

# الأول الثانوي في الأول الثانوي

لجنة إعداد وتطوير المناهج بالأزهر الشريف

١٤٤٧هـ

۲۰۲۹ – ۲۲۰۲۹

#### مقدمة

الحمد لله رافع الذين آمنوا والذين أُوتُوا العلمَ درجات، والصَّلاة والسَّلام على مُعلِّمِ الأُمِّينَ الكتابَ والحكمةَ، وعلى آله وصَحْبِه أجمعين، وبعد:

فيَسُرُّنا أَنْ نُقدِّم لأبنائنا طلابِ الصَّفِّ الأولِ الثَّانويِّ الأزهريِّ كتابَ «البلاغة العربيَّة» المشتملَ على مقدمةٍ في عِلمِ البَلاغَةِ وعلى القِسْمِ الأولِ من عِلمِ المعَانِي.

وقد راعينا في تصنيفِ الكتاب: الوضوحَ في التَّقسيم، والسُّهولةَ في الأسلوب، والاستعانة بالخَرائطِ الذِّهْنيَّة، والتَّعْويلَ على الشَّواهدِ المُستقِرَّةِ عند جُمهورِ البلاغيِّين، مع تفسيرِ الغريبِ من ألفاظِها، وبَيانِ معناها، وتحديدِ موطنِ الاستشهادِ فيها، والتَّرَجَمةِ للمغمورين من شُعرائها.

كما تَوَخَّيْنَا كِتَابَةَ الآياتِ القرآنيَّةِ بِخَطِّ المصحف الشَّريف، وتَخْريجَها، وتَخْريجَ الأحاديثِ النَّبويَّةِ الشَّريفة، وضَبْطَ الشَّواهدِ الشِّعْريَّةِ بِالشَّكلِ ضَبطًا كاملًا، وحَرَصْنَا على ضَبْطِ نُصوصِ الكِتابِ بالقَدْرِ الذي يُزيلُ عنها اللَّبْسَ ويُسَهِّلُ فَهْمَها.

وقد صُدِّرَ كُلُّ درسٍ بالأهداف المَرْجُوِّ تَحَقُّقُها منه، وذُيِّلَ بمُلخَّصٍ، أَعْقَبَتْه تدريباتُ تُعِينُ طُلابنا على التَّفكير وإعهالِ العَقْل، وتُرسِّخُ القاعدةَ في نفوسهم، وخَتَمْنَا الكتابَ بإجاباتٍ نَمُوذجِيَّةٍ لللابناء على التَّفكير وإعهالِ العَقْل، وتُرسِّخُ القاعدة في نفوسهم، وخَتَمْنَا الكتابَ بإجاباتٍ نَمُوذجِيَّةٍ للتدريبات، تَلَتْها نَهاذجُ من امتحاناتِ الأعوامِ الماضية، وتحقيقًا للأمانةِ العلميَّةِ شَفَعْنَا الكتابَ بقائمةِ المصادرِ والمراجع التي استعنَّا بها في التَّاليف.

.. وختامًا فإنَّنا نُقدِّم هذا العملَ ابتغاءَ وَجْهِ الله جل وعلا، غيرَ مُدَّعِينَ كهالًا ولا تمامًا، داعِينَ الله أَنْ يَلْقَى القبول، رَاجِينَ العَفْوَ عَمَّا زَلَّ به القَلم؛ فإنَّ أعهالَ البَشَر لا تَسْلمُ من النَّقْص، وحَسْبُنا أَنَّا أَخْلَصْنا نِيَّتَنا، واستَفْرَغْنَا جُهْدَنا، وصلَّى الله وسلَّمَ وباركَ على سيدِنا مُحمَّدٍ وعلى آله وصَحْبه أجمعين، وآخِرُ دَعْوَانا أن الحمدُ لله ربِّ العالمين.

## لجنة إعداد وتطوير المناهج بالأزهر الشريف

#### الأهداف العامة للكتاب

- ١ التعرُّف على علم البلاغة وبيان وجه الحاجة إلى دراسته.
  - ٢ التعرُّف على تاريخ نشأة هذا العلم وأهم علمائه.
    - ٣- القدرة على التفريق بين البلاغة والفصاحة.
- ٤ التعرُّف على العيوب التي تُخِلُّ بفصاحة كلِّ من الكلمة والكلام.
  - ٥ التعرُّف على أقسام البلاغة الثلاثة ومهمة كل قسم.
    - ٦ التعريف بعلم المعاني وأبوابه.
    - ٧- التعرُّف على أحوال الإسناد الخبري.
  - ٨- القدرة على التفريق بين الحقيقة العقلية، والمجاز العقلى.
    - ٩ التعرُّف على أحوال المسند إليه.
      - ١٠ التعرُّف على أسرار الالتفات.
        - ١١ التعرُّف على أحوال المسند.
- ١٢ القدرة على استخراج الأسرار البلاغية من الكلام البليغ قرآنًا وسنةً وشعرًا ونثرًا.
  - ١٣ القدرة على الإتيان بأمثلة من خارج الكتاب على القواعد البلاغية التي دُرست.

\* \* \*

# الوحدة الأولى مدخل إلى علم البلاغة



#### أهداف الوحدة:

### بنهاية الوحدة يتوقع أن يكون الطالب قادرًا على أن:

🔆 يكتب مقالًا عن أهمية علم البلاغة.

🔆 يلخص مراحل تطور علم البلاغة.

\* يُعِدُّ بحثًا عن أهم علماء البلاغة.

## وتشمل خمسة دروس:

الدرس الأول: أهمية البلاغة وفائدة دراستها.

الدرس الثاني: تعريف البلاغة وتقسيمها إلى ثلاثة علوم.

الدرس الثالث: تاريخ نشأة علم البلاغة.

الدرس الرابع: من أبرز علماء البلاغة.

الدرس الخامس: الكلام في الفصاحة.

# الدرس الأول أهمية البلاغة وفائدة دراستها



### أهداف الدرس:

# بنهاية الدرس يتوقع أن يكون الطالب قادرًا على أن:

- 🔆 يبيِّن مكانة علم البلاغة بين علوم العربية.
- 🎇 يذكر أهمية دراسة علم البلاغة في نقاط محددة.
- 🎇 يوازن بين مهمة علم البلاغة ومهمة علم النحو.
- 🔆 يذكر نهاذج من كلام العلماء عن أهمية دراسة البلاغة.

# وصف الدرس:

يتناول هذا الدرس بيان أهمية علم البلاغة ومكانته بين العلوم وفائدة دراسته.

شرح الدرس:

قبل أن أحدثك -عزيزي الطالب- عن تعريف البلاغة أحدثك أولًا عن أهمية هذا العلم ووجه الحاجة إلى دراسته.

اعلم - بُنَيَّ - أنك الآن مقبلٌ على دراسة أحد أهم علوم العربية، فعلم البلاغة يمثل مع علم النحو أصل اللسان العربي، فهم مفتاحُ فهم العربية وأساسُ إدراك مقاصدها ومعانيها.

فإذا كان علم النحو يعلمك طريقة بناء العرب لكلامهم وكيفية ضبطهم لألفاظهم؛ ليُيسر لك طريق الفهم ويقرِّب إليك مراد المتكلم، فإن البلاغة تعلمك طريقة بنائهم لجملهم وترتيبهم لكلماتهم حسب ترتُّب المعاني في نفوسهم، وترشدك إلى فهم دقائق المعاني التي يطويها كل أسلوب.

البلاغة -عزيزي الطالب- تعينك على فهم دقائق الكلام العربي، وتريك كيف يَفْضُلُ كلامٌ كلامٌ كلامًا، وتريك الفرق الشاسع بين كلام الناس وكلام رب الناس، وتعينك على إدراك بعض وجوه إعجاز كتاب الله عز وجل.

فإذا سألك سائل: ما معجزة النبي عَلَيْهُ؟

ستجيب واثقًا: القرآن الكريم.

فإذا استرسل قائلًا: وما المعجز في القرآن؟

ستجيب مُفصحًا: بلاغته.

فإذا قال لك:

\* وما تلك البلاغة التي أعجزت العرب وهم أهل الفصاحة وأساطين البيان؟

\* بم امتاز القرآن عن كلام العرب حتى أخرسهم وأعجزهم أن يأتوا بسورة واحدة من مثله وقد تحداهم ﴿ فَأَتُوا بِسُورَةٍ مِن مِّثَلِهِ عَ ﴾ [البقرة: ٢٣]؟

\* ما الذي أشعرهم بالعجز وأذهَّم في أسلوبه وبيانه، حتى دفعهم إلى أن يفضلوا المواجهة في المعارك والحروب، ويتعرضوا لأسنة الرماح ونصال السيوف بدلًا من أن يتعرضوا لمقابلة كلام بكلام؟ (فإنك ستصمت عجزًا عن جوابه).

ثم اعلم -بني الكريم- أن الذي أَجَبْتَ به سائلك هو ما يعرفه عامة المسلمين، عربًا وعجمًا، فكلهم يعرفون أن معجزة النبي على القرآن، وأن المعجز في القرآن بلاغته، لكن لا أحدَ منهم يستطيع أن يبين لك حقيقة هذه البلاغة التي أعجزت العرب وأذلتهم إلا رجلٌ درس علم البلاغة فتذوَّق أساليب العرب، واستطاع أن يطلع بنفسه على مناط الإعجاز ودلائله.

#### ويمكن أن أوجز لك أهمية البلاغة وثمرة تعلمها في النقاط الآتية:

- ١ البلاغة تعيننا على إدراك معجزة القرآن ودليل النبوة؛ فبها ندرك أسرار العبارة القرآنية؛ حتى نتيقن أن هذه الأسرار البلاغية واللطائف البيانية لا تطيقها نفس بشرية، وإنها هي من كلام رب البشر خالق البريَّة، فيكون إيهاننا عن عقيدة راسخة واعية، لا عن تقليد ومحاكاة.
- ٢- تهدينا إلى فهم مقاصد الكلام ومراميه، والكشف عن المعاني المضمرة والأسرار الخفية في الأساليب العربية، فإذا كان أجدادنا من العرب الفصحاء قد فهموا مقاصد الكلام بفطرتهم التي أودعها الله فيهم، فإن البلاغة تُكسبنا ذائقة بيانية نستطيع بها أن نفهم كما فهموا وأن نتدبَّر كما تدبَّروا.
  - ٣- تعلمنا كيف نُميِّز بين مراتب الكلام؛ لنعرف الجيد منه والرديء، ونوازن بين طبقاته.
    - ٤ ترشدنا إلى وجوه القول السديد؛ لنعبِّر عما في نفوسنا تعبيرًا دقيقًا صادقًا.
      - ٥- تنمِّى فينا القدرة على الإبداع وإنشاء الكلام الفصيح شعرًا ونثرًا.

قال الإمام أبو هلال العسكري (١) عن أهمية تعلُّم البلاغة: «اعلم علَّمك الله الخير - أنَّ أحقَّ العلوم بالتعلُّم، وأو لاها بالتحفُّظ - بعد المعرفة بالله جلَّ ثناؤه - علمُ البلاغة، ومعرفة الفصاحة، الذي به يُعرف إعجاز كتاب الله تعالى، الناطق بالحقّ » (٢).

وإذا كان الأمر كذلك فاعلم -بني - أنه لا يكون المفسر مفسرًا ولا المحدث (دراية) محدثًا ولا الفقيه فقيهًا إلا إذا تعلم البلاغة وأتقنها، وإلا فكيف يفسر القرآن -الذي نزل بلسان عربي مبين - وكيف يشرح كلام النبي عليه وكيف يستنبط الأحكام الفقهية من الكتاب والسنة مَن جهل أصول فهم اللسان العربي؟



<sup>(</sup>١) انظر تعريفه في صفحة رقم ٣١ من هذا الكتاب.

<sup>(</sup>٢) كتاب الصناعتين لأبي هلال العسكري: ص ١.



## ملخص الدرس



# البلاغة من أهم علوم العربية وأعلاها شأنًا، وتتمثل أهميتها في النقاط الآتية، أنها:

- ١ تعيننا على إدراك معجزة القرآن التي هي دليل النبوة.
  - ٢- تهدينا إلى فهم مقاصد الكلام ومراميه.
- ٣- تعلمنا كيف نُميِّز بين مراتب الكلام؛ لنعرف الجيد منه والرديء.
- ٤ ترشدنا إلى وجوه القول السديد؛ لنعبِّر عما في نفوسنا تعبيرًا دقيقًا صادقًا.
  - ٥- تنمِّي فينا القدرة على الإبداع وإنشاء الكلام الفصيح شعرًا ونثرًا.



# تدريبات وأنشطة



#### س١: أجب عن الأسئلة الآتية:

- ١ لكل علم من علمي (النحو والبلاغة) اهتمام خاص بالأسلوب العربي، وضح ذلك.
  - ٢ اذكر أهمية دراسة علم البلاغة وثمرة تعلمه.
  - ٣- بيِّن مدى احتياج المفسر والمحدث والفقيه إلى علم البلاغة.

# س٢: اختر الإجابة الصحيحة من بين البدائل التالية عقب كل سؤال فيها يلي:

- ١- يهتم علم البلاغة بـ (بنية الكلمة ضبط آخر الكلمة ترتيب الكلمات حسب ترتيب المعاني في النفس).
- ٢- أحقُّ العلوم بالتعلُّم، وأولاها بالتحفُّظ- بعد المعرفة بالله جلَّ ثناؤه- علمُ (المنطق البلاغة النحو).

# س 3: ضع علامة ( $\sqrt{\phantom{0}}$ ) أمام العبارة الصحيحة، وعلامة ( $\mathbf{X}$ ) أمام العبارة الخطأ فيها يلى، مع تصويب الخطأ:

- ١ من أسباب دراسة البلاغة معرفة أهم وجوه الإعجاز في القرآن الكريم. ( ) ٢- يدرك كل مسلم عربي أو أعجمي حقيقة بلاغة القرآن التي أعجزت العرب. ( ) ٣- البلاغة تعلمنا كيف نُميِّز بين مراتب الكلام؛ لنعرف الجيد منه والرديء. ( ) س٤: أكمل الجمل الآتية:
  - ١ يهتم علم النحو بـ .... بينها يرشد علم البلاغة إلى.....
    - ٢- لا يدرك أسرار بلاغة القرآن الكريم إلا ......

#### س٥: علل:

البلاغة أهم علوم العربية على الإطلاق.

س٦: قارن بين علم النحو وعلم البلاغة من حيث الحاجة إليهما.



#### أهداف الدرس:

#### بنهاية الدرس يتوقع أن يكون الطالب قادرًا على أن:

- 🔆 يعرِّف البلاغة لغة واصطلاحًا.
  - 🔆 يذكر أقسام علم البلاغة.
- 🔆 يبيِّن وجه تقسيم البلاغة إلى علوم ثلاثة.
- 🎇 يشرح مهمة كل علم من علوم البلاغة.

# وصف الدرس:

يتناول هذا الدرس تعريف البلاغة وتقسيمها إلى علوم ثلاثة، ومهمة كل علم منها.



#### تعريف البلاغة:

البلاغة في اللغة: الوصول والانتهاء، تقول: بلغت وجهتى؛ أي: وصلت إليها.

وفي اصطلاح علمائها: هي «مطابقة الكلام لمقتضى الحال مع فصاحته»، يقصدون بذلك أن يكون كلامُك مناسبًا لما يتطلبه المقام الذي تتكلم فيه، ملائمًا لعقول المخاطبين وأحوالهم.

فإذا كنت تخاطب مثلًا من سينكر كلامَك فهذا (مقام إنكار) يقتضي منك أن (تؤكد كلامك)، فإذا

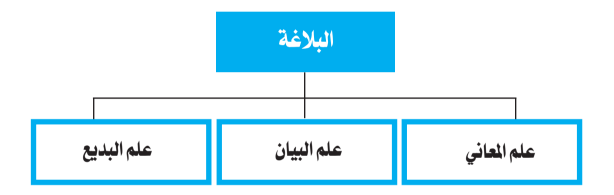
أكدت كلامك فقد طابق مقتضى الحال، ويحكم عليه حينئذٍ بالبلاغة.

فمثلًا تقول للملحد الذي ينكر وجود الله عز وجل: (إن الله لهو خالقك ورازقك).

- \* فالحال هنا مع الملحد: الإنكار (أي: إنكار الملحد لهذه الحقيقة).
  - \* ومقتضى الحال: أن يؤكد له الكلام.
- \* ومطابقة الكلام لمقتضى الحال: هو مجيء الكلام مشتملًا على التأكيد (بإن ولام التأكيد وضمير الفصل واسمية الجملة) كما ستعرف بعدُ.

#### أقسام البلاغة:

#### للبلاغة علوم ثلاثة:



#### وجه هذا التقسيم:

#### وجه تقسيم البلاغة إلى هذه العلوم الثلاثة:

أن المتكلم البليغ: إذا أراد أن يعبر عما في نفسه من معانٍ فإنه يصوغ من مفردات اللغة وألفاظِها الجُمَل التي يُعبِّر بها عن مراده؛ ولكنه يغيِّر في صياغة تلك الجُمل حسب تغيُّر المعنى الذي يريده، فتجده يحذف كلمة ليفيد معنى، ويذكرها تارة ليفيد معنى آخر، ويقدم كلمة ليفيد معنى، ويؤخرها أحيانًا ليفيد معنى آخر، ويؤكد الجملة مرة ليفيد معنى، ويخليها من التوكيد أخرى ليفيد معنى، إلى غير ذلك من الأحوال التي تدخل على العبارة الواحدة فيتغير المعنى ويتعدد.

وتَعَلَّمُ هذه الخصائص اللغوية والأحوال التي ترد على الجملة العربية هي مهمة علم المعاني الذي عرَّفه البلاغيون بقولهم: «علم يُعرف به أحوالُ اللفظِ العربي التي بها يطابقُ الكلام مقتضى الحال».

فإذا وجد المتكلم البليغ: أن الألفاظ والتراكيب اللغوية بأحوالها المختلفة لا تستطيع أن تعبِّر عن المعاني التي في نفسه، فإنه يلجأ إلى البيئة المحيطة به ليلتقط منها صورًا توضح المعنى الذي يريد فتجده يقول:

- \* أخى كالبحر في كرمه.
  - \* زارني أسدٌ في بيتي.
- \* عض محمدٌ على يديه.

تجده في المثال الأول انتزع من صورة البحر معنى الكرم، وفي المثال الثاني انتزع من صورة الأسد معنى الشجاعة، وفي المثال الثالث استدل بصورة عضّ اليدين على معنى الندم.

والاستعانة بالعناصر الخارجية لتوضيح المعاني التي يريدها المتكلم مهمة علم البيان الذي عرَّفه البلاغيون بقولهم: «علم يُعرَف به إيراد المعنى الواحد بطرق مختلفة في وضوح الدلالة».

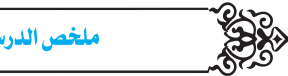
ثم إن البليغ: يُحِبُّ أن يخرُجَ كلامُه جميلَ الظاهر والباطن، حسن الصورة؛ ليُسمَع منه ويُحفظ عنه؛ لذلك كانوا يستعينون بها يحسِّنون به كلامَهم ويجمِّلون به ألفاظهم ومعانيَهم، كأن يجمعوا بين الضدين في جملة واحدة ليبرزوا المعنى.

وتعلُّم الفنون التي يُحسَّن بها الكلام ويُجمَّل مهمة علم البديع الذي عرفه البلاغيون بقولهم: «علم يُعرف به وجوهُ تحسينِ الكلام بعد رعاية تطبيقه على مقتضى الحال ووضوح دلالته».

وأنت - عزيزي الطالب- على موعد هذا العام مع دراسة نصف العلم الأول [علم المعاني]، وستدرس في الصف الثالث ستدرس بقية علم البيان، ثم في الصف الثالث ستدرس بقية علم البيان وشيئًا من علم البديع.



# ملخص الدرس



البلاغة لغة: الوصول والانتهاء.

البلاغة اصطلاحًا: مطابقة الكلام لمقتضى الحال مع فصاحته.

تنقسم البلاغة إلى ثلاثة علوم:

الأول علم المعاني: وهو «علم يُعرف به أحوالُ اللفظِ العربي التي بها يطابقُ الكلام مقتضى الحال». ومهمته: بيان الخصائص اللغوية والأحوال التي تَردُ على الجملة العربية فتغيِّر الكلام حسب تغيُّر المعنى في نفس المتكلم؛ من حيث التقديمُ والتأخير، والذكر والحذف، والفصلُ والوصلُ، ونحو ذلك.

الثاني علم البيان: وهو «علم يُعرَف به إيراد المعنى الواحد بطرق مختلفة في وضوح الدلالة».

ومهمته: بيان المعاني وتوضيحها من خلال العناصر الخارجية من حيث مشابهة بعضها لبعض أو دلالة بعضها على بعض.

الثالث علم البديع: وهو «علم يُعرف به وجوهُ تحسينِ الكلام بعد رعاية تطبيقه على مقتضى الحال ووضوح دلالته».

ومهمته: بيان الفنون التي تُحسِّن الكلام وتُجمِّله، وتلائم بين أجزائه.



## تدريبات وأنشطة



### س١: أجب عن الأسئلة الآتية:

٢- ما أقسام علوم البلاغة ؟

٣- ما وجه تقسيم البلاغة إلى ثلاثة علوم؟

٤ - اذكر الفرق بين الحال ومقتضى الحال ومطابقة الكلام لمقتضى الحال، مع التمثيل؟

|                                   | س٢: اختر الإجابة الصحيحة من بين البدائل التي بين القوسين:                                       |
|-----------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------|
| - الوصول والانتهاء)               | ١ - البلاغة في اللغة( الوضوح والظهور - الفصاحة والبيان -                                        |
| ال – مطابقة الكلام لمقتضى الحال)  | ٧- الموقف الذي يكون فيه المتكلم يسمى ( الحال - مقتضى الحا                                       |
| المعاني - البيان - البديع )       | ٣- العلم الذي يُعبَّر به عن المعنى الواحد بطرق مختلفة هو ( ا                                    |
| علم البيان – علم البديع )         | ٤ - علم يُعرف به وجوهُ تحسينِ الكلام (علم المعاني - ع                                           |
| البيان – علم البديع )             | ٥- التقديم والتأخير يندرج تحت (علم المعاني - علم                                                |
| رة الخطأ فيها يلي، مع تصويب الخطأ | ي : ضع علامة ( $\sqrt{}$ ) أمام العبارة الصحيحة، وعلامة ( $\mathbf{X}$ ) أمام العبار $^{\circ}$ |
| ( )                               | ١ - الحال في البلاغة هو الهيئة التي يأتي عليها صاحبها.                                          |
| ( )                               | ٧- مقتضى الحال ثابت لا يتغير.                                                                   |
|                                   |                                                                                                 |

|   |   | <b>"</b>                                               |
|---|---|--------------------------------------------------------|
| ( | ) | ۲- مقتضي الحال ثابت لا يتغير.                          |
| ( | ) | ٣- كلام البليغ يأتي موافقًا لمقتضى الحال دائمًا.       |
| ( | ) | ٤ – علوم البلاغة غير منحصرة في أقسام محددة.            |
| ( | ) | ٥- يستطيع البليغ التعبير عن المعنى الواحد بطرق مختلفة. |

### س٤: أكمل العبارات الآتية:

١ - علم البلاغة هو مطابقة الكلام لـ .....مع فصاحته.

٢ - مقام الإنكار يقتضي ...... الكلام بأكثر من مؤكد.

٣- علوم البلاغة ثلاثة هي: علم .....، وعلم ....، وعلم .....

#### س٥: علل لما يأتى:

- ترتيب العلماء لعلوم البلاغة الثلاثة بهذا الترتيب (المعاني، ثم البيان، ثم البديع).

## س٦: مثل لما يأتي من بليغ القول:

- أسلوب جاء مؤكدًا لخطاب المُنْكِر.

### س٧: حدد المصطلح البلاغي للمفاهيم التالية:

- ١ مطابقة الكلام لمقتضى الحال مع فصاحته.
- ٢ علم يُعرف به أحوالُ اللفظِ العربي التي بها يطابقُ الكلام مقتضى الحال.
  - ٣- علم يُعرَف به إيراد المعنى الواحد بطرق مختلفة في وضوح الدلالة.
- ٤ علم يُعرف به وجوهُ تحسينِ الكلام بعد رعايةِ تطبيقه على مقتضي الحال ووضوح دلالته.

#### الأنشطة

#### نشاط (۱)

(ذهب أحمد لحضور حفل زفاف صديق له، فخطب في الحضور خطبة تحدث فيها عن الموت وأهوال يوم القيامة)، بين من خلال الفقرة السابقة الحال، ومقتضى الحال، ومدى مطابقة الكلام لمقتضى الحال، ثم بين هل وافق أحمد البلاغة أم خالفها؟

#### نشاط (۲)

شخص مكتئب وحزين سمع صوت طيور على الأشجار، فهاذا تتوقع أن يكون تعبيره من بين البدائل التالية؟ مع التعليل لما تختاره:

- ١ كأن الطيور في عرس وهي ترفع صوتها بالزغاريد.
  - ٢- كأن الطيور في مأتم تنوح على فقيد لها .
    - ٣- تنادي الطيور حبيبها وتحن إليه.
  - ٤ صوت الطيور لحن جميل يطرب النفس.





#### أهداف الدرس:

### بنهاية الدرس يتوقع أن يكون الطالب قادرًا على أن:

- 🔆 يذكر أهداف دراسة تاريخ نشأة البلاغة العربية.
  - 🔆 يعدد مراحل نشأة البلاغة العربية وتطورها.
    - 🔆 يذكر أسهاء علهاء كل مرحلة.

# وصف الدرس:

يتناول هذا الدرس مراحل نمو علم البلاغة وتطوره، وأعلام كل مرحلة، ومصنفاتها البلاغية.

#### مدخل مهم:

لا يغيب عن بالك -عزيزي الطالب- أن العلم لا ينشأ مرة واحدة، وإنها يقطع مراحل طويلة من لحظة الميلاد حتى تطوره وازدهاره عبر زمان طويل يتتابع فيه على العلم أجيال يخلف بعضهم بعضًا، كل يسهم بدوره في وضع لبنة أو لبنات في بناء هذا العلم.

## فوائد دراسة نشأة علم البلاغة:

ومن المهم لك -عزيزي الطالب وأنت في أول عهدك بعلم البلاغة - أن تتعرف على المراحل التي مر بها هذا العلم الشريف منذ النشأة حتى النضج والازدهار وذلك لعدة أهداف منها:

- (١) أن معرفتك بها يكابده العلهاء في نشأة العلوم ونموها وتطورها مما يملأ قلبك بمعرفة فضلهم والامتنان لجهودهم؛ فيعصمك ذلك فيها بعد من التنكر لهم وجحود فضلهم.
- (٢) أنك إذا تابعت جهود العلماء في تأسيس العلوم وتنميتها، ورأيت اللاحق منهم يضيف إلى السابق قوي في نفسك يومًا أن تكون من هؤلاء العلماء الكبار في تاريخ العلم، فتخلص في طلبه وتحقيق أصوله في عقلك؛ سعيًا لأن تكون في يوم من الأيام واحدًا من رجالات هذا العلم.
- (٣) أن وقوفك على مراحل تطور علم البلاغة: (مرحلة بعد مرحلة) مما يؤكد لك أن علم البلاغة ولد عربيًّا، وتطور عربيًّا، وازدهر عربيًّا، خلافًا لمن يزعم غير ذلك.

فهلمَّ -عزيزي الطالب- لنتعرف على المراحل التي مربها: نشأةً ونموًّا وازدهارًا.

#### مراحل تطور علم البلاغة:

#### أولًا: مرحلة النشأة

وتمتدهذه المرحلة لتشمل العصور الثلاثة الأولى من عمر الأدب العربي: (الجاهلي، والإسلامي، والأموي)، حيث اقتصرت على ملحوظات بلاغية يبديها الشعراء أو النقاد على شعر الشعراء أو كلام الأدباء، ومن هذه الملحوظات استمد البلاغيون -فيها بعدُ- أصولًا وقواعد بلاغية.

فإلى العصر الجاهلي تعود البذور الأولى لنشأة البلاغة العربية، حيث أودع الله عز وجل قلوب العرب قبل الإسلام حب الشعر؛ تهيئة منه – سبحانه – لنزول القرآن بعد ذلك بها سيحتوي عليه من معجزة البلاغة التي ستتحدى المكذبين به أن يأتوا بمثله، أو بعشر سور مثله مفتريات أو بسورة مثله ... إلخ.

وقد تجلى حبهم للشعر في مظاهر كثيرة منها: إقامة الأسواق الأدبية (كسوق عُكاظ، ومجنّة، وذي المجاز) التي كانت تشتعل فيها نار المنافسة بين الشعراء والأدباء، وفي هذا الجو تعلو الهمم وترتفع الطاقات، حيث كانت الكلمة البليغة (شعرًا أو نثرًا) يلقيها اللسان البليغ، فتتلقفها أذن واعية لديها قدرة نافذة على التذوق تميز بين جيد الكلام ورديئه: معللة حينًا سبب استحسانها، أو استهجانها، أو مكتفية أحيانًا بالاستحسان أو بالاستهجان دون تعليل؛ اعتمادًا على علو الذوق عندهم.

ومن ذلك ما جرى في سوق عكاظ بين حسان بن ثابت والنابغة الذبياني الذي كان حكمًا في هذه السوق، حيث كانت تضرب له فيها قبة حمراء، ويأتيه الشعراء فينشدونه فيحكم لهم أو عليهم، حتى أنشده مرة الأعشى والخنساء وحسان بن ثابت، ففضل الأعشى والخنساء على حسان، فغضب حسان وقال: أنا أشعر منك ومنها، فقال: حيث تقول ماذا؟ قال: حيث أقول:

لنا الجَفَنَاتُ الغُرُّ يلمعن بالضُّحى \*\* وأسيافُنَا يَقْطُرن من نَجدةٍ دَما وَلَـدنا بنِي العَنْقَاءِ وابْنَيْ مُحَرِّقٍ \*\* فأكرِم بِنا خَالًا وأكرِم بِنَا ابْنَا اللهُ

فقال له النابغة: " إنك لشاعر لولا أنك قللت عدد جفانك وأسيافك، وفخرت بمن ولدت ولم تفخر بمن ولدك"، فأقر له حسان بها قال.

ونقد النابغة لحسان منصب على عدم مطابقة الكلام للمقام، فحسان في هذين البيتين يفتخر بقبيلته: (كرمًا وشجاعة)، ومن مقتضى الفخر بالكرم تكثير عدد الأواني التي يطبخ فيها للضيوف، كما أن من مقتضى الفخر بالشجاعة تكثير عدد السيوف التي يقتلون بها الأعداء، وهذا ما لم يكن من حسان، حيث استعمل جمع القلة في الموضعين معًا فقال: (الجفنات) و(الأسياف)؛ ولهذا انتقده النابغة. ثم إنه لم يكن من عادة العرب الفخر بالأبناء، بل الفخر بالآباء؛ دلالة على كرم الأصل. وقد سلم حسان للنابغة بها قاله.

وهذا الذي عابه النابغة على حسان من عدم الملاءمة بين المقال والمقام هو نقيض ما بني عليه علم البلاغة الذي عرفه العلماء بأنه: (مطابقة الكلام لمقتضى الحال مع فصاحته).

وفي العصر الإسلامي شُغِل العربُ ببلاغة القرآن الكريم، وراحوا يتأملون ما اشتمل عليه من بلاغة معجزة فاقت قدرة البشر، كما شغلوا ببلاغة النبي في أحاديثه ومخاطباته ... وفي خلال ذلك كانت لهم نظراتهم النقدية التي أبانت عنها أقوالهم المأثورة التي اتخذت فيها بعد أصلًا استمدت منه بعض قواعد البلاغة، كما كانت هناك من الملحوظات التي أبداها بعض الصحابة على الكلام ما اعتبره البلاغيون أساسًا لفن بلاغي فيها بعد، ومن ذلك ما كان من أبي بكر الصديق رضي الله عنه حينها سأل رجلًا: "أتبيع هذا الثوب؟ " فقال الرجل: "لا عافاك الله". فقال أبو بكر على: "قل: لا، وعافاك الله".

وإنها أراد أبو بكر ، بزيادة الواو أن يزيل توهم أن المتكلم يدعو على السامع بعدم المعافاة، فإن

<sup>(</sup>١) الجفنات: جمع جفنة، وهي القصعة أو الإناء العظيم الذي يطبخ فيه الطعام. الغر: أي البيض من كثرة الشحم الذي فيها، وكثرته دليل على الكرم. يلمعن: يبرقن .الضحى: وقت علو الشمس بعد شروقها، العنقاء: هو ثعلبة بن عمرو مُزَيْقياء بن عامر ماء السهاء. ومحرِّق: هو الحارث بن عمرو بن ماء السهاء، أنجب رجلين هما الأوس والخزرج اللذان منهها تتفرع بطون الأنصار. أكرم بنا خالا: أسلوب تعجب. ابنها: لغة في (ابن)، وتحرك نونه بحركة الميم رفعًا ونصبًا وجرَّا.

قول الرجل: "لا عافاك الله" قد يفهم من ظاهره الدعاء عليه، وهذا ليس مقصد الرجل، وإنها مقصده الإجابة بالنفي "لا" أي لا أبيع هذا الثوب، ثم الدعاء لأبي بكر بالمعافاة: "عافاك الله"، ولما كان أبو بكر الصديق رضي الله عنه يعلم مراد الرجل، وأن العبارة بغير واو موهمة لنقيض قصده، أرشده إلى إيراد الواو بين جملة النفي المدلول عليها بـ "لا" وجملة الدعاء "عافاك الله". وكان هذا الحوار القصير بين أبي بكر والرجل مما لفت نظر البلاغيين فيها بعد إلى موضع من مواضع الوصل وهو المسمى بـ (كهال الانقطاع مع الإيهام).

وفي العصر الأموي يزداد الاهتهام بالشعر مرة أخرى بعد فترة من الركود في أثناء العصر الإسلامي حيث كان المسلمون قد انشغلوا عن الشعر بالقرآن الكريم، فأقيمت الأسواق الأدبية مرة أخرى في العراق حيث سوق (المربد) في البصرة و(الكُناسة) في الكوفة، وتمتلئ مجالس الخلفاء في دمشق بالشعراء والنقاد، وفي أثناء ذلك كله كان الشعراء ينشدون والنقاد يستمعون، فيبدون من الملحوظات ما اتخذه البلاغيون أساسًا فيها بعد لأصول بلاغية ... حتى يوافينا العصر العباسي فتنتقل به البلاغة إلى مرحلة أخرى. هي مرحلة النمو.

#### ثانيًا: مرحلة النمو:

وتمتاز هذه المرحلة ببداية عصر تدوين العلوم العربية والشرعية مع بداية العصر العباسي. ويمكننا تلخيص أهم سهات هذه المرحلة في ثلاثة مظاهر:

أولًا: عدم استقلال علم البلاغة في التدوين، فلم نعرف كتابًا مستقلًا يتناول مسائل علم البلاغة بمعزل عن غيرها من علوم العربية الأخرى، بل تناول العلماء مسائل بلاغية عَرَضًا في أثناء كلامهم في علوم أخرى (كالنحو، وكتب الموازنات الأدبية ، وإعجاز القرآن) ومن أمثلة ذلك: كتاب (الكتاب) لسيبويه (ت١٨٠هـ)، وهو العمدة في علم النحو، و(البيان والتبيين) للجاحظ (ت ٥٠١هـ) وهو كتاب في معاني الشعر، و(الكامل) للمبرد (ت ٢٨٥هـ)، و(الوساطة بين المتنبي وخصومه) للقاضي الجرجاني (ت ٢٩٦هـ) - أستاذ عبد القاهر الجرجاني – و(الموازنة بين الطائيين) للحسن بن بشر الآمدي (ت ٢٧٠هـ)، وكذلك ما كان في كتب إعجاز القرآن، منها (النكت في إعجاز القرآن) للرماني (ت ٢٨٨هـ)، و(بيان إعجاز القرآن) للخطابي (ت ٢٨٨هـ)، و(إعجاز القرآن) للباقلاني (ت ٢٨٨هـ).

ثانيًا: سؤالات توجَّه بها العامة إلى علماء اللغة والأدب بسبب إشكالات اعترضتهم في فهم الكلام العربي، كما حدث لأبي عبيدة العالم اللغوي البصري (ت٢٠٩هـ)عندما سئل في مجلس الفضل بن الربيع وزير هارون الرشيد عن قوله تعالى: ﴿ طَلَعُهَا كَأَنَهُ رُءُوسُ ٱلشَّيَطِينِ ﴾[الصافات: ٢٠]، فأجاب قائلًا: إنها كلم الله العرب على قدر كلامهم، أما سمعت قول امرئ القيس:

# أيقتلُّني والمَشرَفِيُّ مُضَاجِعي \*\*\* ومَسنونةٌ زرقٌ كأنياب أغوال(١)

وهم لم يَرَوا الغول قط، ولكنهم لما كان أمر الغول يَهُوهُم أُوعِدوا (أي خوفوا)به، فاستحسن الفضل ذلك واستحسن السائل أيضًا، ثم قام أبو عبيدة من فوره، فتتبع أمثال هذه المسائل وأشباهها في كتاب سهاه (مجاز القرآن).

وموطن الإشكال في الآية الكريمة أن القرآن الكريم شبه طلع شجرة الزقوم (وهو غير مرئي) برءوس الشياطين (وهي أيضًا غير مرئية)، والأصل في التشبيه أن يشبه المجهول بالمعلوم بيانًا له، فكيف يستقيم في العقل أن يكون المشبه به مجهولًا؟!

فكانت إجابة أبي عبيدة أن الشيء وإن كان مجهولًا لكن ربها تكون له صورة متوهمة في الخيال تجعله كأنه معلوم مرئي، كالشيطان مثلًا؛ فإن الناس وإن لم يروه لكنهم لا يتخيلونه إلا قبيحًا؛ لأن صورته في الوهم لا تخرج عن حد القبح، ومثله في الوهم الغول (وهو حيوان لا حقيقة له ، تخيلته العرب في أسفارها مما كانت تلاقيه من مخاوف وأهوال في أسفارها) فإن صورته في أوهام الناس مستبشعة مخيفة؛ وعلى هذه الطريقة جاء التشبيه في الآية الكريمة كها جاء في بيت امرئ القيس.

ثالثًا: في نهاية هذه المرحلة كادت البلاغة تستقل بنفسها فظهرت كتب نستطيع القول بأنها أفردت لعلوم البلاغة إلى حد كبير مثل (كتاب الصناعتين) لأبي هلال العسكري (ت٥٩٥هـ) و(سر الفصاحة) لابن سنان الخفاجي (ت٤٦٦هـ).

<sup>(</sup>۱) أيقتلني: الاستفهام للإنكار التكذيبي، ويفهم منه أيضًا الاستبعاد. المشرفي: السيف المشرفي؛ نسبة إلى قرية مشارف وهي مشهورة بصناعة السيوف. مضاجعي: أي ملازمي. مسنونة زرق: الرماح الزرقاء كناية عن حدتها. أغوال: جمع غول وهو حيوان وهمي كانت العرب تزعم أنه يتراءى للناس في سفرهم في الصحراء فيهلكهم، فأبطل النبي على ذلك بقوله: (لا عدوى ولا هامة ولا صفر ولا غول). ومعنى البيت: أن الشاعر يستبعد أن يستطيع أحد قتله مع ملازمته لسيفه ورماحه المسنونة.

# ثَالثًا: مرحلة النُضج والازدهار

وفيها استوى علم البلاغة على سوقه، فأصبح علمًا مستقلًا بنفسه، قائمًا برأسه، غير مختلط بغيره. وكان استقلال البلاغة وازدهارها على يد الإمام عبد القاهر الجرجاني (ت ٤٧١هـ)، هذا الذي وقف على قمة التصنيف البلاغي من خلال كتابيه الفريدين: (أسرار البلاغة) و(دلائل الإعجاز)، حيث ارتقت البلاغة على يديه مرتقى لم تبلغه من قبل، وهذا لا يعني إهدار جهود السابقين على عبد القاهر، وإنها معناه أن عبد القاهر خطا بالبلاغة خطواتٍ واسعةً لم يَخْطُهَا أحد من قبله.

فلقد كانت من قبله ملحوظات متناثرةً وآراء متفرقة في كتب شتى وعلوم متعددة، فجاء عبد القاهر فجمع هذه الآراء وعكف عليها (نظرًا وتدبرًا) في ضوء البيان العربي، حتى صاغ من هذه الآراء المتناثرة عقدًا متسقًا هو ما سهاه (نظرية النظم) التي بنى على أساسها علم البلاغة . وكانت البلاغة مصطلحاتٍ غامضةً، فجلَّاها عبد القاهر بدقة نظره، وأزال عنها غشاوة الإبهام، حتى صارت البلاغة على يديه نظريةً تامةً متكاملة البنيان وافية الأركان، وصار هو للبلاغة المؤسسَ لبنيانها، المُشيِّد لأركانها.

ثم جاء من بعده الإمام الزمخشري (ت ٥٣٨هـ) بكتابه (الكشاف عن حقائق التنزيل وعيون الأقاويل في وجوه التأويل) ، وهو كتاب في تفسير القرآن غلب عليه الجانب البلاغي وإبراز وجوه الإعجاز، وقد اعتمد فيه الزمخشري على ما كتبه عبد القاهر في كتابيه، بالإضافة إلى ما كان يمتاز به الزمخشري من الحس المرهف؛ بها جعل الكشاف رأس كتب التفسير في الجانب البلاغي .

ومن هنا نستطيع القول: إن عبد القاهر وضع الأساس النظري لعلم البلاغة، وجاء من بعده الزمخشري فطبق نظرية عبد القاهر في تفسير القرآن الكريم. ثم أضاف إليه أصولًا بلاغية أخرى لم يعرض لها عبد القاهر.

ومن بعد هذين العالمين الجليلين (عبد القاهر والزمخشري) سارت البلاغة العربية مسارًا آخر هو الذي استحوذ على الدرس البلاغي من بعد، وهو الذي يمثل المرحلة التالية.

#### رابعًا: مرحلة التقنين والتقعيد

وقد قام جهد أصحاب هذه المرحلة \_ في أكثره \_ على تلخيص تراث عبد القاهر وتنظيمه وتبويبه.

ومن أهم علماء هذه المرحلة الفخر الرازي (ت ٢٠٦ هـ) من خلال كتابه «نهاية الإيجاز في دراسة الإعجاز» الذي لخص فيه كتابي عبدالقاهر، وأبو يعقوب السكاكي (ت ٢٦٦هـ) من خلال كتابه (مفتاح العلوم) الذي خصص القسم الثالث منه لعلمي المعاني والبيان وما يتبعهما من وجوه تحسين الكلام، وهذا القسم الثالث كان له أثره الكبير في تاريخ البلاغة العربية، حيث أصبح محور التصنيف البلاغي بعد ذلك، فدارت حوله معظم المؤلفات البلاغية، وقلما تجد كتابًا بعده لم يَحمُ موله أو لم يتأثر به.

فاختصره الخطيب القزويني (ت ٧٣٩هـ) في كتابه (تلخيص المفتاح) ثم وضح وفصل هذا المختصر في كتاب (الإيضاح لتلخيص المفتاح) وجعله كالشرح للتلخيص، لكن (تلخيص المفتاح) هو الذي استحوذ على اهتهام البلاغيين من بعده، فتعددت شروحه وتنوعت حواشيه.

وقد أخذ كثير من المُحْدَثين على هذه المرحلة اهتهامَها بالتقنين والتنظيم والتبويب، وطغيان النزعة المنطقية الفلسفية عليها في ذلك على حساب الجانب التحليلي الأدبي التذوقي، وفي هذا إغفال لجهود هذه المرحلة؛ فإن الذي لا يمكن إنكاره أن بلاغة عبد القاهر في كتابيه: (دلائل الإعجاز) و(أسرار البلاغة) كانت بحاجة إلى هذا النوع من الضبط والتقسيم والتبويب والتنظيم، وهذا ما قام به أعلام هذه المرحلة.

وخلاصة القول أن البلاغة العربية لا غنى لها عن الجمع بين الحسنيين والربط بين المنهجين: منهج عبد القاهر القائم على التحليل والتذوق، ومنهج السكاكي القائم على الضبط والتنظيم وذلك برجوعها إلى رحاب النصوص الأدبية في إطار من التحديد والضبط الذي قام به السكاكي ومن تبعه.

#### خامسًا: مرحلة الإحياء والبعث

ويقصد بها إحياء البلاغة العربية من مواتها، وبعثها من رقادها بعد أن تطاول عليها العمر وهي سجينة التقعيد والتقنين، وبعد أن تكاثرت عليها في العصر الحديث السهام المسمومة التي تتهمها بالجمود على يد سلامة موسى وغيره.

وقد انبرى لذلك الإحياء ثلةٌ من العلماء الكبار الذين ذادوا عن حياض البلاغة العربية وعلى رأسهم فضيلة الأستاذ الدكتور محمد محمد أبو موسى شيخ البلاغيين في العصر الحديث بلا منازع، هذا الرجل الذي انقطع لدراسة البلاغة العربية في مصادرها المختلفة واتجاهاتها المتنوعة، وعكف على كتابي عبد القاهر وطريقته التحليلية التذوقية، كما لزم الشيخ محمود محمد شاكر (١٠) رحمه الله، وأفاد من منهجه في تحليل الشعر العربي، ثم أخذ على عاتقه مهمة إحياء البلاغة العربية، بالخروج بها من نطاق التقعيد إلى رحاب رياض البيان العربي الواسعة: (قرآنا، وسنة، وشعرًا، ونثرًا) تحليلًا وتذوقًا نافذًا كاشفًا عن أغمض أسرار الكلام ولطائفه، وتجلى ذلك فيها أثرى به المكتبة العربية البلاغية من كتب نافعة سيأتيك خبرها فيها بعد.

وباهتهام الشيخ – مد الله في عمره – بجانب التحليل يكون قد ردَّ الى البلاغة روحها، وأسبغ عليها حياتها، وجدد البلاغة من داخلها حين عاد بها إلى مثل ما كانت عليه عند عبد القاهر. ولم يقتصر دور الشيخ على هذا بل إنه كلما لاحت له فرصة يتولى الدفاع عنها ضد من يسيئون اليها ويرد عليهم شبهاتهم في أفواههم وذلك في مقدمات كتبه.

هذا ولم يقف الدكتور أبو موسى وحيدًا في ميدان إحياء البلاغة العربية والدفاع عنها، بل شاركه غيره – من أساتذة له وأقران وتلاميذ – كالدكتور أحمد موسى صاحب كتاب (البلاغة التطبيقية)، والدكتور إبراهيم الخولي، والدكتور محمد الأمين الخضري رحمهم الله، ومعهم الدكتور محمود توفيق سعد عضو هيئة كبار العلماء. فلا غرو أن أصبحت البلاغة على أيديهم عروسًا تزهى بزينتها وتختال في ثيابها، وبهذا كانت هذه المرحلة جديرة بحق أن تسمى مرحلة الإحياء والبعث.

<sup>(</sup>١) ينظر التعريف بالشيخ وأهم مؤلفاته ص ٣٨ من هذا الكتاب.

<sup>(</sup>٢) هو شيخ العربية أبو فهر محمود محمد شاكر ولد سنة ١٩٠٩ م وتوجه منذ صباه إلى العربية عاكفا في محرابها يحفظ شعرها ويقرأ معجهاتها حتى إنه حفظ ديوان المتنبي كله وهو في العاشرة من عمره ... وقد أثرى المكتبة العربية بنفائس الكتب تأليفًا وتحقيقًا: مثل كتابه (المتنبي) و(أباطيل وأسهار) و(نمط صعب ونمط ومخيف) بالإضافة لعشرات المقالات في كبرى الصحف الأدبية في زمانه مثل المقتطف والرسالة وغيرهما ، توفي رحمه الله سنة ١٩٩٧م.

#### مخطط يبين مراحل نشأة البلاغة العربية وتطورها





- ١ لم ينشأ علم البلاغة مرة واحدة، بل مرّ بخمسِ مراحل.
- ٢ هذه المراحل هي: مرحلة النشأة، ومرحلة النمو، ومرحلة الازدهار، ومرحلة التقنين والتقعيد،
   ومرحلة الإحياء والبعث.
  - ٣- لكل مرحلة على البارزون الذين أسهموا في بناء الدرس البلاغي بكتبهم أو ملاحظاتهم.
- ٤ تمثلت المرحلة الأولى في ملحوظات يبديها الشعراء بعضهم على بعض، وكانت تتضمن أصولًا بلاغية.
- ه-بدأ التدوين في البلاغة في مرحلة النمو وكانت البلاغة فيها غير مستقلة، بل مختلطة بغيرها من العلوم الأخرى.
- ٦ من علماء مرحلة النمو: سيبويه، والجاحظ، والمبرد، وأبو هلال العسكرى، وابن سِنان الخفاجي.
- ٧- يُعد عبد القاهر الجرجاني المؤسس الحقيقي لعلم البلاغة بكتابيه: «دلائل الإعجاز» و «أسرار البلاغة».
- ٨- قام جهد مرحلة التقنين والتقعيد والاستقرار في أكثره على تنظيم تراث عبد القاهر في كتابيه «دلائل الإعجاز» و «أسرار البلاغة»، وكان من أبرز علمائها: السكَّاكيُّ، والخطيبُ، والسعد التفتازانيُّ.



# تدريبات وأنشطة



#### س١: أجب عن الأسئلة الآتية:

- ١ ما الهدف من معرفة مراحل تطور علم البلاغة؟
  - ٢ اذكر مراحل تطور علم البلاغة إجمالًا.
  - ٣ ما النقد الذي وجهه النابغة لحسان في قوله:

لنا الجَفَنَاتُ الغُرُّ يلمعن بالضُّحى \*\* وأسيافُنَا يَقْطُرن من نَجدةٍ دَما وَلَدنا بنِي العَنْقَاءِ وابْنَيْ مُحَرِّقٍ \*\* فأكرم بنا خَالًا وأكرم بنا ابْنَما

- ٤ اذكر دليلًا على فهم الصحابة الكرام رضي الله عنهم لأوجه الاختلاف بين التعبيرات.
  - ٥ اذكر سمات مرحلة النمو.

#### س٢: اختر الإجابة الصحيحة من بين البدائل التالية عقب كل سؤال فيها يلى:

- ١- مر علم البلاغة بـ....مراحل. (خمس ست سبع ثماني).
- Y Y كانت البلاغة في أول أمرها .... ( قواعد Y Y أصولًا Y Y قوانين Y Y
- ٣- مؤسس علم البلاغة ..... (أبو عبيدة عبد القاهر الجرجاني السكاكي القزويني).
- ٤- ألف السكاكي كتاب ..... (مجاز القرآن الإيضاح مفتاح العلوم الكامل).
- ٥- أطول مراحل البلاغة عمرًا هي مرحلة ...... (النشأة النمو النضج التقنين).

| ٣: ضع علامة ( ٧ ) أمام العبارة الصحيحة، وعلامة ( X ) أمام العبارة الخطأ فيها يلي، مع تصويب الخص | ويب الخطأ |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------|
| ١ - علم البلاغة لم ينشأ مكتملًا تامًّا في قواعده مرة واحدة.                                     | (         |
| ٢ - البلاغة ثمرة جهود علماء كثيرين وليست عملًا فرديًّا.                                         | (         |
| ٣- بدأت مرحلة النمو منذ العصر الجاهلي.                                                          | (         |
| ٤ - عرفت البلاغة علمًا مستقلًّا بنفسه في مرحلة النضج والازدهار. ( )                             | (         |
| <ul> <li>اتسم العمل في مرحلة التقنين والتقعيد بابتكار موضوعات جديدة.</li> </ul>                 | (         |
| ٤: أكمل العبارات الآتية بها تراه مناسبًا:                                                       |           |
| ١ - استغرقت مرحلة النشأة العصور، و، و                                                           |           |
| ٢ – مؤلف كتاب " مجاز القرآن " هو                                                                |           |
| ٣- اكتمل علم البلاغة في مرحلة                                                                   |           |
| ٤ – أَلَّف عبد القاهر الجرجاني في البلاغة كتابيه: و                                             |           |
| ٥ - منهج عبد القاهر الجرجاني قائم على، ومنهج السكاكي قائم على                                   |           |
| الأنشطة                                                                                         |           |
| عرضت على صديقك أن يشتري منك شيئًا فقال لك:                                                      |           |
| " لا يرحمك الله ".  ثم قال : " لا، ويرحمك الله "                                                |           |

فها الفرق بين التعبيرين؟

# الدرس الرابع من أبرز علماء البلاغة



#### أهداف الدرس:

### بنهاية الدرس يتوقع أن يكون الطالب قادرًا على أن:

- 🔆 يكتب سيرة موجزة عن كل عَلَم من أعلام البلاغة.
  - 🔆 يقارن بين أعلام البلاغة من كافة الجوانب.
    - 🔆 يوازن بين جهود مؤسسي علم البلاغة.
- 🔆 يذكر أهم ما تعلمه من سيرة كل عالم ممن تُرجم له.

# وصف الدرس:

يتناول هذا الدرس نبذة يسيرة عن تاريخ علماء البلاغة وأشهر مؤلفاتهم.

#### تمهيد

من أهم خطوات التأريخ للعلم إلقاء الضوء على حياة بعض علمائه عبر العصور؛ بيانًا لما أسهموا به في خدمة هذا العلم، واستمدادًا للجوانب التربوية والقيم الأخلاقية من حياتهم.

وعلى هذا النحو سنحاول - عزيزي الطالب - التعريف بأبرز علماء البلاغة، ومنهم:

#### ١ أبو هلال العسكري

هو أبو هلال الحسن بن عبد الله بن سهل بن سعيد العسكرى.

مولده: ولد عام٧٠٣هـ بمدينة عَسْكَر مُكْرَم من كور الأهواز بدولة إيران حاليًّا.

شيوخه: تتلمذ على يد خاله أبي أحمد الحسن بن عبد الله العسكري الذي يوافقه في اسمه واسم أبيه .

علومه: كان بارعًا في الفقه، ولكن غلب عليه جانب الشعر والأدب والبلاغة، فكان شاعرًا أديبًا بلاغيًّا بليغًا.

مؤلفاته: له مؤلفات كثيره منها: ديوان شعره، وكتاب الصناعتين، والفروق اللغوية، وجمهرة الأمثال.

جهوده البلاغية: تتمثل جهوده البلاغية في تأليف (كتاب الصناعتين: الكتابة والشعر) ويحتوي على

عشرة أبواب تضم ثلاثة وخسين فصلًا أتى فيها على جوانب كثيرة من علم البلاغة . و بعد هذا الكتاب من أو إئل الكتب التي استقلت بعلم البلاغة، و كانت تمهيدً

ويعد هذا الكتاب من أوائل الكتب التي استقلت بعلم البلاغة، وكانت تمهيدًا لعبد القاهر الذي لولا ما تركه البلاغيون من قبله من تراث نفيس لما تأتّى له تأسيس علم البلاغة .

حالته الاجتماعية: كان رقيق الحال فقيرًا، ولكنه مع ذلك كان أبيَّ النفس عزيزًا يأبي سؤال أحد، حتى دعاه ذلك لاحتراف التجارة وبيع الأقمشة؛ تساميًا بنفسه عن التبذل، وفي ذلك يقول:

جُلوسيَ فِي سوقٍ أبيعُ وأشتري \*\*\* دليلٌ على أن الأنامَ قرودُ ولا خيرَ فِي قومٍ تَذِلُّ كِرامُهمْ \*\*\* ويَعْظُمُ فيهِم نذهُم ويسودُ ويَهْجُوهُمُ عنِّي رَثَاثَةُ كسوتِ \*\*\* هجاءً قبيحًا ما عليه مزيدُ

وفي حياة أبي هلال الكثير من الدروس والعبر، منها أن الفقر ليس مسوغًا لإراقة ماء الوجه بسؤال الناس، بل التعفف واجب، "ومن يستعفف يعفه الله" [صحيح البخاري حديث رقم ١٤٦٩]. ومنها أيضًا ألا يتخذ المرء من فقره مدعاة للتكاسل عن طلب العلم؛ فإن التاريخ الذي خلد ذكر اسم أبي هلال العسكري لعلمه هو التاريخ نفسه الذي أخمد وأخمل ذكر آلاف عاشوا منعمين في عصره من أصحاب الأموال لما تجردوا من العلم، فالعالم حي وإن مات جسده، والجاهل ميت وإن عاش بين الناس حيًّا يغدو ويروح.

وفاته: توفي رحمه الله عام٥ ٣٩هـ بمدينته التي ولد فيها.

#### ٢ الإمام عبد القاهر الجرجاني:

هو العَلَمُ العلامة أبو بكر عبد القاهر بن عبد الرحمن بن محمد الجرجاني: الأديب النحوي، والمتكلم الأشعري، والفقيه الشافعي، والبليغ البلاغي .

مولده: ولد (سنة ٠٠٤هـ) بجرجان إحدى المدن الشهيرة بإيران حاليًّا، لأسرة فقيرة الحال.

شيوخه: تتلمذ على يد أبي على بن الحسين، ابن أخت أبي على الفارسي العالم النحوي المشهور، كما تتلمذ على يد القاضى أبي الحسن على بن عبد العزيز الجرجاني صاحب كتاب (الوساطة بين المتنبى وخصومه).

مؤلفاته: تعددت مؤلفاته في علوم شتى، فكان له في النحو شرحٌ وافٍ لكتاب الإيضاح لأبي على الفارسي في ثلاثين مجلدًا سياه (المغني)، ثم اختصره في كتاب آخر سياه (المقتصد) في ثلاثة مجلدات، وكتاب (العوامل المائة)، وله في التفسير (تفسير سورة الفاتحة) في مجلد واحد، وله في الصرف كتاب (العمدة) وله كتاب في العروض أيضًا.

جهوده البلاغية: تتمثل جهوده البلاغية في تصنيف كتابيه الفريدين اللذينِ لم يَجُدُ الزمان بمثلها: (كتاب دلائل الإعجاز) وفيه درس نظرية النظم التي سبق بها عصره التي عرفت فيها بعد باسم علم المعاني، و (كتاب أسرار البلاغة) وفيه استوعب مسائل علم البيان من التشبيه والمجاز والكناية، بالإضافة إلى بعض فنون البديع.. كل ذلك بأسلوب أدبي ماتع يعتمد على التحليل والتذوق لعيون الأدب العربي. وأيضًا له (الرسالة الشافية في إعجاز القرآن).

ويعد الإمام عبد القاهر بهذين الكتابين إمام البلاغيين بلا منازع، فهو واضع أسس البلاغة، وفاتح مغاليق أبوابها، وكاشف خبيئها .

#### مصادر بلاغة عبد القاهر:

لا شك في أن الإمام عبد القاهر لم يوجِد هذا العلم من العدم، وإنها تمثلت جهوده في أمرين:

(\*) أنه قرأ التراث البلاغي لمن سبقه من العلماء، لا لينقله في كتبه كما هو: (جمعًا وترتيبًا)، وإنما أطال فيه النظر وأحسن التأمل ليستخرج منه علمًا جديدًا.

(\*) أنه بلغ من العلم بالنحو مبلغًا عاليًا - كما سلف - فاتجه بمعاني النحو إلى ميدان الشعر العربي الرحيب (تحليلًا وتذوقًا)، يحاول أن يربط بين معاني النحو ومعاني الشعر بصبر طويل لا يعرفُ الملل وعقل دؤوب لا يقنع بها يطفو على السطح من معانٍ، وإنها يغوص في أعهاق الكلام بحثًا عن أسراره، فاستخرج من ذلك كله علمًا نفيسًا أودعه كتابيه، فكان بعمله هذا كالنحلة التي تمتص رحيق الأزهار، لا لتدخره كها هو، بل لتخرجه من بطنها عسلًا مصفى لذيذًا طعمه فيه شفاء للناس.

وفي هذا دليل واضح على أن عبد القاهر لم يأخذ بلاغته عن غير العرب من اليونان والفرس والهند- كما يزعم بعض الناس- وأنه لم يتتلمذ على يد (أرسطو)، وإنها استولد فكره البلاغي من رحم البيان العربي؛ بما اكتسبه من علمه بالنحو، وبما فُطِرَ عليه من طول التأمل وعمق التدبر ودقة النظر.

# وإذن فعلم البلاغة علم عربي أصيل ولد عربيًّا، ونشأ عربيًّا، وازدهر عربيًّا، لم تَشُبْه لكنة الأعاجم.

وفيها ذكر من حياة الإمام دروس وعبر كثيرة، أهمها أن القراءة المتأنية والتأمل الطويل هو الذي يصنع العلماء؛ فلقد كان التراث البلاغي والشعر العربي قبل عبد القاهر متاحًا للجميع، كما أتيح لعبد القاهر، ولكنه ظل ساكنًا منطويًا على أسراره، حتى رزق عقل عبد القاهر الذي استطاع بدقة نظره وسداد فكره أن يستخرج منه خبيئه، وأن يكشف عن نفيس درره.

#### شعره:

روي له بعض الشعر، وإن كان لا يرتقي به إلى مرتبة فحول الشعراء، والكمال لله وحده، ومن ذلك قوله:

لا تأمن النَّفْثة من شاعرٍ \*\* ما دام حيًّا ساليًا ناطقًا فإن مَنْ يَمدَحُكُمْ كاذبًا \*\* يُحسِنُ أن يَمجُوكُمْ صادقًا

#### و فاته:

توفي رحمه الله سنة ٧٧١هـ.

#### ٣ الزمخشري

هو أبو القاسم جار الله محمود بن عمر الزمخشري الخُوَارَزْمِي.

#### مولده:

ولد بزمخشر من أعمال خوارزم سنة ٤٦٧ هـ.

#### علومه:

كان إمامًا كبيرًا في التفسير والنحو واللغة والأدب والبلاغة، قويًّا في الجدل والبحث، معتزلي العقيدة (يفاخر بذلك) حنفي المذهب. وقد ساعده على كثرة علومه كثرة أرتحاله في طلب العلم، حيث سافر إلى مكة وزار بغداد غير مرة.

#### مؤ لفاته:

كثرت مؤلفاته في العديد من العلوم، فكان منها: الفائق في غريب الحديث، والمنهاج في الأصول، وشافي العي من كلام الشافعي، والرائض في علم الفرائض (الميراث)، والمفصل في النحو، وأعجب العجب في شرح لامية العرب، ومعجم أساس البلاغة.

#### جهوده البلاغية:

تتمثل جهوده البلاغية في أجلِّ تصانيفه، وهو تفسير الكشاف الذي اعتمد فيه على تطبيق ما كتبه عبد القاهر في كتابيه، ثم أضاف إليه أصولًا بلاغية لم يذكرها عبد القاهر ونمَّى كثيرًا من الأصول وحرر كثيرًا من المسائل، وجذا أسدى الزمخشري لبلاغة عبد القاهر خدمة جليلة، حيث خرج بها من دائرة التنظير إلى رحاب التطبيق. وبجهد الرجلين معًا حلقت البلاغة العربية في آفاق عليا.

وعلى الرغم من مزايا الكتاب العديدة فقد اشتمل على بعض من عقائد المعتزلة في ثنايا تفسيره لآيات القرآن الكريم؛ مما دفع عالمًا من أهل السنة (هو أحمد بن المُنيِّر الإسكندري ت ٦٨٣هـ) إلى أن يصنف كتابًا سماه (الانتصاف من الكشاف) ميز فيه بين جيد الكشاف ورديئه، ليبقى بعد ذلك كتابًا نافعًا شهد له بذلك مخالفه قبل مؤيده.

#### وفاته :

توفي بخُوارزْم ليلة عرفة (سنة ٥٣٨ هـ)، بعد رجوعه من مكة.

#### ٤ السكَّاكي

هو سراج الدين أبو يعقوب يوسف بن أبي بكر بن محمد بن على السكاكي، لُقِّب بالسكاكي؛ لأن أسرته -على الراجح- كانت تحترف صناعة المعادن وخاصة السكك، وهي المحاريث التي تفلح بها الأرض.

#### مولده:

ولد سنة (٥٥٥ هـ) بمدينة خوارزم، وهي تتوزع أجزاؤها اليوم على دول أوزباكستان وكازاخستان وتركهانستان. نشأته ومكانته العلمية:

ظل السكاكي حتى الثلاثين من عمره مهتمًّا بصناعة المعادن بعيدًا عن طلب العلم، ثم بدا له أخيرًا أن يتفرغ للعلم ويخلص له، فأقبل على الكتب مُكِبًّا عليها يلتهمها التهامًا، حتى أصبح الإمام العَلمَ في المنطق والفلسفة والفقه، وأصوله، وعلوم اللغة، والبلاغة.

#### أشهر مؤلفاته:

أشهر مؤلفاته كتابه (مفتاح العلوم) الذي قسمه ثلاثة أقسام: الأول لعلم الصرف، والثاني لعلم النحو، والثالث لعلمي المعاني والبيان، وألحق بها نظرة في الفصاحة والبلاغة ودراسة للمحسنات البديعية: اللفظية والمعنوية.

وقد نال السكاكي شهرته الفائقة من خلال هذا الكتاب وحده الذي استحوذ القسم الثالث منه (الخاص بعلوم البلاغة) على اهتهام البلاغيين، فعكفوا عليه: شرحًا وتوضيحًا وتلخيصًا. وإذا كان عبد القاهر هو مؤسس علوم البلاغة فإن السكاكي هو منظمها وضابط معاقدها، وهذه خدمة جليلة أسداها السكاكي لعلم البلاغة العربي، جدير بأن يشكر عليها، فاعرف عزيزي الطالب لأهل العلم فضلهم وحقهم، ولا تلتفت لمن يحاول الإزراء بهم والحط من شأنهم.

هذا وفي حياة السكاكي كثير من الدروس والعبر، لعل أهمها ألا ييأس المرء من شيء إذا أبطأ عليه، فلأن تأتي متأخرًا خير من ألا تأتي، فالسكاكي - كها علمت - لم يطلب العلم إلا بعد الثلاثين، ومع ذلك اجتهد وانقطع حتى أصبح ممن يشار إليهم بالبنان في علم البلاغة، فلا يسع مؤرخًا للبلاغة أن يغفل ذكره.

#### وفاته:

توفي بخوارزم سنة ٦٢٦هـ.

#### ٥ ـ الخطيب القَرْويني

هو قاضي القضاة أبو عبد الله محمد بن عبد الرحمن جلال الدين القزويني الشافعي، ينتهي نسبه إلى أبي دُلَف العِجْلِي قائد الخليفة المأمون، وإنها نسب إلى قَزوين؛ لأن بعض أجداده قديمًا كان سكنها.

ولد سنة ٦٦٦ هـ بالموصل بالعراق.

#### نشأته ومكانته العلمية:

نشأ بالمَوْصِل، ولما شب تفقه على أبيه وعلماء بلده، ثم نزل مع أبيه وأخيه إلى بلاد الروم، ثم قدم دمشق مع أخيه إمام الدين، وفي أثناء ذلك لازم حلقات العلم حتى أتقن علم العربية وأصول الفقه وعلوم البلاغة، كما كان ذكيًّا، فصيحًا، خطيبًا مفوهًا، حسن الخط، حلو العبارة، كثير البر والإحسان. جهوده البلاغية:

تمثلت جهوده البلاغية في وضعه كتابين على القسم الثالث من مفتاح العلوم للسكاكي، وهذان الكتابان هما (تلخيص مفتاح العلوم) ثم (الإيضاح)، وقد استحوذ تلخيصه على اهتمام العلماء من بعده، فشرحوه شروحًا وافية جمع أشهرها في كتاب (شروح التلخيص) الذي يعد من أهم مصادر علم البلاغة.

وفي حياة الخطيب القزويني العديد من الدروس والعبر، لعل أهمها أن المرء يمكن أن يجمع بين البراعة في نوعي الكلمة: البراعة في الكلمة المنطوقة، بكونه خطيبًا مفوهًا يحسن مخاطبة العامة، والبراعة في الكلمة المكتوبة بكونه عاليًا نحريرًا يؤصل للمسائل العلمية مخاطبة للخاصة من العلماء.

#### وفاته:

توفي رحمه الله سنة ٧٣٩هـ بدمشق.

#### ٦ـ سعد الدين التفتازاني

هو سعد الدين مسعود بن عمر بن عبد الله التفتازاني.

#### مولده:

ولد بتفتازان وهي بلدة بخُراسان سنة ٧٢٢ هـ.

#### نشأته ومكانته العلمية:

هو الإمام العالم بالعلوم العربية وعلم الكلام والأصول والمنطق.

#### جهوده البلاغية:

اشتهر سعدُ الدين رحمه الله بكتابين في علم البلاغة شرح بها تلخيص الخطيب: أحدهما المختصر، والثاني المطول، ويعد المختصر من أهم شروح التلخيص، كما يعد المطول أيضًا من مصادر علوم البلاغة التي تعلم البلاغة والعقل والأدب والإنصاف في مناقشة العلماء، وله حاشية على الكشاف للزنخشري.

وفي حياة سعد الدين التفتازاني الكثير من الدروس والعبر، لعل أهمها أن المرء بإمكانه أن يبرع في العديد من العلوم حتى يكون رأسًا فيها جميعًا، كها رأينا عند سعد الدين، حيث كان علمًا في البلاغة والأصول وغيرهما.

#### و فاته:

توفى رحمه الله بسمرقند سنة ٧٩٧هـ.

#### ٧ الدكتور محمد محمد أبو موسى

هو العلم العلامة الأستاذ الدكتور/ محمد حسنين أبو موسى أستاذ البلاغة والنقد في كلية اللغة العربية جامعة الأزهر بالقاهرة، وعضو هيئة كبار العلماء بالأزهر الشريف.

#### مولده:

ولد في الثلاثين من يونيو سنة ١٩٣٧م بقرية الزوامل البحرية مركز دسوق (١) في محافظة كفر الشيخ. نشأته:

أنعم الله عليه بحفظ القرآن الكريم صغيرًا، ثم التحق بالأزهر سنة ١٩٤٩م بمعهد دسُوق الديني، ثم التحق بكلية اللغة العربية بالقاهرة، وتخرج فيها سنة ١٩٦٣م، وكان من أوائل الكلية، فعين معيدًا بها سنة ١٩٦٤م، وحصل على درجة التخصص (الماجستير) في البلاغة والنقد سنة ١٩٦٧م، ثم حصل على شهادة العالميَّة (الدكتوراه) سنة ١٩٧١م، وبعدها عمل أستاذًا للبلاغة والنقد في جامعة الأزهر وعددٍ من الجامعات العربية بليبيا والسودان والمملكة العربية السعودية.

#### شيوخه:

للدكتور محمد أبو موسى صنفان من الأساتذة:

الأول: أساتذة تتلمذ على كتبهم وتأثر بمنهجهم؛ إذ لم يُتَحْ له أن يدرك زمانهم، وعلى رأسهم عبد القاهر الجرجاني، والزمخشري، وابن هشام، وسعد الدين التفتازاني.

الثاني: أساتذة جلس بين أيديهم وشافههم، وعلى رأسهم شيخ العربية العلامة محمود محمد شاكر الذي يعد الدكتور أبو موسى من أخص تلاميذه ووارث منهجه، ومنهم الأستاذ السيد أحمد صقر، والدكتور أحمد الشرباصي وغيرهم رحمة الله عليهم جميعًا.

#### مكانته العلمية:

هو عالم جَلَّ قدرُه، وثقل في ميزان العلم وزنه، وعلا فيه شأنه، حتى صار عَلَمَ الدنيا في البلاغة في زماننا، فقام في الآخرين مقام عبد القاهر في الأولين؛ ولهذا كان جديرًا بلقب (شيخ البلاغيين) في عصره. جهوده البلاغية:

تعددت جهوده البلاغية، ولكن أبرزها ما يلى:

أولها: الكتب التي ألفها وزادت عن خمسة وعشرين مؤلَّفًا حتى الآن، من ذلك: (خصائص التراكيب)، و(دلالات التراكيب)، وكلاهما في علم المعاني.

وكتابه: (التصوير البياني) في علم البيان، وكتابه: (مراجعات في أصول الدرس البلاغي).

<sup>·</sup> (١) كانت وقت ميلاد الشيخ تابعة لمركز دسوق، وتتبع الآن مركز فُوَّه.

وكتابه: (المسكوت عنه في التراث البلاغي) وكذا موسوعته في تحليل سور آل حم في أربعة مجلدات.

وكتابه: (من أسرار التعبير القرآني دراسة تحليلية لسورة الأحزاب).

وكتابه: (حديث القرآن عن يوسف وموسى عليهما السلام).

وكتابه: (شرح أحاديث من صحيح البخاري).

وكتابه: (شرح أحاديث من صحيح مسلم) في مجلدين.

وكتابه: (قراءة في الأدب القديم).

وكتابه: (دراسة في البلاغة والشعر).

وكتابه: (الشعر الجاهلي: دراسة في منازع الشعراء).

وكتابه: (من التراث النقدى).

هذا وما زال الشيخ \_ حفظه الله \_ تعالى ممسكًا بقلمه معتكفًا في محراب العلم يجود على الأمة بها أكرمه الله به. أطال الله عمره في طاعته.

ثانيها: طلابه الذين تخرجوا على يديه في الجامعات التي عمل بها، والذين أصبحوا الآن أساتذة كبارًا بهذه الجامعات وغيرها، وصاروا يحملون على كواهلهم أمانة تجديد البلاغة العربية تجديدًا أصيلًا نابعًا من داخلها، دونها حاجة لاستيراد مناهج غربية غربية عن ميدان البلاغة.

ثالثها: مجالسه التي يعقدها بالجامع الأزهر لطلاب العلم منذ عام ٢٠١٤م، والتي شرح فيها كتاب (أسرار البلاغة) لعبد القاهر ألجرجاني، ومعظم كتاب (دلائل الإعجاز) لعبد القاهر أيضًا، ولا يزال الشيخ يواصل شرحه حتى يومنا هذا.

وفي هذه المجالس يفيض الشيخ على الطلاب علمًا وخلقًا قلَّما يجتمعان في نفس واحدة، فجزاه الله عن البلاغة وأهلها والعلم وأهله خير الجزاء.

# ملخص الدرس



- ا- يعد أبو هلال العسكري أحد أبرز علماء مرحلة النمو، وتمثلت جهوده البلاغية في تأليف (كتاب الصناعتين).
- ٢- يمثل الإمام عبد القاهر الجرجاني (مع الإمام الزنخشري) مرحلة الازدهار في البلاغة العربية،
   وتمثلت جهود الإمام عبد القاهر في تأليف كتابيه: (دلائل الإعجاز)، و(أسرار البلاغة).
  - ٣- قام جهد السكاكي البلاغي على تنظيم وتبويب قواعد البلاغة من خلال كتابه (مفتاح العلوم).
- ٤- اقتفى الخطيب القزويني منهاج السكاكي البلاغي في التنظيم والتبويب بكتابيه: (تلخيص المفتاح)،
   و(الإيضاح).
- $^{\circ}$  يعد العلامة سعد الدين التفتازاني أهم شراح التلخيص من خلال كتابيه: (المطول) و(المختصر).
- ٦- لُقِّب الدكتور محمد أبو موسى بشيخ البلاغيين؛ نظرًا لدوره في إحياء البلاغة العربية من خلال جهوده البلاغية التي تمثلت في تصنيف أكثر من خمسة وعشرين كتابًا في ميادين بلاغية مختلفة.







# س١: أجب عن الأسئلة الآتية:

- ١ اذكر تعريفًا مختصرًا بالإمام أبي هلال العسكري، موضحًا أهم مؤلفاته، وجهوده البلاغية، مع بعض الدروس والعبر التي تستفاد من حياته.
- ٢-اذكر تعريفًا مختصرًا بالإمام عبد القاهر الجرجاني، موضحًا أهم مؤلفاته، وجهوده البلاغية،
   ومصادر بلاغته، مع بعض الدروس والعبر التي تستفاد من حياته.
- ٣-اذكر تعريفًا مختصرًا بالإمام الزمخشري، موضحًا أهم مؤلفاته، وجهوده البلاغية، مع بعض الدروس والعبر التي تستفاد من حياته.
- ٤-اذكر تعريفًا مختصرًا بالإمام السكاكي، موضحًا أهم مؤلفاته، وجهوده البلاغية، مع بعض الدروس والعبر التي تستفاد من حياته.
- ٥-اذكر تعريفًا مختصرًا بالإمام الخطيب القزويني، موضحًا أهم مؤلفاته، وجهوده البلاغية، مع بعض الدروس والعبر التي تستفاد من حياته.
- ٦ اذكر تعريفًا مختصرًا بالإمام سعد الدين التفتازاني، موضحًا أهم مؤلفاته، وجهوده البلاغية، مع بعض الدروس والعبر التي تستفاد من حياته.
- ٧- اذكر تعريفًا محتصرًا بالدكتور محمد محمد أبو موسى، موضحًا أهم مؤلفاته وجهوده البلاغية، مع بعض الدروس والعبر التي تستفاد من حياته.

| ز الإجابة الصحيحة من بين البدائل التي بين القوسين: | ۲: اختر | , |
|----------------------------------------------------|---------|---|
|----------------------------------------------------|---------|---|

| ١ - من أشهر مؤلفات أبي هلال العسكري (كتاب الصناعتين - البيان والتبيين -                               | - المطول).  |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------|
| ٢- اهتم الجرجاني في كتابه دلائل الإعجاز بنظرية ( التشبيه - المجاز -                                   | - النظم ).  |
| ٣- بدأ الدراسة والعلم كبيرًا ( العسكري - السكاكي - الق                                                | القزويني ). |
| ٤ - من مؤلفات الدكتور أبي موسى ( البيان والتبيين - التصوير البياني - ا                                | - المطول).  |
| ٥ - القسم الثالث من كتاب مفتاح العلوم كان خاصًّا بـ ( النحو - الصرف - ال                              | البلاغة ).  |
| ر٣: ضع علامة ( $$ ) أمام العبارة الصحيحة، وعلامة ( $\mathbf{X}$ ) أمام العبارة الخطأ فيها يلي، مع تصو | صويب الخطأ  |
| ١ - كتاب (أسرار البلاغة) للجرجاني درس فيه نظرية النظم.                                                | (           |
| ٢ - علم البلاغة مقتبس من اليونانيين القدماء.                                                          | (           |
| ٣- الزمخشري كان معتزلي العقيدة.                                                                       | (           |
| ٤ - كل ما في كتاب الكشاف موافق لعقيدة أهل السنة والجماعة.                                             | (           |
| ٥ - لُقِّب الخطيب القزويني بذلك اللقب مع أنه لم يعش بقَزوين.                                          | (           |
| ٦ - من مؤلفات التفتازاني كتاب التلخيص.                                                                | (           |
| ٧- لُقِّب الدكتور محمد أبو موسى بشيخ البلاغيين في عصره.                                               | (           |
| . علل:                                                                                                |             |
| ١ – تلقيب السكاكي بهذا اللقب.                                                                         |             |
| ٧ - تسمية الخطيب بالقزو بني مع أنه ولد بالموصل.                                                       |             |



#### الدرس الخامس: الفصاحة



#### أهداف الدرس:

#### بنهاية الدرس يتوقع أن يكون الطالب قادرًا على أن:

- 🔆 يبين رأي جمهور البلاغيين في الفرق بين الفصاحة والبلاغة.
- 🎇 يفرق بين الفصاحة والبلاغة من حيث الموصوف بكل منها .
  - 🔆 يعرف الفصاحة لغة واصطلاحًا.
  - 🎇 يفرق بين فصاحة الكلمة وفصاحة الكلام مع التمثيل.
    - 🔆 يقارن بين تنافر الحروف وتنافر الكلمات.
      - 🔆 يقارن بين الغرابة والتعقيد.
    - 💥 يقارن بين مخالفة القياس وضعف التأليف.
- 🔆 يعرف المفاهيم التالية: ( الغرابة، مخالفة القياس، التعقيد المعنوي).
  - 🔆 يمثل موضحًا للمفاهيم التالية:

(تنافر الحروف، تنافر الكلمات، التعقيد اللفظى، التعقيد المعنوى)

- \* يبين كيف يسلم الإنسان من الوقوع في أي عيب من عيوب فصاحة الكلمة أو الكلام؟
  - 🔆 يفرق بين (فصاحة الكلام وفصاحة المتكلم).

# وصف الدرس:

يتناول هذا الدرس الفرق بين الفصاحة والبلاغة، وتعريف كل منها، وشروط فصاحة الكلمة، وشروط فصاحة الكلمة، وشروط فصاحة المتكلم.

#### تمهيد في الفرق بين الفصاحة والبلاغة:

لا شك أنك -عزيزي الطالب- قد سمعت كثيرًا قولهم: (كلام فصيح) و(كلام بليغ) فهل تعرف المراد من هذين اللفظين؟ وما العلاقة بينهما؟

يفرق كثير من علماء البلاغة بين الفصاحة والبلاغة، فيخصون الفصاحة باللفظ والبلاغة بالمعنى؛ استنادًا إلى أصل معنى اللفظين في اللغة، فالفصاحة من الظهور والبيان، والبلاغة من البلوغ والانتهاء، وعلى هذا: فالبلاغة أخص من الفصاحة، فكل بليغ فصيح، وليس كل فصيح بليغًا. وكأن الفصاحة شرط للبلاغة، كالوضوء للصلاة: فكل مصلً يجب أن يكون متوضئًا، ولا يلزم من كل متوضئٍ أن يكون مصليًا.

# ما الذي يتصف بكل من الفصاحة والبلاغة من أجزاء الكلام؟

وبناء على هذا الفرق قالوا: تقع الفصاحة وصفًا لكل من الكلمة، والكلام، والمتكلم. فيقال: كلمة فصيحة، وكلام فصيح، ومتكلم فصيح. أما البلاغة فتقع وصفًا للكلام والمتكلم فقط، فيقال: كلام بليغ، ومتكلم بليغ، ولا يقال: كلمة بليغة.

ومن هنا جرت سنة علماء البلاغة المتأخرين أن يقدموا بمقدمة عن الفصاحة والبلاغة تُجَلِّي الفرق بينهما وتبين شروط فصاحة الكلمة والكلام، وهذا ما سننتهجه في كتابنا هذا إن شاء الله .

#### تعريف الفصاحة:

الفصاحة لغة: الظهور والبيان، قال تعالى: ﴿ وَأَخِى هَكُرُونُ هُو أَفْصَحُ مِنِي لِسَكَانًا ﴾ [القصص: ٣٤] أي: أبين مني قولًا، ويقال: أفصح الصبي في منطقه، إذا ظهر كلامه. وأفصح اللبن إذا انكشفت عنه الرغوة.

واصطلاحًا: يختلف معناها باختلاف المضاف إليه: فهناك فصاحة الكلمة، وفصاحة الكلام، وفصاحة الكلام، وفصاحة المتكلم، ولكلِّ معنى.

#### أولًا: فصاحة الكلمة:

وهي أن تكون الكلمة سهلة النطق، واضحة المعنى؛ لكثرة استعمالها على ألسنة العرب، موافقة للقياس اللغوي والصرفي.

ومن ثم اشترطوا لفصاحة الكلمة خلوها من عيوب ثلاثة هي: تنافر الحروف، والغرابة، ومخالفة القياس الصرفي.

### أولًا: تنافر الحروف:

وهو وصف في الكلمة يوجب ثقلها على السمع وصعوبة نطق اللسان بها.

#### مراتب التنافر:

وليس التنافر على مرتبة واحدة، بل منه ثقيل وخفيف:

التنافر الثقيل: كقول الأعرابي - وقد سئل عن ناقته -: "تركتها ترعى الهُعْخُع"، وهو نبات ترعاه الإبل، فإنه لا يخفى عليك ما في كلمة الهُعْخُع من تنافر شديد، حتى إنك لتعاني في نطقها مشقة شديدة. والتنافر الخفيف: كقول امرئ القيس:

وفرعٍ يَزِينُ الْمَتنَ أسودَ فاحمٍ \*\* أثيثٍ كقِنوِ النخلةِ المتعثكلِ عندائره مُسْتَشْرِرات إلى العُلا \*\* تَضِلُّ اللّدارِي في مُثَنَّى ومُرْسَل (١)

فلا يخفى عليك ما في كلمة (مستشزرات) من ثقل على اللسان، وهذا يظهر جليًّا لو قارنتها بمرادفتها وهي كلمة (مرتفعات)، حيث تلحظ ثقل الأولى بقدر سهولة الثانية. ولكن على الرغم مما في الكلمة من ثقل فإنه أقل من (الهُعْخُع).

#### سبب التنافر:

وقد اختلف البلاغيون في سبب التنافر:

(\*) فمنهم من قال: إنه يرجع إلى تقارب مخارج الحروف، ولكن ذلك مردود بقوله تعالى: ﴿ أَلَوْ أَعْهَدُ إِلَيْكُمْ يَكْبَنِي ٓ ءَادَمَ أَن لَا تَعْبُدُوا ٱلشَّيْطَانَ ﴾ [يس: ٢٠] وقولك: " ذقت الطعام بفمي "، ففي كلمتي (أعهد) و(بفمي) تقاربت حروف الكلمة حيث إن الغالب على حروف الكلمة الأولى أنها حروف حلقية وعلى حروف الكلمة الثانية أنها حروف شفوية، ومع ذلك لم يثقل نطقهها.

(\*) ومنهم من ذهب إلى أن سبب التنافر تباعد مخارج حروف الكلمة، ولكنه مردود بمثل كلمة: (علم)، فقد تباعدت مخارج حروفها، ومع ذلك لا تحس بأنها متنافرة أو ثقيلة.

(\*) ومنهم من ذهب إلى أن السبب في التنافر طول الكلمة وكثرة حروفها، ولكن ذلك أيضًا ليسًا الرّيك لَوَقِح فَأَنزُلْنَا ليس مطردًا؛ لوجود كلمات في القرآن الكريم طويلة، كما في قوله تعالى: ﴿ وَأَرْسَلُنَا ٱلرِّيكَ لَوَقِحَ فَأَنزُلْنَا

<sup>(</sup>١) فرع: شعر المرأة. المتن: الظهر. أثيث: كثير الشعر. قنو: العنقود. المتعثكل: المتراكم. غدائره: ضفائره. مستشزرات: مرتفعات. تضل: تغيب. المداري: جمع مدرى وهو المشط. مثنى: الشعر المفتول المضفر. المرسل: الشعر المتروك على طبيعته غير المفتول.

ومعنى البيت: إن شعر المرأة طويل يتدلى على الظهر حتى يزينه، أسود شديد السواد كالفحم، وهو غزير كعنقود النخلة المتراكم بالرطب، ضفائره مرتفعات إلى العلا، ولكثرة هذا الشعر وطوله وكثافته تغيب فيه الأمشاط فهو بين مفتول ومرسل.

مِنَ ٱلسَّمَآءِ مَآءً فَأَسَقَيْنَكُمُوهُ وَمَا أَنتُمْ لَهُ, بِخَرِنِينَ ﴿ الْحِبر: ٢٧] وقوله تعالى: ﴿ أَنُلْزِمُكُمُوهَا وَأَنتُمُ لَهُ اللَّهِ مَآءً فَأَسَقَيْنَكُمُوهُ ﴾ و﴿ أَنُلْزِمُكُمُوهَا ﴾، فكان طولها كَارَهُونَ ﴿ فَأَسَقَيْنَكُمُوهُ ﴾ و﴿ أَنُلْزِمُكُمُوهَا ﴾، فكان طولها مناسبًا للمقام ولمقتضى الحال مما يعنى: أنه لا علاقة بين طول الكلمة وتنافر حروفها.

والصحيح: أن المُعَوَّل عليه في الحكم على الكلمة بالتنافر وفي الاحتراز عن هذا العيب هو الذوق السليم الناشئ من كثرة الاطلاع على كلام العرب (شعرًا ونثرًا) وممارسة أساليبهم. والذوق هو ملكة يُقْتدرُ بها على إدراك غث القول من سمينه (١).

#### ثانيًا: الغرابة:

وهي أن تكون الكلمة غير ظاهرة المعنى ولا مأنوسة الاستعمال عند العرب الخلص.

ومن التعريف يتضح لنا مقياس الغرابة المعيبة لفصاحة الكلمة، وهو خفاء المعنى عند العرب الخلص الفصحاء وليس عندنا نحن العرب المولدين المحدثين؛ لأننا نجهل من مفردات اللغة أكثر مما نعلم، فلا يعقل أن يكون كل ما نجهله من معاني المفردات – نتيجة لتقصيرنا في تعلم لغتنا – معيبًا.

ويُعرَفُ ظهورُ معنى اللفظ عند العرب الأوائل أو خفاؤه عليهم بكثرة استعمال اللفظ في كلامهم أو قلته، فإذا كان اللفظ مستعملًا بكثرة في كلامهم، فهذا دليل على أن هذا اللفظ كان معناه معروفًا عندهم، وإذا كان اللفظ قليل الاستعمال في كلامهم، فهذا دليل على خفاء معناه عليهم.

ومن هذا المقياس الدقيق يتبين لنا أن لا حرج علينا - نحن المتأخرين - في أن نستعمل ما خفي معناه عندنا، مما كان مألوف المعنى عند العرب الخلص لكثرة استعماله عندهم؛ وذلك بغرض إحياء اللغة على ألسنتنا وبعثِ ما كان من ألفاظها مطمورًا، فإنها تحيا اللغات بالاستعمال وتموت بالإهمال.

## أنواع الغرابة:

### للغرابة نوعان:

النوع الأول: أن تكون الكلمة غير مألوفة المعنى، بحيث يحتاج في معرفة معناها إلى بحث وتنقيب عنها في كتب اللغة المبسوطة، ومن ذلك ما روي عن علي بن عيسى النحوي أنه سقط عن حماره، فاجتمع عليه الناس فقال: (ما لَكُمْ تَكَأْكُأْتُمْ عَلَيَّ تَكَأْكُوً كُمْ على ذي جِنّة، إفْرَنْقِعُواْ عَنِي)؛ أي ما لكم ازد حمتم واجتمعتم علي كازد حامكم على رجل مجنون، انصر فوا عني. فقد استعمل في كلامه ألفاظًا غريبة وهي (تكأكأتم) بمعنى: ازد حمتم واجتمعتم، و(افرنقعوا) بمعنى: انصر فوا . وهي ألفاظ لم تتكداول على الألسنة ولا تعثر على معناها إلا بعد تنقيب وتفتيش في المعاجم الكبرى وكتب الغريب التي تهتم بإيراد معاني هذه الألفاظ ونظائرها.

<sup>(</sup>١) الغث: هو الرديء من كل شيء. وكلام غث: لا طلاوة له ولا معنى له. والقول السمين: ما كان على الضد مما سبق من كل كلام له معنى وطلاوة وفائدة.

النوع الثاني: أن تتردد الكلمة بين معنيين بلا قرينة ترجح أحدهما على الآخر، مما يوقع القارئ في حَيْرَةٍ في فهم معناها، ويضطره إلى أن يلتمس لها وجهًا بعيدًا لتخريجها عليه.

ومن ذلك قول رؤبة بن العجاج:

فقد تردد العلماء في تبين مراد الشاعر بكلمة (مُسَرَّجًا) بين معنيين، حيث لا قرينة ترجح أحدهما على الآخر: أهو مأخوذ من قولهم: (سَيْفٌ سرَيْجِيُّ)؛ نسبة إلى (سُرَيْج) المشهور بصناعة السيوف، فيكون المراد تشبيه أنف المرأة بالسيف في الدقة والاستواء. أو أنه مأخوذ من السراج فيكون المراد وصف الأنف بالبريق واللمعان تشبيهًا له بالسراج، وقد جاء التردد هنا لعدم وجود القرينة المرجحة.

وإنها يعرف هذا العيب ويحترز عنه بكثرة الاطلاع على متون اللغة وتتبع نتاج النابهين من الشعراء والأدباء، والإحاطة بمعانى الألفاظ المألوفة.

#### ثالثًا: مخالفة القياس:

وهو أن تكون الكلمة غير جارية على قوانين اللغة وقواعد علم الصرف: كقول الشاعر:

# الحمد لله العَلِيِّ الأَجْلَل

حيث فك الإدغام في (الأجلل) بلا سبب صرفي، والقياس: الأَجَلِّ. ومن ذلك أيضًا قول الشاعر:

فإن يك بعضُ الناسِ سيفًا لدولةٍ \*\* ففي الناسِ بُوقاتٌ لها وطُبولُ حيث جمع (بُوق) على (بُوقات) والقياس جمعه على (أبواق).

ي عبي ... ومنه أيضًا قول الفرزدق:

# وإذا الرجالُ رأَوْا يـزيـدَ رأيتَهُمْ \*\* خُضُعَ الرقاب نواكسَ الأبصارِ

حيث جمع (ناكس) - وهو المطأطئ الرأس- على (نواكس) بوزن (فواعل) وهذا لا يطرد إلا في وصف المؤنث العاقل لا المذكر، والقياس: ناكسي الأبصار.

ومما سبق يتبين لنا أن ضابط هذا العيب الذي به يعرف ويسهل التباعد عنه، هو علم اللغة وعلم الصرف.

<sup>(</sup>١) الفلج: تباعد ما بين الأسنان. الأغر: الأبيض. أبرجا: من البرج، وهو نقاء بياض العين وصفاء سوادها مع إحاطة بياض العين بسوادها. مزججا: من الزجج، وهو دقة الحاجبين مع طولها. الفاحم: الشديد السواد.

#### ثانيًا: فصاحة الكلام:

وهي أن يكون الكلام \_مع فصاحة كلماته\_سهل النطق في اجتماعه ونظمه، واضح المعنى، جاريًا في ترتيبه وتأليفه على حسب قواعد النحو المشهورة.

وتتحقق فصاحة الكلام بخلوه من عيوب ثلاثة هي: تنافر الكلمات، والتعقيد، وضعف التأليف. من بعد خلوه من عيوب فصاحة الكلمة، فلتكن منتبهًا عزيزي الطالب إلى أنه يجب أن تراعى شروط فصاحة الكلمة أولًا قبل مراعاة شروط فصاحة الكلام.

# أولًا: تنافر الكلمات ('':

(وهو نظير تنافر الحروف في عيوب فصاحة الكلمة) ومعناه: أن تكون الكلمات - بتأليفها ونظمها - ثقيلة على اللسان يعسر النطق بها . ومعنى هذا: أن الثقل ناشئ عن اجتماع الكلمات وتواليها، وإن كانت كل كلمة منها سهلة النطق على انفرادها.

وهذا التنافر - أي: الثقل الناجم عن نظم الكلمات وتأليفها - ليس على مرتبة واحدة، بل منه تنافر ثقيل وتنافر خفيف.

(١) تنافرٌ شديدٌ متناهٍ في الثقل، كهذا البيت الذي أنشده الجاحظ:

# وقبيرُ حرب بمكانِ قسفر \*\* وليسَ قبربَ قبيرِ حرب قبرُ ('')

فلا يخفى عليك ما في البيت من ثقل شديد يَكُدُّ اللسانَ بحيث يعسر عليه أن ينطق البيت ثلاث مرات متواليات دون أن يتلعثم أو يتردد، كما لا يخفى عليك أيضًا أن هذا الثقل إنها هو ناجم من تجاور كلهات تكثر فيها حروف القاف والباء والراء، بحيث لو أفردت كلهات البيت كلمة كلمة هكذا: (قبر - حرب - قفر - قبر - قرب ... إلخ ) لما أحس اللسان بشيء من الثقل.

(٢) تنافر خفيف كقول أبي تمام: كريمٌ متى أمدحُه أمدحُهُ والورى \*\*\* معى وإذا ما لُـمتُه لُـمتُه وَحْــدِي

حيث يمدح الشاعر الممدوح بأنه رجل اشتهر بين الناس بسجاياه الكريمة، حتى إن الشاعر حين

<sup>(</sup>١) ولعله مما يقرب لفهمك حقيقة هذا العيب ما تسمعه من نوادر العوام في كل بلد حين يتحدى بعضهم بعضًا أن ينطق عبارة مكونة من كلمات تقاربت مخارج حروفها وتكررت في أكثر من كلمة – عدة مرات مثلًا دون تتعتع أو تلعثم، كتكرار عبارة: (أرنبنا في منور أنور، وأرنب أنور في منورنا) أو كما يقول إخواننا اللبنانيون: (ليرة ورا ليرة) عشر مرات متواليات وينجح التحدي حين لا يستطيع أحد تكرار العبارة المذكورة دون أن تتداخل أصوات الحروف بعضها في بعض.

<sup>(</sup>٢) حرب: حرب بن أمية. قفر: خال من الماء والعشب، وهو رفع؛ خبر المبتدأ، أو نعت مقطوع، أو خفض؛ وفيه إقواء؛ على أنه من مشطور الرجز، وعلى الرفع جاز حمله على أنه بيت مصرع، أو من مشطور الرجز. قرب: خبر ليس مقدم. قبر: اسم ليس مؤخر. والأصل: وليس قبر قرب قبر حرب.

ويقال: إن قائله شيطان صاح بحرب بن أمية ؛ لأنه قتل حية منهم فقتله الجان ودفنه بمكان موحش.. وقد ضعف بعض العلماء هذا الكلام فلا يعرف على وجه اليقين من قائل هذا البيت.

يمدحه يجد كل الناس تشاركه في مدحه، لكنه حين يلومه لا يجد أحدًا يشاركه اللوم، بل ينفرد هو وحده به .

ففي كلمة (أَمْدَحْه) بعض الثقل الناشئ من توالي حرفي الحاء والهاء، وهما متحدا المخرج لأنها حرفان حلقيان، ولكن هذا الثقل لا يستوجب التنافر، بدليل قوله تعالى: ﴿ وَمِنَ ٱلْيَلِ فَسَيِّمُهُ وَأَدَّبُكرَ السُّجُودِ اللهُ وَاللهُ وَاللهُ اللهُ ال

وضابط هذا العيب الذي يدرك به ويتوقى الوقوع فيه بسببه؛ هو الذوق السليم.

#### ثانيًا: التعقيد:

(وهو نظير الغرابة في عيوب فصاحة الكلمة)، ومعناه: أن يكون الكلام غير ظاهر الدلالة على المعنى المراد: إما لخلل في نظم الكلام وترتيبه (وهو التعقيد اللفظي)، وإما لخلل في دلالته (وهو التعقيد المعنوى)، فيحتاج إلى إعمال فكر، وكد ذهن، وإطالة نظر وتأمل؛ من أجل الوقوف على المعنى.

ومن التعريف يظهر لك عزيزي الطالب أن التعقيد - باعتبار سببه - نوعان: تعقيد لفظي، وتعقيد معنوى .. وإليك المراد بكل منها.

#### (١) التعقيد اللفظى:

وهو ألا يكون الكلام ظاهر الدلالة على المعنى المراد، لخلل واقع في نظمه وترتيبه، بألا يكون ترتيب الكلام على وفق ترتيب المعاني، وذلك بسبب تقديم، أو تأخير، أو حذف، أو إضهار، أو فصل بين الكلهات التي يتصل بعضها ببعض.. كل ذلك بلا قرينة توضح المعنى، مما يؤدي إلى صعوبة فهم المراد من الكلام. كأن يقول قائل مثلًا: (ما قرأ إلا واحدًا محمدٌ مع كتابًا أخيه) يريد: ما قرأ محمد مع أخيه إلا كتابًا واحدًا، ولكنه قدَّم وأخّر، وفصل بين المتلازمات حتى أبهم السبيل للمعنى وجعل الموصول إليه عسيرًا.

ومن ذلك قول الفرزدق يمدح إبراهيم المخزومي خال الخليفة الأموي هشام بن عبد الملك بن مروان: وما مِثْلُه في الناس إلا مُمَلَّكًا \*\* أبو أمِّه حيٌّ أبوه يقارِبُه

وفي البيت يمدح الشاعر الممدوح (إبراهيم المخزومي) بأنه قد بلغ من الفضائل مبلغًا لم يلحقه فيه أحد من الأحياء إلا حيًّا واحدًا له صلة بهذا الممدوح، وهو ابن أخته (مملك) أي هشام بن عبد الملك.

وبناء على هذا المعنى فأصل الكلام: (وما مثله في الناس حي يقاربه إلا مملك أبو أمه أبوه)؛ أي لا أحد يشبه إبراهيم المخزومي في الفضائل إلا ابن أخته مملك (أي هشام) أبو أمه (أي أم هشام) أبوه (أي إبراهيم)، فالضمير في (أمه) عائد على هشام، وفي (أبوه) عائد على الممدوح.

فقد فصل الشاعر بين المنعوت (حي) والنعت (يقاربه) بـ(أبوه) وفصل بين المبتدأ (أبو أمه) والخبر (أبوه) بقوله: (حي)، وقدم المستثنى (مملكًا) على المستثنى منه (حي يقاربه) - ولهذا نصبه، وإلا فلو ظل متأخرًا لكان المختار فيه الرفع على البدلية - ثم فصل بين المبدل منه (مثله) والبدل (حي) كل ذلك بلا قرينة، فجاء البيت غامض المعنى متصفًا بالتعقيد.

ومن ذلك أيضًا قوله:

# أنَّى يكونُ أبا البريةِ آدمٌ \*\* وأبوكَ والثقلانِ أنتَ مُحمَّدُ

وأصل الكلام: (كيف يكون آدم أبا البرية وأبوك محمد وأنت الثقلان) يعني: أنه جمع ما في الخليقة كلها من الفضل والكمال. ففصل الشاعر بين المبتدأ (أبوك) والخبر (محمد) وقدم الخبر (الثقلان) على المبتدأ (أنت) حتى أغمض المعنى وعقد التركيب.

ومما سبق تعرف أن السبيل إلى الاحتراز من الوقوع في هذا العيب هو البصر بعلم النحو.

### (٢) التعقيد المعنوي:

وهو أن يكون الكلام خَفِيَّ الدلالة على المعنى؛ لخلل في انتقال الذهن من المعنى الأصلي غير المراد إلى المعنى الثاني المراد؛ نتيجة لعدم وضوح العلاقة بينهما.

وحتى يتضح لك معنى التعريف -عزيزي الطالب- اعلم أن هناك من العبارات ما لا يراد منها إلا معناها الأصلي المفهوم من لفظها، كقولك مثلًا: محمد مجتهد، وأكل علي، وأمطرت السماء، مما لا يفهم منها سوى إسناد الاجتهاد لمحمد، والأكل لعلى، والمطر للسماء.

ولكنّ هناك عباراتٍ أخرى يفهم من لفظها معنى، ولكنه يكون غير مراد، بل يؤدي ذلك المعنى الأصلي المفهوم من اللفظ إلى معنى ثانٍ هو المقصود المراد، وذلك كقولك: محمد عكازه طويل، فإن المعنى المفهوم من اللفظ (وصف عكاز محمد بأنه طويل)، ولكن المعنى المقصود (وصف محمد نفسه بأنه طويل)، وقد فهم المعنى الثاني (طول محمد) من المعنى الأول (طول عكاز محمد)؛ لوضوح العلاقة بين المعنين؛ إذ يلزم من طولِ عكازِ محمد طولُ محمد، حيث لا يُعقل وجودُ المعنى الأول دون الثاني، وهذا أسلوب بياني يسمى (الكناية). وهو أبعد ما يكون عن التعقيد المعنوي.

ولكن ربها لا يوفق الأديب في جعل العلاقة واضحةً بين المعنى الأول والثاني، فلا يكون هناك تلازم بينهها، كأن يقول قائل مثلًا: محمد لا ينام الليل، يريد أنه كريم. فكها ترى: لا علاقة بين عدم النوم بالليل والكرم؛ إذ لا تلازم بينهها، ومن هنا – أي من خفاء العلاقة بين المعنى الأول والثاني – ينشأ التعقيد المعنوى.

ومن أمثلة التعقيد المعنوى قول العباس بن الأحنف:

# سأطلبُ بُعْدَ الدَّارِ عنكُمْ لتقرُّبوا \*\*\* وتسكبُ عيناي الدموعَ لتجمُّدا

ومراد الشاعر من هذا البيت أن عادة الزمن أن يأتي بعكس ما يريده الناس، ولهذا فإنه سيحتال على الزمن فيطلب فراق من يحب لينعم بقربهم، وسيتخذ من الحزن على فراقهم سبيلًا للسرور بلقياهم.

هذا هو مراد الشاعر، ولكن كلامه لا يؤدي إلى هذا المعنى، فقد جعل سكب العين للدموع كنايةً عما يوجبه البعد عن الأحبة وفراقهم من الحزن والكمد، وقد أصاب في ذلك، بل وأحسن غاية الحسن؛ لأن البكاء يستلزم الحزن والأسى، ولهذا قالوا: (أبكاني الدهر وأضحكني) أي: ساءني وسرني، ولكنه أخطأ خطأ بَيِّنًا حين جعل جمود العينين كنايةً عن الفرح والسرور بلقيا الأحبة، وذلك أنه توهم أن الجمود هو خلو العينين من البكاء مطلقًا. وهذا ليس صحيحًا؛ لأن حقيقة الجمود هو بخل العينين بالدموع وقت إرادة البكاء، كما قالت الخنساء:

# أعيْنيَّ جُودَا ولا تَجْمُدا \*\* ألا تبكيانِ لصخرِ النَّدى

فهي تريد من عينيها أن تسُحَّ الدمع مدرارًا؛ حزنًا على فراق أخيها صخر، ولكن عينيها لا تطاوعانها؛ جمودًا بالدموع، وغير معقول أن يكون المراد بالجمود هنا السرور والفرح؛ إذ لا يتأتى من عاقل أن ينهى عينيه عن السرور.

ومما يدل على ذلك قول العرب: (سنة جماد) أي: لا مطر فيها، وقولهم: (ناقة جماد) أي: لا لبن فيها، وكأن السنة تبخل بالمطر والناقة تبخل باللبن.

ومما يدل أيضًا على أن الجمود لا يكنى به عن السرور أنه لم يسمع عن العرب قولهم: (لا زالت عينك جامدة) يقصدون الدعاء له بالسرور، كما يقال: (لا أبكى الله عينيك) يريدون الدعاء له بعدم الحزن.

فقد تبين لك - عزيزي الطالب - أن الكلام الخالي من التعقيد هو ما كان الانتقال فيه من المعنى الأول إلى المعنى الثاني المراد واضحًا ظاهرًا، وأن التعقيد المعنوي إنها ينشأ عن فقدان هذه العلاقة أو خفائها.

ولعله قد تبين لك الآن أن سبيلَ إدراك هذا العيبِ والوقاية من التردي فيه والتباعد عنه البصرُ بقواعد علم البيان.

#### ثالثًا: ضعف التأليف:

(وهو نظير مخالفة القياس في فصاحة الكلمة)، وهو مجيء الكلام على خلاف قواعد النحو المشهورة.

ومن ذلك عود الضمير الغائب على متأخر لفظًا ورتبة؛ إذ الأصل في الضمير أن يعود على متقدم لفظًا ورتبة، كقول الله تعالى: ﴿ وَإِذِ ابْتَكَيَّ إِبْرَهِمَ لَفظًا وَرَتبة، كقولك: (قرأ محمدٌ كتابَه) أو متقدمًا عليه لفظًا فقط، كقول الله تعالى: ﴿ وَإِذِ ابْتَكَيَّ إِبْرَهِمَ وَرَبّهُ فَعَلَّ ، كقولك: (قرأ كتابَه محمدٌ)، فمع أن الاسم الذي يعود عليه الضمير فأخر عنه، إلا أن ذلك جائز نحويًا؛ لأن عائد الضمير فاعل وهو وإن تأخر لفظًا لكنه متقدم رتبة.

أما إذا عاد الضمير على متأخر لفظًا ورتبة - كأن يتصل بالفاعل المتقدم ضمير يعود على المفعول المتأخر كقولنا: (ضرب أبوه محمدًا) - فهذا هو ضعف التأليف.

ومن هنا عاب البلاغيون على حسان بن ثابت قوله:

# ولو أن مجدًا أخلدَ الدهرَ واحدًا \* \* من الناسِ أبقى مجدُّه الدهرَ مُطعِمَا (١)

فقد عاد الضمير في (مجده) – وهو فاعل متقدم في اللفظ والرتبة معًا – على (مُطعِمًا) وهو مفعول متأخر كذلك في اللفظ والرتبة معًا، وهذا لا يجوز عند جمهور النحاة . ولا يسوغ ذلك إلا بتقديم المفعول في اللفظ، فيقال في غير الشعر: (أبقى مطعمًا مجدُه الدهر)؛ أي: حتى يتسنى أن يعود الضمير المتصل بالفاعل على متقدم لفظًا وإن كانت رتبته التأخر.

ومن هذا أيضًا قول الشَّاعرِ (٢):

# جزى ربُّه عَنِّيْ عَدِيَّ بنَ حاتمٍ \*\* جزاءَ الكلابِ العاوياتِ وقد فعلْ

حيث عاد الضمير المتصل بالفاعل المتقدم لفظًا ورتبة، (ربه) على المفعول المتأخر لفظًا ورتبة (عدي البن حاتم)، وهذا لا يجوز ولا يخفى أنه لا يسوغ ذلك إلا إذا قدم المفعول لفظًا، فيقال في غير الشعر: (جزى عديَّ بن حاتمٍ عني ربُّهُ) ليعود الضمير على متقدم لفظًا وإن تأخر رتبة.

<sup>(</sup>١) مطعم: هو مطعم بن عدي أحد رؤساء المشركين، وكان يدافع عن النبي ﷺ. والمعنى: أنه لو كان مجد الإنسان سبب خلوده في هذه الدنيا لكان مطعم بن عدى أولى الناس بالخلود؛ لأنه حاز من المجد ما لم يحزه أحد.

<sup>(</sup>٢) هـو أبي الأسود الدؤلي، أو النابغة الذبياني، أو عبدالله بن همارق. راجع: "المقاصد النحوية" ٢/ ٩٤٩، "التصريح بمضمون التوضيح" ١/ ٢١٦.

ومن ضعف التأليف أيضًا نصب الفعل المضارع من دون أن يسبقه ناصبٌ مذكور أو محذوف، كقول الشاعر:

# انظرا قَبْلَ تَلومَاني إلى \*\* طلل بين النَّقا والمُحنَى

الأصل أن يقول: (انظرا قبل أن تلوماني) لكنه حذف أداة النصب (أن) دون مسَوِّغ نحوي، وبقي الفعل منصوبًا بلا ناصب، وهذا ضعيف عند جمهور النحويين.

ومن كل ما سبق يتبين لك - عزيزي الطالب- أن هذا العيب مما يتوقى الوقوع فيه بالبصر بعلم النحو. ثالثًا: فصاحة المتكلم

عرفنا أن الفصاحة باعتبار ما تقع وصفًا له ثلاثة أنواع:

فصاحة الكلمة، وفصاحة الكلام، وفصاحة المتكلم.

وقد عَرَّف العلماء فصاحة المتكلم بأنها: (ملكة يقتدر بها المتكلم على التعبير عن أغراضه المختلفة ومقاصده المتنوعة بكلام فصيح).

وذلك بأن يكون خاليًا من عيوب فصاحة الكلمة (تنافر الحروف والغرابة، ومخالفة القياس)، ومن عيوب فصاحة الكلام: (تنافر الكلمات، والتعقيد بنوعيه، ومن ضعف التأليف).

وإنها تكتسب هذه الملكة بكثرة قراءة القرآن الكريم، وحديث رسول الله عليه قراءة تدبر، وكذلك الأساليب البليغة (شعرًا ونثرًا) وحفظها، مع طول التأمل فيها.



# ملخص الدرس



- ١ جعل جمهور البلاغيين الفصاحة خاصة بالألفاظ والبلاغة خاصة بالمعاني.
- ٢ تقع الفصاحة وصفًا للكلمة والكلام والمتكلم، أما البلاغة فتقع وصفًا للكلام والمتكلم فقط دون الكلمة.
  - ٣- فصاحة الكلمة: أن تكون الكلمة سهلة النطق، واضحة المعنى، جارية على القياس اللغوى.
- ٤ تتحقق فصاحة الكلمة بسلامتها من عيوب ثلاثة: هي تنافر الحروف، والغرابة، ومخالفة القياس.
  - ٥- تنافر الحروف: وصف في الكلمة يوجب ثقلها على السمع وعسر النطق بها.
  - ٦- الغرابة: أن تكون الكلمة غير ظاهرة المعنى ولا مألوفة الاستعمال عند العرب الخلص.
- ٧- خالفة القياس: أن تكون الكلمة غير جارية على قوانين اللغة وقواعد علم الصرف، مما لم تستعمله العرب الأوائل.
- ٨- فصاحة الكلام: أن يكون الكلام سهل النطق في نظمه، واضح المعنى في تركيبه، جاريًا في تأليفه على
   المشهور بين النحويين.
  - ٩ تتحقق فصاحة الكلام بسلامته من تنافر الكلمات، ومن التعقيد بنوعيه، ومن ضعف التأليف.
    - ١ تنافر الكلمات: أن تكون الكلمات بتأليفها ونظمها ثقيلة على اللسان يعسر النطق بها.
- ١١ التعقيد اللفظي: أن يكون الكلام غير ظاهر الدلالة على المعنى المراد، لخلل في ترتيب الألفاظ على
   خلاف ترتيب المعاني في النفس.
- ١٢ التعقيد المعنوي: أن يكون الكلام غير ظاهر الدلالة على المعنى المراد لخلل في دلالته، بخفاء العلاقة
   بين المعنى اللغوي، والمعنى المراد.
  - ١٣ ضعف التأليف: مجيء الكلام على خلاف قواعد النحو المشهورة.
- ١٤ فصاحة المتكلم: ملكة يقتدر بها المتكلم على التعبير عن أغراضه المتنوعة بكلام فصيح. وتكتسب هذه الملكة بكثرة قراءة الكلام الفصيح، وعلى رأسه القرآن الكريم، والسنة النبوية، وكلام العرب الفصحاء (شعرًا ونثرًا) وحفظه وفهمه فهمًا واعيًا.



# تدريبات وأنشطة



# س ١: أجب عن الأسئلة الآتية:

- ١ ـ فرق بين الفصاحة والبلاغة.
- ٢ هل يجوز وصف الكلمة بأنها بليغة؟
- ٣- اذكر تعريف الفصاحة لغة، ثم اذكر تعريف فصاحة الكلمة اصطلاحًا.
  - ٤ (ليس تنافر الحروف على مرتبة واحدة)، وضح ذلك مع التمثيل.
    - ٥- ما مقياس خفاء المعنى للحكم على كلمة بالغرابة؟
- س٢: بيِّن العيب الذي أخلُّ بفصاحة الكلمة أو الكلام مع بيان طريق تفاديه فيها يلي:
  - ١ قول أحدهم: تركتها ترعى الهُعْخُع.
- ٢- قال الشاعر: غدائره مُسْتَشْرِرات إلى العُلا \*\* تَضِلُّ المَدارِي في مُثَنَّى ومُرْسَل ٢-
- ٣- الإسْفَنْط (أي الخمر) حرام، وهذا الخَنْشَلِيل(أي السيف) صَقِيل، والفَدَوْكس(أي الأسد) مفترس.
  - ٤ قال الشاعر: ومُعَلَّلَةً وحاجِبًا مُزَجَّجَا \*\* وفاحِمًا ومَرْسِنا مُسَرَّجَا
  - ٥ قال الشاعر: لو كنتَ كنتَ كتمتَ السرَّ كنت كما \*\* كنا نكونُ ولكنْ ذاك لم يكنِ
  - ٦- قول الآخر: وقبرُ حرب بمكانٍ قفرِ \*\* وليس قربَ قبرُ حرب قبرُ
  - ٧- قال الشاعر: الـحـمـد لله العـلـى الأجـلل \*\* أنت مـليك النـاس ربًّا فاقبل
  - ٨- قال الشاعر: كريمٌ متى أَمْدَحْه أَمْدَحْه والورى \*\* معى وإذا ما لُمْتُه لُمْتُه وحدي
  - ٩ قال الشاعر: وما مِثْلُه في الناسِ إلا مُمَلَّكًا \*\* أبو أمَّه حيٌّ أبوه يقارِبُه
  - ١ قال الشاعر: سأطلبُ بعد الدار عنكم لتقرُّبوا \*\* وتسكبُ عيناي الدموع لتجمُّدا

```
١١ -قال الشاعر: جـزى ربُّه عنِّي عـديَّ بنَ حـاتـم ** جزاءَ الكلابِ العاوياتِ وقد فَعَلْ
                ١٢ - قال الشاعر: فَقلْقَلتُ بالهمِّ الذي قَلقَلِ الْحَشَا *** قَلاقِلَ عِيسى كلُّهنَّ قَلاقِلُ
                                 س٣: اختر الإجابة الصحيحة من بين البدائل التي بين القوسين:
             ١- يوصف بالبلاغة (الكلام والمتكلم فقط - الكلمة والكلام والمتكلم - الكلام فقط).
            ٧- يأتي تنافر الحروف على ...... (مرتبتين - ثلاث مراتب - أربع مراتب).
            ٣- العيب في كلمة "الإطْرغْشاش" هو .... (تنافر الحروف - الغرابة - مخالفة القياس).
            ٤ - استعمال الوجه الأقل في النحو يسمى . . (ضعف التأليف - مخالفة القياس - الغرابة).
            ٥- عدم وضوح دلالة اللفظ على المعنى يسمى . . (ضعف التأليف - التعقيد - الغرابة).
            ٦- يحترز عن الوقوع في التعقيد المعنوي بالإحاطة بعلم (النحو-الصرف-البيان).
س 3: ضع علامة (\sqrt{\phantom{0}}) أمام العبارة الصحيحة، وعلامة (\mathbf{X}) أمام العبارة الخطأ فيها يلي، مع تصويب الخطأ:
                            ١ - اتفق البلاغيون على أن مصطلحي الفصاحة والبلاغة مترادفان.
         ( )
                                           ٢- كل كلام بليغ فصيح وليس كل فصيح بليغًا.
                                                 ٣- الفصاحة في اللغة تعنى اللباقة والإقناع.
                                ٤ - هناك اختلاف بين معنى الفصاحة لغة ومعناها اصطلاحًا.
                                                  ٥- يوصف بالبلاغة الكلام والمتكلم فقط.
                          ٦- يشترط اجتماع العيوب الثلاثة في الكلمة حتى تكون غير فصيحة.
              )
                            ٧- يدور تنافر الحروف بين الثقل والخفة وليس على درجة واحدة.
                                  -\Lambda سبب تنافر الحروف تقارب حروف الكلمة أو تباعدها.
                     ٩ - التعقيد اللفظى وضعف التأليف أمر واحد، وأحدهما يغنى عن الآخر.
```

(

)

### س٥: أكمل العبارات الآتية بها تراه مناسبًا:

| ١ - تأتي الفصاحة خاصة بـأما البلاغة فتأتي خاصة بـ     |
|-------------------------------------------------------|
| ٢ - ذهب أكثر البلاغيين إلى أن الفصاحةللبلاغة.         |
| ٣- تقع الفصاحة وصفًا لكل من و و                       |
| ٤ – أما البلاغة فتقع وصفًا لـ                         |
| ٥ - تتحقق فصاحة الكلام بخلوه من عيوب ثلاثة هي: و      |
| ٦- تنافر الحروف من عيوب أما تنافر الكلمات فهو من عيوب |
| س <b>ە: عل</b> ل:                                     |

- ١ اعتاد البلاغيون تقديم مبحث الفصاحة على البلاغة.
  - ٢- سبب الحكم على كلمة بالغرابة .
  - ٣- مخالفة القواعد النحوية لا يعد ضعف تأليف.

#### س٧: قارن:

- ١ قارن بين تنافر الحروف وتنافر الكلمات، مع التمثيل.
- ٢ قارن بين التعقيد اللفظى والتعقيد المعنوى، مع التمثيل.
  - ٣- قارن بين مخالفة القياس وضعف التأليف، مع التمثيل.
    - ٤ -قارن بين الغرابة والتعقيد.

# س٨: مثل لما يأتي من كلام العرب:

- ١ كلمة في بيت من الشعر بها تنافر الحروف.
- ٢- كلمة في بيت من الشعر بها مخالفة القياس.
  - ٣- بيت من الشعر به تعقيد لفظى .
  - ٤ بيت من الشعر به ضعف تأليف.
- ٥- كلمة تقاربت مخارج حروفها ولا تعد معيبة في الفصاحة.

## س٩: اذكر المصطلح البلاغي للمفاهيم التالية:

- ١- وصف في الكلمة يوجب ثقلها على السمع وصعوبة نطق اللسان بها.
  - ٢- كون الكلمة غير ظاهرة المعنى ولا مأنوسة الاستعمال عند العرب.
    - ٣- كون الكلمة غير جارية على قواعد علم الصرف.
- ٤- كون الكلام غير ظاهر الدلالة على المعنى المراد، لخلل في نظمه وترتيبه.
- ٥- كون الكلام خَفِيَّ الدلالة على المعنى؛ لخلل في انتقال الذهن من المعنى الأصلي غير المراد إلى
   المعنى الثاني المراد؛ نتيجة لعدم وضوح العلاقة بينهما.
  - ٦- مجيء الكلام على خلاف قواعد النحو المشهورة.

#### نشاط:

جمِّع كلمات - غير ما ذكر - من مصادر المعرفة المختلفة وبين ما فيها من مخالفة لقواعد وشروط الفصاحة.





# أهداف الوحدة:

# بنهاية الوحدة يتوقع أن يكون الطالب قادرًا على أن:

- 🔆 يكتب مقالًا عن العلاقة بين علم البلاغة وعلم النحو.
  - \* يفرِّق بين الإسناد الخبري والإنشائي.
  - \* يُعدُّ بحثًا عن بلاغة المجاز العقلي وعلاقاته.
    - 🔆 يكتب بحثًا عن أضرب الخبر.
    - 🔆 يطبق ما درسه على أمثلة مقدمة له.

# وتشتمل الوحدة على ثلاثة دروس:

- 🔆 التعريف بعلم المعاني ووجه حصر أبوابه.
  - \* أحوال الإسناد الخبري.
    - 🔆 المجاز العقلي.



### أهداف الدرس:

بنهاية الدرس يتوقع أن يكون الطالب قادرًا على أن:

- 🔆 يعرِّف علم المعاني.
- \* يُبين العلاقة بين علم النحو وعلم المعاني.
  - 🔆 يحدد وجه حصر أبواب علم المعاني.
- 🔆 يرسم مخططًا لتسلسل أبواب علم المعاني.

# وصف الدرس:

يتناول هذا الدرس تعريف علم المعاني، والفرق بينه وبين علم النحو، ووجه حصر أبوابه.



# أولًا: تعريف علم المعاني:

هو العلم الأول من علوم البلاغة، وقد عرفه البلاغيون بقولهم: "علم يعرف به أحوال اللفظ العربي التي بها يطابق مقتضي الحال".

يقصدون بذلك أنه العلم المختصُّ بالبحث في الأحوال التي يرد عليها اللفظ العربي من مثلِ الذكر والحذف، والتعريف والتنكير، والإظهار والإضهار... وغير ذلك من أحوال، ويتبيَّن كيف تكون هذه الأحوال معبِّرة عن دقائق المعنى التي يريدها المتكلم، مطابقةً للمقام الذي تُلقى فيه ولمقتضى حال المخاطب.

ذلك أن آباءك الأوائل –عزيزي الطالب- كانوا أرباب فصاحة وبلاغة وبيان، استطاعوا أن يعبِّروا عن أغراضِهم ومعانيهم بدقة فائقة، من خلال استعمال تلك الأحوال التي ذكرت لك وغيرها مما ستدرسه؛ لكنهم وجدوا مفردات اللغة –على كثرتها – لم تكن قادرة وحدها على حمل معانيهم وبيان مرادهم، فاستعانوا بهذه الأحوال لتحمل عنهم معانيهم التي يريدون، وتوصلها إلى مخاطبهم على أكمل الوجوه وأتمها. فكان المعنى يتغيَّر بتغيُّر الهيئات التي تُصاغ بها الجملة.

- فتجدهم يقولون: عبد الله قائم (إخبارًا عن قيامه).
- ويقولون: إن عبد الله قائم (جوابًا عن سؤال سائل مترددٍ).
  - ويقولون: إن عبد الله لقائم (جوابًا عن إنكار منكر).

أرأيت -بنيَّ- كيف يتغيَّر المعنى الذي يريدون بتغيُّرٍ يسيرٍ في صياغة الجملة؟

وتلك المعاني المضمرة والأسرار الخفية التي أودعها المتكلمُ العربيُّ كلامَه بسليقته وفطرته التي حباه الله بها جَمَعَها البلاغيون لنا في علم المعاني لنتعلمها، فنتكلم بها كها تكلم بها فصيحُهم، ونفهم خفي معانيهم كها فهمها مخاطبهم.

# فعلم المعاني يقف عند الكلمة ليسأل مثلًا:

- لاذا نُكِّرت في مثل قوله تعالى: ﴿ وَرِضُونَ ثُمِّنَ ٱللهِ أَكْبَرُ ﴾ [التوبة: ٢٧] وكان يمكن أن تعرَّف فيقال مثلًا: (ورضوانُ الله أكبر) بإضافة الرضوان إلى اسم الجلالة؟ وهل أفاد التنكير شيئًا زائدًا عن التعريف؟ (١).
- ولماذا عُرف المسند إليه باسم الإشارة في مثل قوله تعالى: ﴿ ذَلِكَ ٱلْكِتَبُ لَا رَبُّ فِيهُ هُدَى وَلَاذَا عُلَى البعيد لِلْمُنْقِينَ ﴾ [البقرة: ٢] ولم يُعرَّف باسم الموصول؟ ولماذا استُعمل اسم الإشارة الدال على البعيد (ذلك) ولم يستعمل اسم الإشارة الموضوع للقريب (هذا)؟
- ويسأل عن موضع الكلمة من الجملة: لماذا قُدمت أو أُخرت؟ ولماذا عُطفت بالواو وكان يمكن أن تعطف بالفاء أو ثم، وهكذا؟

يقف علم المعاني عند هذا وغيره ليفهم المعنى المراد على وجهه الصحيح الذي أراده قائله؛ لأنه يعلم أن تلك الأحوال تحمل في طياتها أسرار نفس القائل ودقيق مراده.

# ثانيًا: العلاقة بين علم المعاني وعلم النحو:

قد تسأل -عزيزي الطالب- فتقول: هذه الأحوال التي ذكرت (من حذف الكلمة أو ذكرها، وتعريفها أو تنكيرها، وتقديمها أو تأخيرها) ندرسها في علم النحو، فها الجديد في دراستها في علم المعاني؟

أقول: إن دراستك لهذه الأحوال في علم النحو من جهة أخرى غير الجهة التي ستدرسها في علم المعاني؛ لأنك تدرسها هناك في النحو من جهة ما يصح منها في كلام العرب وما يجوز وما يمتنع. فالنحو يحدثك عن جواز الحذف أو امتناعه أو وجوبه، وجواز التقديم أو امتناعه أو وجوبه، وأنواع التعريف وأحكام التنكير...وهلم جرَّا.

أما في علم المعاني فإنك تدرس تلك الأحوال من جهة استخدام المتكلم لها وسائل تعينه على تأدية المعاني التي يريد، فإنه يذكر لغرض، ويحذف لغرض، ويقدم لغرض، ويؤخر لغرض، ويُعرِّف لغرض، وينكِّر لغرض وهكذا، فتجده يستعمل هذه الأحوال كأدواتٍ ووسائلَ يُعبِّر من خلالها عن المعاني التي يريدها.

<sup>(</sup>١) ستعرف قريبًا الأسرار البلاغية لتفضيل ذلك وغيره عند دراستك لأحوال المسند إليه في الوحدة الثالثة من هذا الكتاب.

خذ مثلًا قول الله تعالى: ﴿ صُمُّمُ بُكُمُّ عُمَّىُ فَهُمْ لَا يَرُجِعُونَ ﴿ اللَّهِ مِهَا اللَّهِ مَا اللَّهِ اللَّهُ عَمْلُ فَهُمْ لَا يَرُجِعُونَ ﴿ اللَّهِ مَا اللَّهِ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللّلَهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّ

# فمهمة علم النحو فيها:

- \* أن يعلمك أن كلمة ﴿ صُمُّ ﴾ خبرٌ لمبتدأ محذوف تقديره: (هم).
- \* وأن يعلمك أن حذف المبتدأ هنا جائز؛ لأنه قد دل عليه دليل؛ حيث ورد ذكر المنافقين الذين يعود عليهم الضمير في الآيات السابقة لهذه الآية، وحَذْفُ ما يدل عليه الدليل كثير في كلام العرب.

# وأما مهمة علم المعاني في هذا الحذف فهي:

- \* أن يعلِّمك السر في تفضيل حذف المبتدأ مع إمكان ذكره.
- \* وكيف كان حذف الكلمة أبلغ من ذكرها؟ وكيف كان الصمت أدلَّ على المعنى من الكلام؟ فيقولون: حُذف المبتدأ هنا تحقيرًا للمنافقين بحذف ما يشير إليهم من الجملة؛ وصونًا وتطهيرًا للسان عن ذكرهم.

لذلك لا تعجب إذا عرفت أن قولنا: (علم المعاني) هو اختصار لقولهم: (علم معاني النحو) فهكذا كان يُسمى علم المعاني عند علمائنا القدامى؛ لأنه يبحث في المعاني التي تتغيّر بتغير مواضع الكلمات في الجملة.

# ثالثًا: وجه حصر أبواب علم المعاني:

حصر البلاغيون علم المعاني في ثمانية أبواب، وقد تولَّدت هذه الأبواب من تدقيق نظرهم في العبارة، وارتباط بعضها ببعض ارتباطًا وثيقًا.

- \* الجملة عندهم تسمى إسنادًا، والإسناد له أحوال يدرسونها، فهذا الباب الأول (أحوال الإسناد الخبري). والإسناد يتكون من:
- أ) من مسندٍ إليه: (وهو المحكوم عليه في الجملة مثل الفاعل والمبتدأ) وله أحوال يدرسونها، فهذا الباب الثاني (أحوال المسند إليه).
- ب) ومسند: (وهو المحكوم به على المسند إليه مثل الفعل، والخبر) وله أحوال كذلك، وهذا الباب الثالث (باب أحوال المسند).

- \* وإذا كان المسند فعلًا فيتعلق به كلام آخر له أحوال (كالمفعول والجار والمجرور)، فهذا باب رابع (باب أحوال متعلقات الفعل).
- \* وقد يرد الكلام على طريقة القصر (يُثبت معنى وينفى غيره)، فهذا الباب الخامس (باب القصر).
- \* ثم إن علاقة الجملة بالجملة التي بعدها قد توصل بها أو تُفصل عنها، فهذا باب سادس (باب الفصل والوصل).
- \* ثم إن مجموع الجمل ينظر إليها من ناحية طولها أو قصرها بالنسبة للمعنى، فهذا باب سابع (باب الإيجاز والإطناب والمساواة).
- \* وقد يكون الكلام على طريقة الإنشاء؛ أي لا يحتمل الصدق والكذب كالأمر والنهي، فهذا باب ثامن (باب الإنشاء).

وسوف تدرس –عزيزي الطالب– هذا العام بعض هذه الأبواب، وهي الثلاثة الأولى (أحوال الإسناد الخبري – أحوال المسند إليه – أحوال المسند)، وبعد نجاحك وتفوقك هذا العام –بإذن الله – سوف تدرس بقيتها في الصف الثاني الثانوي.

# واليك هذا المخطط الذي يبين الأبواب التي يتناولها علم المعاني:



# ملخص الدرس



- علم المعاني هو: "علم يعرف به أحوال اللفظ العربي التي بها يطابق مقتضى الحال".
- \* الفرق بين علم النحو وعلم المعاني أن علم النحو: يبحث فيها يصح وما يمتنع وما يجب من أحوال اللفظ العربي، أما علم المعاني: فإنه يبحث في المعاني التي تستفاد من تغيُّر أحوال اللفظ العربي وتعددها.
  - \* أن علم المعاني ثمانية أبواب:
  - ١- الأول باب أحوال الإسناد الخبرى.
    - ٢- الثاني باب أحوال المسند إليه.
      - ٣- الثالث باب أحوال المسند.
  - ٤- الرابع باب أحوال متعلقات الفعل.
    - ٥- الخامس باب القصر.
    - ٦ السادس باب الإنشاء.
    - ٧- السابع باب الفصل والوصل.
  - ٨- الثامن باب الإيجاز والإطناب والمساواة.



# تدريبات وأنشطة



# س١: أجب عن الأسئلة الآتية:

| ووضحه. | المعاني،                 | بف علم | تعري | اذكر | <b>- 1</b> |
|--------|--------------------------|--------|------|------|------------|
|        | $\overline{\mathcal{L}}$ | 1.     | • ]  | ,    |            |

٢ - ما الفرق بين علم النحو وعلم المعاني؟

٣- بين وجه حصر الأبواب التي يتناولها علم المعاني؟

٤ - قوله تعالى: ﴿ صُمُّ أَبُكُمُ عُمْنُ فَهُمْ لَا يَرْجِعُونَ ﴾. وازن بين تناول النحويين والبلاغيين للحذف في الآية الكريمة.

# س٢: اختر الإجابة الصحيحة من بين البدائل التي بين القوسين:

| (سبعة – ثمانية – تسعة).                | ١ - يتناول علم المعاني أبواب.                                              |
|----------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------|
| م المعاني المستفادة من تركيب الكلمات). | ٢ - علم المعاني يهتم بـ ( ضبط الكلمات – شرح معنى الكلمة – فهم              |
| - الفاعل ونائبه - الإعراب والبناء).    | ٣- من أبواب علم المعاني ( الفصل والوصل -                                   |
| محكومًا به - محكومًا عليه - إسنادًا).  | ٤ – الجملة عند البلاغيين تسمى                                              |
| نيه – مكانة صاحبه – طريقة أدائه).      | ٥ - يفوق الكلامُ الكلامَ الآخر بقدر (غزارة معا                             |
| ببارة الخطأ فيها يلي، مع تصويب الخطأ:  | س٣: ضع علامة ( $$ ) أمام العبارة الصحيحة، وعلامة ( $\mathbf{X}$ ) أمام الع |
| ( )                                    | ١ - يختلف علم المعاني عن علم النحو في مسائله.                              |
| ( )                                    | ٢ - القصر من أبواب علم المعاني.                                            |
| ( )                                    | ٣- المسند إليه والمسند طرفا الجملة العربية.                                |
| ( )                                    | ٤ - يهتم علم المعاني بشرح معاني الكلمات.                                   |
| ( )                                    | ٥ - علم المعاني هو الطريق لفهم أسرار تركيب الجملة.                         |
|                                        |                                                                            |

# س٤: أكمل بها تراه مناسبًا:

١ - علم المعاني علم يعرف به أحوال اللفظ العربي التي بها يطابق .......

٢ – علم المعاني كان يسمى علم .....

٣- دراسة بعض الأبواب في علم المعاني ......دراستها في علم النحو.

٤ - المعنى يتغيّر بـ ..... الهيئات التي تُصاغ بها الجملة.

#### س٥: علل:

علم النحو وعلم البلاغة مع اتفاق بعض مباحثها فإنها يختلفان في مضمونها.

# س٦: حدد المصطلح البلاغي للمفاهيم التالية:

١ - علم يعرف به أحوال اللفظ العربي التي بها يطابق مقتضى الحال.

٢- المحكوم عليه في الجملة.

٣- المحكوم به في الجملة.





# د الخبري

#### أهداف الدرس:

# بنهاية الدرس يتوقع أن يكون الطالب قادرًا على أن:

- 🔆 يعرِّف الإسناد مبينًا تقسيمه إلى خبري وإنشائي.
  - \* يفرِّق بين الإسناد الخبري والإنشائي.
- \* يذكُر الغرضين الأصليين للخبر مع التمثيل والتوضيح على أمثلة بليغة.
  - 🔆 يستخرج من أمثلة مقدمة له الغرض البلاغي للخبر.
    - 🔆 يبيِّن على أي أساس تتنوع أضرب الخبر.
  - 🎇 يذكُر أضرب الخبر الثلاثة مع التوضيح بأمثلة بليغة.
  - 🔆 يذكُر صور مجيء الكلام على خلاف مقتضى الظاهر.

# وصف الدرس:

يتناول هذا الدرس تعريف الإسناد وأهميته، وتقسيم الإسناد إلى إسناد خبري وإسناد إنشائي، ومدار صدق الخبر وكذبه، ثم أغراض الخبر الأصلية والبلاغية، وأضرب الخبر، ومجيء الخبر على خلاف مقتضى الظاهر.



#### تمهيد

عرفت فيها سبق – عزيزي الطالب – أن علم البلاغة لا تعلق له بالكلمة المفردة إلا باعتبارها جزءًا في الجملة، وأن علم المعاني – الذي هو أساس علم البلاغة – إنها يبحث في أحوال اللفظ العربي التي بها يطابق مقتضى الحال، وأن اللفظ العربي هنا مراد به الجملة أو ما فوقها. وإذن، فإن كنت في ميدان البلاغة فلا مفر أمامك من تجاوز الكلمة المفردة؛ (إذ لا تعلق للبلاغة بها) موليًا وجهك شطر الكلام.

ومن المعروف أنه لا تحقق للكلام إلا بضم الكلم بعضها إلى بعض، وهذا هو الذي يسميه البلاغيون: (الإسناد) والذي هو مكمن الفائدة ومناط الفهم.

وحتى يتضح لك الأمر جليًّا انظر إلى هذه الكلمات مفردة (قم- وحي - الدنيا- فم - الأزهرا- في - الجوهرا - سمع - وانثر - الزمان - على) هل تحصلت منها على معنى؟! بالطبع لا. ثم اقرأ هذه الكلمات نفسها بعدما ضم بعضها إلى بعض على نسق خاص هو الذي أنشأ هذا البيت:

# قُمْ في فم الدُّنْيَا وحَيِّ الأزهرَا وانثُرْ على سَمْعِ الزَّمانِ الجوهرَا

فإنك تدرك ما فيه من فائدة وما احتوى عليه من معنى، وتلمس ما اشتمل عليه البيت من روعة وبلاغة ليمتلئ قلبك بعد يقينًا أنه لا فائدة بلا إسناد، ولا كلام بلا إسناد، بل لا علم ولا أدب بلا إسناد.

#### فها الإسناد؟

عرفه البلاغيون بقولهم: (هو ضم كلمة - أو ما يجري مجراها - إلى أخرى - أو ما يجري مجراها - على وجه يفيد معنى يحسن السكوت عليه)، ومن هذا التعريف تدرك أن أركان الإسناد ثلاثة:

١ - ضم كلمة إلى كلمة: وهذا هو الذي يسميه البلاغيون الإسناد.

٢ - مضموم: وهو الذي يسمى المسند.

٣- مضموم إليه: وهو الذي يسمى المسند إليه.

فقولك: محمد مجتهد، وما فهمته من وصف محمد بالاجتهاد حصيلة ثلاثة أشياء:

(\*) مسند، وهو (مجتهد).

(\*) ومسند إليه، وهو (محمد).

(\*) والإسناد الحاصل من الإخبار بمجتهد عن محمد.

ومن هنا كانت المباحث الثلاثة الأولى في علم المعانى:

١ - مبحث الإسناد الخبري.

٢- أحوال المسند إليه.

٣- أحوال المسند.

وهذه هي موضوعات المنهج الذي تدرسه-عزيزي الطالب- في هذه السنة موفَّقًا بإذن الله.

# تقسيم الكلام إلى خبر وإنشاء



ولهذا الإسناد - باعتبار علاقته بالواقع - قسهان: وذلك أنك إذا سمعت من يقول: (محمد مجتهد) أو: (المطر منهمر) أو: (لم يحضر محمد)، فإنك قد تصدق هذا الكلام أو تكذبه، معتمدًا في تصديقك أو تكذيبك على الواقع؛ فإن وافق الكلامُ الواقعَ كان صادقًا، وإن خالفه كان كاذبًا.

أما إذا سمعت من يقول مثلًا: (أطع ربك)، و(لا تعص والديك)، و(ليت لي مالًا فأتصدق به)، و(ما اسمك؟)، فإنك لا تملك أن تصدقه أو تكذبه في أي شيء مما قال، وما ذاك إلا لأن هذا الكلام – ساعة التحدث به – لم يكن له واقع يوافقه أو يخالفه، وإنها يُطْلَبُ بهذا الكلام إيجادُ الواقع وإنشاؤه.

ومن هنا قسم البلاغيون الكلام إلى قسمين: خبر وإنشاء.

فالخبر: هو (قول يحتمل الصدق والكذب لذاته)، وذلك كقولك: (نجح محمد) و(نام علي)، و(ما فاز المهمل) فأنت في كل هذه الأمثلة يحتمل أن تكون صادقًا إن وافق كلامك الواقع، وأن تكون كاذبًا إن خالف كلامك الواقع. وإنها كان الخبر يحتمل الصدق والكذب؛ لأن لنسبته الكلامية واقعًا يطابقها أو يخالفها، ويراد بالخبر – ساعة إلقائه – تقرير هذا الواقع، وعليه: فإن وافق الكلام الواقع كان صادقًا، وإن خالفه كان كاذبًا.

 ومدار صدق الخبر وكذبه هو الواقع: فإن وافق الكلام الواقع كان صادقًا، وإن خالفه كان كاذبًا. وعليه عرف العلماء:

- (\*) الصدق بأنه: مطابقة الخبر للواقع.
- (\*) الكذب بأنه: مخالفة الخبر للواقع.

أما الإنشاء: فهو (قول لا يحتمل الصدق والكذب لذاته)؛ وذلك لأن الكلام في هذا الأسلوب ليس له – ساعة التحدث به – واقع يوافقه أو يخالفه، حتى يوصف بالصدق: بناء على مطابقته للواقع، أو بالكذب: بناء على مخالفته له. فالواقع الذي يقاس عليه الصدق أو الكذب في الكلام الإنشائي لم يوجد بعد، وإنها يراد بالكلام إيجادُه وإنشاؤه، ومن هنا سمي الكلام إنشاء، فإذا قلت: ذاكر دروسك، ولا تترك الصلاة، وليت الله يغفر لي، وما أركان الصلاة؟ مثلًا فإن المخاطب لا يملك أن يصدقك أو يكذبك، وما ذلك إلا لأن هذه المعاني لم توجد بالواقع بعد، ومن هنا لا يتأتى الحكم على الكلام بالصدق أو بالكذب.

#### أغراض الخبر





لقد امتن الله عز وجل على الإنسان بأن علمه البيان، قال تعالى: ﴿ الرَّمْنُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ مَا الْعَمة النعمة الإنسان هذا البيان إلا في فائدة، وإلا كان كلامه لغوًا باطلًا لا طائل من تحته، ولهذا كان الثر ثارون (وهم الذين يكثرون من الكلام بلا فائدة) من أبعد الناس عن رسول الله يوم القيامة وأبغضهم اليه على وكان من صفات المؤمنين أنهم: ﴿ عَنِ ٱللَّغُو مُعْرِضُونَ مَن الكلام به وَ اللَّهُ عَنِ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَا عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ ع

وإذا كان المؤمن مأمورًا بأن ينزه أذنه عن سماع اللغو إذا تكلم به غيره، فمن الأولى به أن ينزه لسانه عن اللغو فلا يتكلم به.

ولهذا كان واجبًا على كل عاقل ألا يتكلم إلا لفائدة، وقد حصر البلاغيون الفائدة التي يمكن أن يريدها المتكلم بالخبر (وهو من بصدد الإخبار والإعلام) في أمرين: الفائدة، ولازم الفائدة، فها معنى كل منهها؟

1 – فائدة الخبر: هو إفادة المتكلم المخاطب الحكم الذي تضمنته الجملة، وذلك عندما يكون المخاطب جاهلًا بمضمون الجملة. أو بعبارة أخرى: كل كلام يستفيده المخاطب من المتكلم ولم يكن على علم سابق به. ومثال ذلك قولنا: (أول كتاب في علم أصول الفقه هو كتاب الرسالة للإمام الشافعي)، و(يعد الإمام أبو جعفر الطبري هو عمدة المفسرين)، فهذه كلها أخبار يراد بها إعلام المخاطب بمضمونها الذي لم يكن له بها علم من قبل. ومن أوضح الأمثلة على فائدة الخبر: عرض مسائل العلوم وقواعدها وشرحها للطلاب في الكتب العلمية وفي قاعات الدرس والمحاضرة، حيث لا يكون للطلاب في الغالب علم بها قبل عرضها عليهم من أساتذتهم أو قبل قراءتها في كتبهم.

٢ - لازم الفائدة: وهو أن يريد المتكلم بكلامه إعلام المخاطب أنه يعلم مضمون الخبر، وذلك عندما يكون المخاطب على علم بمضمون الخبر، ولكنه يجهل معرفه المتكلم به، فيقصد المتكلم بكلامه

أن يعلمه بأنه يعلم هذا الأمر، ويسمى هذا لازم الفائدة لأنه يلزم من الإخبار به العلمُ به ، وذلك بأن تقول لشخص اسمه محمد: أنت اسمك محمد، فهو لا يجهل اسمه، ولكنه ربها يجهل أنك تعرف اسمه، فتريد بذلك أن تعلمه بأنك تعرف اسمه. ومن ذلك أيضًا قول السيدة خديجة رضي الله عنها لسيدنا محمد على ساعة أن عاد إليها يرجف فؤاده لما نزل عليه الوحي أول مرة في غار حراء: «إنك لتصل الرحم، وتحمل الكلّ، وتقري الضيف، وتكسِبُ المعدوم، وتُعينُ على نوائب الزمان»؛ فلا شك أن النبي على يعلم ذلك من نفسه، وإنها أرادت السيدة خديجة رضي الله عنها بذلك أن تعلمه أنها تعلم ذلك عنه، وأن صاحب الخلق الكريم لا يضام.

ومن أوضح الأمثلة على ذلك أيضًا إجابات الطلاب عن الأسئلة التي يمتحنون فيها في أوراق الإجابة، حيث لا يقصد الطلاب من إجاباتهم إعلام المدرسين بمضمون الكلام؛ لأن المدرسين هم الذين شرحوه سابقًا للطلاب، وإنها القصد إعلام المدرسين بأنهم – أي الطلاب – يعلمونها .

#### ثانيًا: الأغراض البلاغية للخبر:

ذكر البلاغيون أن الغرض من الخبر لا يتوقف عند الغرضين السابقين (الفائدة، ولازم الفائدة)، بل إن هناك أغراضًا أخرى أكثر من أن تحصى، والمرجع في معرفتها إلى مساءلة السياق واستفتاء المقام، ومن هذه الأغراض ما يلي:

١- إظهار التحسر والحزن، وذلك كما في قوله تعالى إخبارًا عن امرأة عمران: ﴿ إِذْ قَالَتِ اَمْرَأَتُ عِمْرَنَ رَبِّ إِنِي نَذَرْتُ لَكَ مَا فِي بَطْنِي مُحَرَّرًا فَتَقَبَّلَ مِنْ ۖ إِنَّكَ أَنتَ السّمِيعُ الْعَلِيمُ ﴿ عَلَى فَلَمَا وَضَعَتُهَا قَالَتَ رَبِّ إِنِّي وَضَعَتُهَا أَنْتَى وَاللّهُ أَعْلَمُ بِمَا وَضَعَتُ وَلِيسَ الذَّكُرُ كَالْأُنثَى وَإِنّي سَمّيتُهَا مَرْيَمُ وَإِنّي أَعِيدُهَا بِك رَبِّ إِنّي وَضَعْتُهَا أَنْتَى وَاللّهُ عَرْدَ وَإِنّ اللّهُ عَرْدَ اللّه عَمِ الله عَمِ الله عَمِ الله عَمِ الله عَمْ وَجَل أَنها وضعت أنثى، كما لم تقصد به أن تعلم الله سبحانه أنها تعلم أنها وضعت أنثى؛ وإذًا فقد انتفى أن يكون الغرض من الخبر الفائدة أو لازم الفائدة، فما الغرض أذًا؟ باستفتاء السياق ومساءلة المقام يتبين لنا أن الغرض من ذلك إظهار تحسرها وحزنها على فوات غرضها، حيث كانت نذرت ما في بطنها محررًا (أي خالصًا مفرغًا للعبادة ولخدمة بيت المقدس، والذكر هو الذي يصلح لذلك لا الأنثى)؛ بدليل قولها: ﴿ وَلَيْسَ الذَّكُو كَالْأُنثَى ﴾.

٢- إظهار الضعف والتخشع، كما في قوله سبحانه حكاية عن نبيه زكريا عليه السلام: ﴿ قَالَ رَبِّ إِنِي وَهَنَ ٱلْعَظْمُ مِنِي وَٱشۡتَعَلَ ٱلرَّأْسُ شَيِّبًا وَلَمْ أَكُنُ بِدُعَآبِكَ رَبِّ شَقِيًّا الله ﴿ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى الللهُ عَلَى الللهُ عَلْمَا عَلَى الللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى الللهُ عَلَى الله

فالمتكلم هو سيدنا زكريا عليه السلام وهو نبى من بنى إسرائيل، والمخاطب هو رب العزة سبحانه الذي هو بكل شيء عليم، والمقام مقام دعاء. ولا يعقل - حينئذ - أن يكون الغرض إخبار الله عز وجل بأنه وهن عظمه وشاب شعره، ولا أن زكريا يعلم ذلك من نفسه؛ لأن الله بكل شيء عليم، وزكريا عليه السلام نفسه مؤمن بذلك.

#### فيا الغرض إذًا؟

الغرض هو إظهار التخشع والتضرع والتذلل والتبرؤ من كل حول وقوة إلا بالله، بإعلان كمال الضعف لله عز وجل، ولهذا أسند الوهن إلى أقوى شيء في جسده وهو العظم، وذلك في مقام الدعاء الجدير بمثل تلك المعاني.

٣- إرادة الفخر: كما في قول عمرو بن كلثوم:

إذا بلغ الفطامَ لنا رضيعٌ \*\* تَخِرُّ لهُ الجبابرُ ساجدينا

٤ - النصح والإرشاد: كما في قول زهير بن أبي سلمى:

ومن يكُ ذا فضلٍ فيبخل بفَضلِهِ \*\* على قومهِ يُسْتغْنَ عنهُ ويُذْمَم

٥-المدح: كما في قول النابغة الذبياني يمدح النعمان بن المنذر:

فإنك شمسٌ والملوكُ كواكبٌ \*\* إذا طلعتْ لم يَبْدُ منهنَّ كَوْكَبُ

٦- الاسترحام والاستعطاف: كما في قوله تعالى: ﴿ رَبِّ إِنِّي لِمَا أَنْزَلْتَ إِلَى مِنْ خَيْرٍ فَقِيرٌ ١٠٠٠ ﴾ [القصص: ٢٤]، وكما في قول الشاعر:

إِلْهِي عبدُكَ العاصي أتاكا \*\* مُقِرًّا بالذنوبِ وقد دعاكا

٧- الهجاء: كما في قول جرير يهجو الفرزدق:

زَعَمَ الفرزدقُ أن سَيقتلُ مِرْبَعًا \*\* أَبْشِرْ بطولِ سلامةٍ يا مِربَعُ

٨- الرثاء: كما في قول أبي ذويب الهذلي:

أَوْدَى بَنِيَّ وأَعْقَبُونِي حَسْرةً \*\* بَعْدَ الرُّقادِ وعَبرَةً لا تُقْلِعُ (١)

<sup>(</sup>١) البيتُ لأبي ذؤيب الهُذَلي يرثي أبناءه الخمسة الذين فقدهم بالطاعون. وقوله: أودى؛ أي: هلك ومات، أعقبوني حسرة؛ أي: أورثوني حزنًا شديدًا، عبرة لا تقلع؛ أي: بكاء لا ينقطع.

#### ٩ - الوعيد والتهديد: كما في قوله تعالى: ﴿ فَقَدْكَذَّهُواْ فَسَيَأْتِهِمْ أَنْبَتَوُاْ مَا كَانُواْ بِهِ عِيسَنَهُ رَعُونَ ﴾[الشعراء: ٦].

• ١ - التوبيخ: كقولك لمن يعق والديه: (هما والداك)، فهو يعرف ذلك من نفسه، ويعرف أنك تعرف أنها والداه، ولكنك أردت توبيخه، حيث لم يعمل بمقتضى علمه. ومن ذلك أيضًا قول الشاعر:

#### فَشَرُّ العالمين ذَوُو خُمُولٍ \*\* إذا فاخَرْتَهمْ ذكروا الجُدودَا

11- إظهار الفرح بمقبل والشهاتة بمدبر: كما في قوله تعالى: ﴿ وَقُلْ جَاءَ ٱلْحَقُّ وَزَهَقَ ٱلْبَكِلُ أَ اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّه

ولا ريب في أن المخاطبين في هذا الوقت (مسلمين وكفارًا) يعلمون مضمون هذه الآية من مجيء الحق وزهوق الباطل، كما يعلمون أن النبي على يعلم ذلك، فانتفى أن يكون الغرض فائدة الخبر أو لازم الفائدة، بل الغرض إظهار الفرح بمجيء الحق وانتصار أهله من المسلمين الذين طالما عاشوا في مكة مستضعفين معذبين، وإظهار الشهاتة بزهوق الباطل واندحار أهله من كفار مكة، وهم الذين طالما عاثوا في مكة: فسادًا، وجبروتًا، وظلمًا، وطغيانًا.

وهناك الكثير من الأغراض البلاغية للخبر التي تستنبط بمعونة السياق والمقام، من بعد أن ينتفي أن يكون المراد الفائدة أو لازم الفائدة.



## أضرب الخبر تمهيد:

مما لا يخفى على أحد أن مهمة اللغة هي تحقيق التواصل بين الناس، ويكون هذا التواصل ناجحًا بقدر ما يراعي المتكلم حال المخاطب حتى يأتي كلامه معه موافقًا لهذا الحال، فيكون حينئذ شافيًا لصدره ملبيًا لحاجته.

#### والمخاطب الذي يلقى إليه الكلام لا يخلو حاله من ثلاثة أحوال:

١ - أن يكون جاهلًا بمضمون الكلام خالي الذهن من الحكم الذي تضمنه.

٢- أن يكون مترددًا في مضمون الخبر.

٣- أن يكون منكرًا لمضمون الخبر.

ولكل من هذا خبر خاص به، ومن هنا حصر البلاغيون أضرب الخبر في ثلاثة أنواع هي:

١ – الخبر الابتدائي: وهو أن يكون المخاطب جاهلًا بمضمون الكلام خالي الذهن منه، وهذا يجعله مهيئًا لتلقي كل ما يلقى إليه بلا شك فيه ولا تردد؛ إذ ليس عنده من العلم ما يجعله منكرًا أو مترددًا في قبول الخبر، كما قال الشاعر:

#### أتانِي هواها قبلَ أَنْ أعرِفَ الهوى \*\* فصادفَ قلبًا خاليًا فتمكنا

ولهذا يلقى إليه الكلام غير مؤكد، كما نقول مثلًا: (اللغة العربية خير اللغات وأغناها)، أو علم أصول الفقه من العلوم التي تعين الفقهاء على استنباط الأحكام من الأدلة الشرعية، والنحو في الكلام كالملح في الطعام.

فهذه كلها أخبار تضمنت أحكامًا كانت مجهولة للمخاطب، ومن ثم لم يكن متوقعًا منه حينئذ أن ينكرها أو حتى يتوقف في قبولها، ولهذا جاءت الأخبار كلها عارية من التوكيد.

ويسمى الخبر هنا ابتدائيًّا؛ لأن المتكلم يبتدئ المخاطب بها لا علم له به.

ويسمى الخبر هنا طلبيًّا؛ لأن المخاطب بتردده كأنه يطلب توكيد الخبر.

٣- الخبر الإنكاري: وهو أن يكون المخاطب منكرًا لمضمون الجملة، وحينئذ يجب توكيد الحكم له بمؤكد واحد أو أكثر تبعًا لحالة إنكاره، فتزداد وسائل التوكيد في العبارة كلما اشتد الإنكار، وتقل وسائل التوكيد كلما ضعف الإنكار، ومن ذلك قوله تعالى: ﴿إِنَّ إِلَاهِكُمْ لَوَحِدُ لَا ﴾ [الصافات:٤]، حيث أكدت الجملة بإن، واللام، واسمية الجملة، لَّا كان المخاطبون بها هم المشركين المنكرين لوحدانية الله عز وجل.

و مما يدل على تكاثر أدوات التوكيد كلما اشتد الإنكار قوله تعالى: ﴿ وَالْصَرِبُ لَهُمْ مَثُلًا أَصَّحَبُ الْقَرَيَةِ إِذْ جَاءَهَا ٱلْمُرْسَلُونَ ﴿ اللهِ إِذْ أَرْسَلُنَا إِلَيْهِمُ ٱثْنَيْنِ فَكَذَّبُوهُمَا فَعَزَّزْنَا بِشَاكِ فَقَالُواْ إِنَّا إِلَيْهُمُ ٱثْنَيْنِ فَكَذَبُوهُمَا فَعَزَّزْنَا بِشَاكِ فَقَالُواْ إِنَّا إِلَيْهُمُ الْنَيْنِ فَكَذَبُوهُمَا وَمَا أَنزلَ ٱلرَّمْنَ وَمِن شَيْءٍ إِنْ أَنشُمْ إِلَّا يَتَكُذِبُونَ ﴿ اللهِ عَلَى الرسل؛ بدليل ربنا يعلمُ النَّا إِلَيْكُمُ مُنْ سَلُونَ الله وكان التكذيب شديدًا؛ مما أوجب على الرسل أن يؤكدوا كلامهم في قوله تعالى: ﴿ فَكَذَبُوهُمَا ﴾، وكان التكذيب شديدًا؛ مما أوجب على الرسل أن يؤكدوا كلامهم في قولهم: ﴿ إِنّا ٓ إِلَيْكُمُ مُنْ سَلُونَ ﴾ بثلاثة مؤكدات هي: إن، واسمية الجملة، وتقديم الخبر ﴿ إِلَيْكُمُ عَن سَلُونَ ﴾ بثلاثة مؤكدات هي النائكيد لم يُجْدِ معهم شيئًا، بل ما زادهم إلا على عامله (مرسلون)، بها يفيد الاختصاص. ولكن هذا التأكيد لم يُجْدِ معهم شيئًا، بل ما زادهم إلا تماديًا في الإنكار وزيادة في التكذيب؛ حيث قالوا: ﴿ مَا أَنتُمْ إِلّا بَشَرٌ مِثَلُنَا وَمَا أَنزَلَ ٱلرَّمْنَنُ مِن شَيْءٍ أَنْ أَن التَّكْذِبُونَ ﴾ ثلاث جمل، كل واحدة منها تأكيد للتكذيب:

1- ﴿ مَا أَنتُم لِلَّا بَشَرُ مِّ مُلْنَك ﴾ قصروا الرسل على صفة البشرية قصر موصوف على صفة، وهذا إنكار منهم للرسالة وتكذيب منهم للرسل؛ بناء على ما توهموه من التنافي بين البشر والرسالة. وهذا منهم تناقض عجيب؛ حيث يستبعدون على الرسول أن يكون بشرًا، في حين أنهم يجوزون على الإله أن يكون حجرًا، وذلك حين عبدوا الأصنام من دون الله سبحانه.

٢ ﴿ وَمَا أَنزَلَ ٱلرَّمْنَ مِن شَيْءٍ ﴾ وهذا قمة التكذيب؛ لأنهم يجحدون إنزال الله تعالى للوحي والرسالة، وهذا يستلزم تكذيب الرسل؛ إذ لا رسول بلا وحي ولا رسالة، فنفي إنزال الوحي تكذيب للرسل في دعواهم الرسالة، ثم أكدوا هذا الجحود بقولهم: (من) التي تزاد في الكلام لتأكيد النفي.

٣- ﴿إِنَّ أَنتُمُّ إِلَّا تَكَذِبُونَ ﴾ وصفوهم بالكذب من خلال أسلوب القصر (قصر الموصوف على الصفة) بالنفي والاستثناء، وكأن الرسل في عيون هؤلاء ليس لهم صفة إلا الكذب، وهذا من أعلى ما يكون في الاتهام بالكذب.

فهل أثرت شدة الإنكار على الرسل شيئًا؟

لا، بل ما زادتهم إلا ثباتًا لا يتزحزح عن موقفهم، فقابلوا شدة الإنكار بزيادة التوكيد؛ آملين أن تذهب شدة التوكيد بقوة الإنكار والتكذيب، فقالوا: ﴿رَبُّنَا يَعُلَمُ إِنَّا إِلَيَّكُمُ لَمُرَّسَلُونَ ﴾ فأكدوا كلامهم بخمسة مؤكدات هي: القسم في قولهم: ﴿رَبُّنَا يَعُلَمُ ﴾، وإن، واسمية الجملة، وتقدم المعمول على العامل، ولام الابتداء.

فهأنت ذا ترى خبرين متتاليين يزداد الثاني على الأول في التوكيد لما زادت قوة الإنكار في الثاني عن الأول.

ويسمى الخبر هنا إنكاريًّا؛ تصويرًا لحال المخاطب وما يكون عليه من إنكار.

وهذه الأضرب الثلاثة للخبر هي التي سأل عنها الفيلسوف الكندي العلامة أبا العباس ثعلبًا قائلًا: «إني أجد في كلام العرب حشوًا. فقال: أين وجدت ذلك؟ قال: يقولون: عبد الله قائم، وإن عبد الله لقائم، فالألفاظ مختلفة والمعنى واحد، فأجابه أبو العباس: بل المعاني مختلفة: فـ عبد الله قائم» إخبار عن قيامه، و «إن عبد الله قائم» جواب عن سؤال سائل، و «إن عبد الله لقائم» جواب عن إنكار منكر » (١). وكانت هذه المحاورة من الأصول التي اعتمد عليها علماء البلاغة في بيان أضرب الخبر.



<sup>(</sup>١) دلائل الإعجاز، للإمام عبد القاهر الجرجاني، تحقيق العلامة أ. محمود شاكر: ص ٥١٣.

#### إخراج الكلام على خلاف مقتضى الظاهر



هذا الذي مر بك عزيزي الطالب من تنوع الأسلوب الخبري إلى: ابتدائي، وطلبي، وإنكاري – يسمى إخراج الكلام على مقتضى الظاهر، ولكن ليس هذا هو القانون الوحيد المتبع في الكلام البليغ، فقد تجد فيه إذا تأملته ما يخالف هذه القاعدة، فيؤتى بالكلام غير مؤكد في مخاطبة المنكر، أو يؤتى بالكلام مؤكدًا في مخاطبة غير المنكر أو المتردد... وهكذا.

ولا تقع هذه المخالفة في الكلام البليغ عبثًا، بل لأسرار بلاغية واعتبارات استدعاها المقام واقتضاها السياق، بها من اللطافة ما يخلب ألباب ذوي الألباب. ويسمى هذا إخراج الكلام على خلاف مقتضى الظاهر، وله صور منها:

١- تنزيل العالم بفائدة الخبر ولازم الفائدة منزلة الجاهل بها، وذلك إذا لم يعمل بمقتضى علمه، فيلقى إليه الكلام مرسلًا خاليًا من التوكيد، كما يلقى للجاهل بالخبر الخالي الذهن منه؛ كأن تقول لمسلم لا يصلي: (الصلاة واجبة) هكذا بلا توكيد، فهو يعلم أن الصلاة واجبة، ولكنه لمَّا لم يعمل بمقتضى علمه أُثْقِيَ إليه الكلامُ عاريًا من التوكيد. ومثله أن تقول لابن يعق أباه: (هذا أبوك)، بلا توكيد؛ تجاهلًا لعلمه بأنه أبوه لمَّا لم يعمل بمقتضى علمه، فكان عاقًا لأبيه، والواجب عليه أن يكون محسنًا به وإليه.

ومن ذلك قول الفرزدق لهشام بن عبد الملك الأمير الأموي لما تجاهل معرفة علي زين العابدين ابن الحسين بن علي رضي الله عنهم أجمعين، حين رأى الناس تزدحم عليه في الطواف فتساءل متجاهلًا: من هذا؟ فقال الفرزدق:

## هذا الَّذِي تَعْرِفُ البطحَاءُ وَطْأَتَهُ \*\* والبيتُ يعرِفُهُ والحِلُّ والحَرَمُ هذا النَّيُّ النقيُّ الطاهِرُ العَلَمُ هذا النَّقيُّ النقيُّ الطاهِرُ العَلَمُ

فهشام بن عبدالملك الأمير الأموي يعلم مَنْ عليُّ زَيْنُ العابدين، ولكنه لما تجاهله وسأل عنه سؤال من يجهل عومل معاملة الجاهل به، فألقي إليه الخبر بلا توكيد.

٢ - تنزيل خالي الذهن منزلة السائل المتردد: وذلك إذا تقدم في الكلام ما يُلوِّح بالخبر أو يشير إلى معناه؛ مما يثير في النفس تساؤلًا يجعلها تتطلع إلى معرفة الخبر: أهو الذي أتوقعه أم أمر آخر؟ فيُنَزَّل تطلعُها إلى معرفة الخبر منزلة التردد في مضمونه، ولهذا يؤكد الكلام استحسانًا؛ إزالة لما أثير في نفس المخاطب من تساؤلات.

ومن ذلك أيضًا قوله تعالى: ﴿ إِلَّا لَنْصُرُوهُ فَقَدُ نَصَرَهُ اللّهُ إِذْ اَخْرَجُهُ الّذِينَ كَفَرُواْ وَمَن وَلَا يَعْدُونُ اللّهَ مَعَنَا ﴾ [التوبة:٤٠] ثَانِي الله عنه لم يكن مترددًا في أن معية الله عز وجل تحوطهم وتنصرهم، وكان حق هذا أن يلقى إليه الخبر بلا توكيد بأن يقال: (الله معنا)، ولكن لما قال له رسول الله على في هذا الجو المخيف العظيم: (لا تحزن) كان من شأن ذلك أن يثير في نفس أبي بكر تطلعًا وتساؤلًا: لم تنهاني يا رسول الله عن الحزن في هذه الساعة الشديدة: ألأن الله معنا؟ أو لسبب آخر؟ فكان هذا التساؤل في نفس أبي بكر بمثابة التردد الذي يحتاج إلى توكيد الخبر استحبابًا.

٣- تنزيل غير المنكر منزلة المنكر: وذلك إذا بدا عليه شيء من أمارات الإنكار أو لوازمه، كقول الله تعالى: ﴿ ثُمَّ إِنَّكُم بَعْدَ ذَلِكَ لَمَيْتُونَ ﴾ [المؤمنون: ١٥] فإن أحدًا لا يسعه أن ينكر الموت، وكيف ينكره؟! والموت أمر مشاهد في هذه الدنيا على مر التاريخ، ولكن القوم لما كانوا في غفلتهم سادرين، وعن الاستعداد لما بعد الموت غافلين، وعن الطاعة معرضين، وفي المعاصي متهادين - نزلوا منزلة المنكرين، فأكد لهم الخبر بأكثر من مؤكد: إن، واسمية الجملة، ولام الابتداء المزحلقة إلى الخبر.

ومن ذلك قول حَجْلِ بنِ نَضْلة:

#### جاء (شقيقٌ) عارضًا رمحَه \*\*\* إن بني عمِّك فيهم رماحْ

فشقيق لا ينكر أن بني عمه فيهم رماح، ولكنه لما جاء مزهوًّا بنفسه، مفتخرًا بقوته، مستعرضًا رمحه، نزل منزلة المنكر لقوتهم، فأكد له الخبر.

٤ - تنزيل المنكر منزلة غير المنكر: وذلك إذا كان هناك من الشواهد والأدلة ما لو فكر فيه العقل المجرد من الهوى لما وسعه إلا أن يُقِرَّ به، وحينئذ يكون من الحكمة أن يلقى إليه الخبر عاريًا من التوكيد؛ تجاهلًا لإنكاره، وتغافلًا عن جحوده. وهذا من باب قول أبي الطيب المتنبي:

#### وليس يصح في الأفهام شيء \*\* إذا احتاج النهار إلى دليل

ومن ذلك قولك لمنكر الإسلام: «الإسلام حق» هكذا: خبرًا مرسلًا بلا توكيد؛ تجاهلًا لإنكاره وإشارةً إلى أن هناك من الدلائل على أن الإسلام حق ما لا يسع عاقلًا إنكارُه.

ومن ذلك أيضًا قوله تعالى في شأن الكتاب العزيز: ﴿لَا رَبِّ فِيهِ ﴾ [البقرة: ٢]، وهذا ما ينكره المشركون، فكان حق الجملة هنا أن تؤكد ؛ في مخاطبة المنكرين لها، ولكن لما كانت الأدلة على أن القرآن حقٌ ماثلةً للعِيان في مرأى كل عين ومحيط كل عقل - تُجوهل إنكارهم، فخوطبوا خطاب من لا ينكر.

ومن ذلك أيضًا قول الله تعالى: ﴿ وَإِلَهُ كُمْ إِلَهُ وَحِدُ ﴾ [البقرة: ١٦٣] فالمشركون ينكرون وحدانية الله، بل يتعجبون منها، ومثل هؤلاء كان حقهم أن يؤكد لهم الخبر وجوبًا بأكثر من مؤكد، ولكن لما كانت الأدلة على وحدانية الله قد ظهرت وبهرت، والقوم ما زالوا مصرِّين على عنادهم متهادين في إنكارهم، نزلوا منزلة غير المنكر، فألقي إليهم الخبر خاليًا من التأكيد.



### ملخص الدرس



(\*) الإسناد: هو ضم كلمة أو ما يجري مجراها إلى أخرى أو ما يجري مجراها على وجه يفيد معنى يحسن السكوت عليه.

(\*) ينقسم الإسناد باعتبار الواقع إلى:

١ - إسناد خبري: وهو قول يحتمل الصدق والكذب لذاته.

٢ - وإسناد إنشائي: وهو قول لا يحتمل الصدق والكذب لذاته.

(\*) مدار صدق الخبر وكذبه هو الواقع.

فالصدق: مطابقة الخبر للواقع.

والكذب: مخالفة الخبر للواقع.

#### أغراض الخر:

للخبر أغراض أصلية، وتنحصر في غرضين:

١ - الفائدة: وهو إفادة المخاطب الحكم الذي تضمنته الجملة.

٢- لازم الفائدة: وهو إفادة المخاطبِ أن المتكلم عالم بالحكم.

وهناك أغراض بلاغية أخرى يُلقَي الخبرُ لأجلها، منها: (١) إظهار التحسر والحزن (٢) إظهار الضعف والخشوع (٣) إرادة الفخر (٤) النصح والإرشاد (٥) المدح (٦) الاسترحام والاستعطاف (٧) الهجاء (٨) الرثاء (٩) الوعيد والتهديد (١٠) إظهار الفرح بمقبل والشهاتة بمدبر (١١) التوبيخ.

#### أضرب الخبر ثلاثة:

- ١ ابتدائي: إذا كان المخاطب خالي الذهن من الحكم، فيلقى إليه الخبر بلا توكيد.
- ٢ طلبي: إذا كان المخاطب مترددًا في الحكم، فيؤكد له الخبر استحبابًا؛ نفيًا لتردده.
  - ٣- إنكارى: إذا كان المخاطب منكرًا للحكم فيحتاج إلى مؤكدات تزيل إنكاره.

ومن هذه المؤكدات: (إن، وأن، والقسم، ولام الابتداء، ونونا التوكيد، وأحرف التنبيه (ألا، وأما، والهاء)، والحروف الزائدة، وقد، وأما الشرطية، واسمية الجملة...) إلخ.

(\*) مجىء الخبر على أي من هذه الأنواع الثلاثة: يسمى مجيء الكلام على مقتضى الظاهر.

#### هناك صور يجري فيها الكلام على خلاف مقتضى الظاهر، وهي:

- ١ تنزيل العالم بفائدة الخبر ولازم فائدته منزلة الجاهل بهما: إذا لم يعمل بمقتضى علمه.
  - ٢- تنزيل غير السائل منزلة السائل: إذا تقدم في الكلام ما يشير له بحكم الخبر.
    - ٣- تنزيل غير المنكر منزلة المنكر: إذا ظهر عليه شيء من أمارات الإنكار.
  - ٤ تنزيل المنكر منزلة غير المنكر: إذا كان هناك شواهد ودلائل لو تأملها لزال إنكاره.



#### تدريبات وأنشطة



#### س١: أجب عن الأسئلة الآتية:

- ١ عَرِّف الإسناد، واذكر أركانه.
- ٢ عَرِّفْ كلًّا من الخبر والإنشاء، مع التمثيل بمثال لكل منها.
  - ٣- ما الذي تفيده كلمة (لذاته) في تعريف الخبر والإنشاء؟
- ٤ ما الغرضان الأصليان للخبر؟ ومتى يبحث عن غرض بلاغي للخبر؟
  - ٥ متى يكون الخبر جاريًا على مقتضى الظاهر؟
  - ٦ وضح صور مجيء الكلام على خلاف مقتضى الظاهر، مع التمثيل.

#### س٢: بين الإسناد الخبري والغرض البلاغي له فيها يلى:

- ١ قوله تعالى: ﴿ فَلَمَّا وَضَعَتْهَا قَالَتْ رَبِّ إِنِّي وَضَعْتُهَا أَنْثَى وَاللّهُ أَعَامُ بِمَا وَضَعَتْ وَلَيْسَ ٱلذَّكَرُ كَٱلْأُنْثَى وَإِلّهِ اللّهِ عَالَمُ بِمَا وَضَعَتْ وَلَيْسَ ٱلذَّكَرُ كَٱلْأُنْثَى وَإِلّهِ اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى
- ٢ قوله تعالى: ﴿ قَالَ مَا مَنَعَكَ أَلَّا تَسَجُدَ إِذْ أَمَرُ تُكُّ قَالَ أَنَا خَيْرٌ مِّنَهُ خَلَقْنَنِي مِن نَّارٍ وَخَلَقْتَهُ ومِن طِينٍ ﴾. [الأعراف:١٢].
  - ٣- قوله تعالى: ﴿ هَاذِهِ عَهَنَّمُ ٱلَّتِي كُنتُمْ تُوعَدُونَ ﴾. [يس:٦٣].
- ٤ قوله تعالى: ﴿ تَبَّتُ يَدَا أَبِي لَهَبِ وَتَبُّ اللَّهِ مَا أَغَنَىٰ عَنْهُ مَالُهُ, وَمَا كَسَبَ اللَّهُ. [المد:١-٢].
- ٥ عن جابر بن عبدالله: سَمِعْتُ النَّبِيَّ عَيْكَةٍ يقُولُ: «إِنَّ بَيْنَ الرَّجُلِ وبَيْنَ الشِّرْكِ والكُفْرِ تَرْكَ الصَّلاةِ» (١٠).
  - ٥ قول المتنبى: أنا الذي نظر الأعمى إلى أدبي وأسمعت كلماتي من به صَمَمُ
  - ٧- قول الشاعر: إلهي عبدك العاصى أتاكا مقرًّا بالنفوب وقد دعاكا
  - ٨ قول الشاعر: ومن يك ذا فضل فيبخل بفضله على قومه يستغن عنه ويذمم
    - ٩ قول الشاعر: وأنتَ حياتُهم غَضِبَتْ عليهم وهجْرُ حياتِهمْ لهمُ عقابُ
      - (١) صحيح مسلم، كتاب الإيمان باب بيان إطلاق اسم الكفر على من ترك الصلاة.

| يتي بين القوسين:                                                                                              | س٣: اختر الإجابة الصحيحة من بين البدائل ال    |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------|
| ( المتكلم - الواقع - المخاطب )                                                                                | ١ – مدار صدق الخبر وكذبه هو                   |
| (الحقيقة والخيال - بلاغة المتكلم - السياق والمقام)                                                            | ٧- المرجع في تحديد الغرض البلاغي للخبر هو     |
| ( ثلاثة - أربعة - خمسة)                                                                                       | ٣- أضرب الخبر بحسب ظاهر الكلام                |
| (زادت – قلت – انعدمت)                                                                                         | ٤ - كلما اشتد الإنكار أدوات التأكيد.          |
| ( المبرد - ثعلب - الكندي)                                                                                     | ٥- أول من وضح أضرب الخبر                      |
| ملامة (X) أمام العبارة الخطأ فيها يلي، مع تصويب الخطأ:                                                        | س٤: ضع علامة ( ٧ ) أمام العبارة الصحيحة، وع   |
| بر فقط. ( )                                                                                                   | ١ - الإسناد الخبري هو ما يحتوي على مبتدأ وخبر |
| ( )                                                                                                           | ٧- الأسلوب الإنشائي له واقع خارجي.            |
| ىدد محدد. ( )                                                                                                 | ٣- الأغراض البلاغية للخبر غير منحصرة في ع     |
| ( )                                                                                                           | ٤ - للخبر ثلاثة أضرب بحسب حال المخاطب.        |
| مترددًا. ( )                                                                                                  | ٥- يسمى الخبر إنكاريًّا عندما يكون المخاطب م  |
| ب الخبر. ( )                                                                                                  | ٦- الفيلسوف الكندي هو أول من وضح أضر          |
| رض بلاغي. ( )                                                                                                 | ٧- يستطيع البليغ مخالفة ظاهر أضرب الخبر لغر   |
|                                                                                                               | س٥: أكمل العبارات الآتية بها يناسبها:         |
|                                                                                                               | ١ – الإسناد هو                                |
| و                                                                                                             | ٧- حصر البلاغيون الغرض الحقيقي للخبر في .     |
| وو                                                                                                            | ٣- أضرب الخبر ثلاثة:                          |
| إذا كان المخاطب متر ددًا في الحكم.                                                                            | ٤ – يكون الخبر                                |
| اظاها المالية | ٥ – من صور محرء الكلام على خلاف مقتض ال       |

٨٦ ١٠٠٠ البلاغة العربية ـ

#### س٦: قارن بين:

١ - الأسلوب الخبرى، والأسلوب الإنشائي.

٢ - الخبر الابتدائى، والخبر الطلبى، والخبر الإنكارى.

#### س٧: ما الفرق بين:

(السماء ممطرة) ، (إن السماء ممطرة) ، (والله إن السماء لممطرة)؟

#### س٨: مثل لما يأتي من بليغ القول:

١ - إسناد خبري طرفاه اسمان.

٢- إسناد خبري طرفاه فعل واسم.

٣- أسلوب خبرى غرضه لازم الفائدة.

٤ - أسلوب خبرى غرضه التهديد.

٥ - أسلوب خبري إنكاري.

٦- أسلوب خبري غرضه المدح.

#### الأنشطة

#### نشاط (١):

ارجع إلى كتاب الله تعالى واستخرج منه بعض الأساليب الخبرية، ثم حدد الغرض البلاغي منه. نشاط (٢):

صمم رسمًا شجريًا يمثل بعض الأغراض البلاغية للخبر، مع التمثيل.





#### أهداف الدرس:

#### بنهاية الدرس يتوقع أن يكون الطالب قادرًا على أن:

- 🔆 يعرف مفاهيم كل من الحقيقة العقلية والمجاز العقلي والعلاقة والقرينة.
  - 🔆 يفرق بين الحقيقة العقلية والمجاز العقلى.
  - 🎇 يذكر أشهر علاقات المجاز العقلي ويمثل لها.
- البلاغي البلاغي شواهد المجاز العقلي ويحدد نوع العلاقة والقرينة، مع ذكر السر البلاغي للتجوز.
- المجاز العقلي وعلاقته وقرينته، مع بيان شيء المجاز العقلي وعلاقته وقرينته، مع بيان شيء من سر بلاغته.
  - 🔆 يذكر الأغراض البلاغية للمجاز العقلى.

## وصف الدرس:

يتناول هذا الدرس تعريف الحقيقة والمجاز العقليين، مع بيان الفرق بينهما، وتحليل أبرز علاقات المجاز العقلي، وسر بلاغته.



مر بك عزيزي الطالب في الوحدة السابقة أن الإسناد هو ضم كلمة إلى أخرى إفادة لمعنى يحسن السكوت عليه، وأن هذا الإسناد هو مكمن الفائدة وموطن الغرض؛ فلا فائدة بلا إسناد. ومن الضروري الآن أن تعرف أن هذا الإسناد في اللغة العربية لا يجري على طريقة واحدة ، وإنها هناك طريقتان للإسناد لكل منها مقاماتها وأسرارها البلاغية التي لا تقوم مقامها فيها الطريقة الأخرى.

وحتى يتضح لك الأمر جيدًا تأمل أمثلة هاتين المجموعتين:

(٢) قولهم: ربحت التجارة، حمت السيوف النساء، سار الطريق، جرى النهر، أذل الحرص أعناق الرجال، بنى الأمير المدينة.

هل تجد فرقًا بينهما؟ نعم؛ ففي أمثلة المجموعة الأولى ستجد أن الأفعال: (أضحك، أبكى، أمات، أحيا، خلق، أكل، بنى) قد أسندت إلى فاعلها الحقيقى.

أما في أمثلة المجموعة الثانية: فإنك ستلحظ أن الأفعال قد أسندت فيها إلى غير فاعلها: فالتجارة لا تربح وإنها الذي يربح هو التاجر بسبب التجارة، والطريق لا يسير وإنها يُسار فيه، والنهر لا يجري، وإنها يجري فيه الماء، والحرص لم يذل أعناق الرجال وإنها هو سبب للذل، والأمير لم يبن المدينة بنفسه وإنها أمر ببنائها.

فقد ظهر لك مما سبق أن الإسناد له طريقتان: طريقة يسند فيها الفعل (أو ما في معناه) إلى فاعله الحقيقي، وطريقة أخرى يسند فيها الفعل (أو ما في معناه كاسم الفاعل واسم المفعول... إلخ) إلى غير فاعله الحقيقي، وقد أطلق البلاغيون على الأسلوب الأول: الحقيقة العقلية، كما أطلقوا على الأسلوب الثاني: المجاز العقلي. فما المراد بكل منهما؟

#### الحقيقة العقلية:

هي إسناد الفعل أو ما في معناه إلى ما هو له عند المتكلم في الظاهر.

#### شرح التعريف:

قولهم: (إسناد الفعل)؛ أي: ضم الفعل إلى اسم آخر يأتي بعده يسمى المسند إليه.

(أو ما في معناه) يقصدون به الأسماء التي تعمل عمل الفعل: كاسم الفاعل، واسم المفعول، والصفة المشبهة، وأفعل التفضيل، والمصدر.

(إلى ما هو له)؛ أي: إلى ما حقه أن يسند إليه، وهو الفاعل (بالنسبة للفعل المبني للفاعل)، أو المفعول (بالنسبة للفعل المبني للمفعول) وهو الذي يسمى: نائب الفاعل.

(عند المتكلم) قيد في التعريف يبين المعيار في الحكم على الأسلوب: حقيقة أو مجازًا، فالمعول عليه في الإسناد هو اعتقاد المتكلم.

وإذًا، فقول الدهري الملحد الذي لا يؤمن بالبعث: ﴿ وَمَا يُمُلِكُنّا إِلّا الدّهر الجاثية: ٢٤] حقيقة عقلية أسند فيها الفعل إلى فاعله الحقيقي في اعتقاد المتكلم؛ لأن الدهري يعتقد أن الدهر هو الفاعل الحقيقي للإهلاك، بخلاف ما لو قال رجل مسلم موحد: (أهلكنا الدهر) فهي عنده من المجاز العقلي؛ لأنه يعتقد أن الإهلاك إنها هو بيد الله وحده، وأن الدهر ما هو إلا مجرد زمن للإهلاك، كما قال ربنا: ﴿ قُلْ أَرْءَ يُتُمُ إِنّ أَهْلَكُنَى اللّهُ وَمَن مّعِي أَوْ رَحَمَنا فَمَن يُجِيرُ ٱلْكَفِرِينَ مِنْ عَذَابٍ أَلِيمٍ الله الله: ٢٨].

ومن ذلك أيضًا: شفى الطبيب المريض، يقولها من يعتقد أن الطبيب هو فاعل الشفاء، فتعد من الحقيقة العقلية. في حين يقولها المؤمن الذي يعتقد أن الأمور كلها من عند الله، وأن الطبيب ما هو إلا سبب فقط للشفاء، فتعد مجازًا عقليًّا. وإذًا فالعبارة الواحدة قد تكون حقيقة عقلية باعتبار، وقد تكون مجازًا عقليًّا باعتبار آخر، والمقياس في ذلك هو ظاهر اعتقاد المتكلم.

وقولهم: (في الظاهر) أي فيها يبدو للمخاطب من ظاهر حال المتكلم، فيدخل في الحقيقة العقلية الأقوالُ الكاذبةُ التي يخالف ظاهرُها حقيقتَها، كقول القائل: نجح فلان، وهو لم ينجح. فعلى الرغم من أن الفعل أسند إلى غير فاعله في الحقيقة، لكنه يعد من قبيل الحقيقة العقلية؛ باعتبار الظاهر من حال المتكلم ؛ إذ المخاطب لا يعلم أن المتكلم كاذب.

#### المجاز العقلى:

المجاز لغة: مأخوذ من جاز المكان، إذا سار فيه وخلفه وراءه منتقلًا إلى مكان آخر، وكأنه سمي بذلك لم كان المتكلم يتجاوز بالفعل إسناده لما هو له (أي فاعله الحقيقي) إلى غير ما هو له (أي فاعله المجازي).

وفي اصطلاح البلاغيين: إسناد الفعل أو ما في معناه إلى غير ما هو له لعلاقة بينهما بتأول.

وقولهم: (لعلاقة بينهم) أي بين الفعل - أو ما في معناه - والفاعل المجازي الذي أخذ مكان الفاعل الحقيقي، وهذا شرط من شروط المجاز اشترطه البلاغيون حتى يظل المجاز العقلي أسلوبًا بلاغيًّا ماتعًا، وحتى لا يسند أي متكلم ما شاء من الأفعال إلى ما شاء من الأسماء، دون أن تكون بينهما علاقة.

إذًا فلا بد من علاقة بين الفعل والفاعل المجازي الذي أخذ مكان الفاعل الحقيقي؛ لأن الفعل في الجملة الفعلية فرد من أسرة، له بكل مكون من مكوناتها علاقة: فهو يرتبط بالفاعل من جهة وقوعه منه، ويرتبط بالمفعول من جهة وقوعه عليه، ويرتبط بالمصدر من جهة أن المصدر جزء من دلالة الفعل، ويرتبط بالزمان والمكان من جهة أن لكل فعل زمانه ومكانه، ويرتبط بالسبب من جهة أن لكل فعل سببًا. ولهذا كانت هذه هي أشهر علاقات المجاز العقلي.

وقولهم في تعريف المجاز (بتأول): شرط آخر لجواز إسناد الفعل أو ما في معناه إلى غير ما هو له؛ وهو القرينة التي تكون في الكلام دليلًا على أن المتكلم لم يرد بكلامه ظاهر المعنى، وهذه القرينة نوعان:

#### (١) قرينة لفظية:

وذلك بأن يكون في الكلام لفظ يصرفه عن ظاهره، كما في قول الشاعر:

فقد أسند الفعل (أشاب) و(أفنى) إلى الزمن وهو (كر الغداة) و(مر العشي)، وهما ليسا الفاعل الحقيقي، وإذًا فالأسلوب من قبيل المجاز العقلي، من إسناد الفعل إلى زمنه، والذي دلنا على ذلك هو قول الشاعر بعد عدة أبيات:

#### فَمِلَّتُنَا أننا مسلمون \*\* على دين صدِّيقِنا والنَّبِيْ

لأن المسلم يعتقد أن الذي يُشيبُ الصغير ويفني الكبير هو الله سبحانه وتعالى، وليس كر الغداة ومر العشى.

#### (٢) قرينة معنوية:

وذلك بأن يكون في الكلام أمر معنوي يصرفه عن ظاهره، كأن يكون المعنى الظاهر مستحيلًا عقلًا، كقولك: طريق سائر ونهر جارٍ؛ إذ الطريق لا يسير وإنَّما يسار فيه. أو عادةً، كقولك: بنى الأمير المدينة؛ فإن العادة أن الأمير لا يبنى بنفسه، وإنها يأمر غيره بالبناء.

وباشتراط العلاقة والقرينة استطاع علماء البلاغة ضبط هذا الأسلوب البلاغي الشَّائق، وبناء على ذلك لا يحسن المجاز العقلي إلا بثلاثة أشياء:

- (\*) قرينة تمنع من إرادة الإسناد الحقيقي.
- (\*) وعلاقة تسوِّغ إسناد الفعل أو ما في معناه إلى غير ما هو له.

(\*) ثم سر بلاغي يرجح المجاز العقلي على الحقيقة، ولولا هذا السر لكانت الحقيقة أولى بالأسلوب من المجاز؛ لأن المجاز نخالف لما درجت عليه اللغة، فلا يُصارُ إليه إلا لضرورةٍ مُلِحَّةٍ، وهي السر البلاغي الذي لا يتحقق إلا بالعدول عن الحقيقة إلى المجاز.

#### كيف أحدد نوع العلاقة في المجاز العقلي؟

يمكنك تحديد نوع العلاقة بأن تستحضر الأسلوب الحقيقي، ثم توازن بينه وبين الأسلوب المجازي، فتنظر إلى هذا الذي صار فاعلًا مجازيًا: أين كان مكانه في الجملة الحقيقية؟ فإن كان في موضع الفاعل فالعلاقة الفاعلية، وإن كان في موضع الرمان أو المكان فالعلاقة الفاعلية، وإن كان في موضع الزمان أو المكان فالعلاقة الزمانية أو المكانية .. وهكذا، فإذا أردت التعرف على نوع العلاقة في قولك مثلًا: (صام نهارُه) فأتِ بالأسلوب الحقيقي وتبيَّن موقع كلمة النهار من الجملة، وحينها سيتين لك أن أصل الجملة: (صام فلان في نهاره)، وأن النهار زمن الصيام، فلم صار الظرف الزماني فاعلًا كانت العلاقة الزمانية .

#### علاقات المجاز العقلى:

#### (١) السببية:

وهي أن يسند الفعل أو ما في معناه إلى سببه؛ لغرض بلاغي، ومن ذلك قوله تعالى: ﴿ إِنَّ فَرِعُونَ عَلَا فِي الْأَرْضِ وَجَعَلَ الْهَلَهَ الْمُنْ اللهُ عَلَى اللهُ الْمُفْسِدِينَ ﴿ اللهُ اللهُ اللهُ الفعل ﴿ يُدَيِّتُ ﴾ إلى الضمير العائد على فرعون، وهو ليس الفاعل الحقيقي للتذبيح، بل الفاعل الحقيقي هو جنوده وأعوانه، لكن فرعون لما كان هو الآمر بالفعل وسببه، أسند الفعل إليه؛ مبالغة في وصفه بالظلم، ولبيان أن تبعة هذا الفعل تقع عليه، ثم للمبالغة في وصفه بالظلم، ولبيان أن تبعة هذا الفعل تقع عليه، ثم للمبالغة في وصفه بالإجرام حين تتخيل أن فرعون قد أمسك سيفًا وأخذ يهوي به في جنون على رقاب الصغار: طفلًا بعد طفل، خوفًا على ذهاب ملكه. والقرينة هنا معنوية، حيث يستحيل عادة أن يتولى فرعون ذلك بنفسه، بل الذي يقوم به عادة هم جنوده.

ومنه قوله تعالى: ﴿ وَقَالَ فِرْعُونُ يَهَمَنُ ٱبِنِ لِي صَرِّحًا لَّعَلِيّ آَبُلُغُ ٱلْأَسَبَبَ ﴿ آَ الْعَادِةِ اللهِ على سبيل وزيرٌ البناء بنفسه، وإنها سيكون البناء بسببه وأمره وإشرافه عليه؛ فلهذا أسند الفعل إليه على سبيل المجاز العقلي.

ومنه أيضًا قوله تعالى: ﴿ يَكِنِي ءَادَمَ لَا يَفْلِنَكُمُ ٱلشَّيْطَنُ كُمَا آخْرَجَ أَبُويَكُم مِّنَ ٱلْجَنَّةِ يَنزِعُ عَنْهُمَا لِلرَّيَهُمَا سَوْءَ بِمِمَا ﴾ [الأعراف: ٢٧] فقد أسندت الأفعال الأربعة (يفتن - أخرج - ينزع - يري) إلى الشيطان أو إلى الضمير العائد عليه، وليس هو الفاعل الحقيقي لها، وإنها هو سبب في حدوثها؛ تصويرًا لشدة أثره في وقوعها حتى كأنه هو الذي فعلها.

ومن أبرز الأمثلة على ذلك قوله على إن من أكبر الكبائر أن يلعن الرجل والديه. قالوا: يا رسول الله، وكيف يلعن الرجل والديه؟! قال: يسب الرجل أبا الرجل فيسب أباه، ويسب أمه فيسب أمه» [رواه البخاري ومسلم في صحيحيه].

ففي الحديث أُسند الفعل (يلعن) إلى الرجل مرادًا به الابن، وقد ظن الصحابة رضوان الله عليهم أن الإسناد على سبيل الحقيقة؛ أي: إن الابن يسب والديه بلسانه، ومن ثَمَّ كان تعجبهم ودهشتهم التي ظهرت في هذا الاستفهام التعجبي: (يا رسول الله وكيف يلعن الرجل والديه؟!) لأنهم لا يتصورون صدور ذلك من ابن لأبويه على سبيل الحقيقة، فكان فيها بيَّن لهم رسول الله على أن الإسناد هنا على سبيل المجاز العقلي، من إسناد الفعل إلى سببه؛ بأن يسب الابن أبوي الآخرين، فيتسبب بسبه لهم أن يسب الآخرون أبويه، فيكون كأنه هو الذي سب أبويه لمَّا تسبب في سبهها. ولا يخفى أن القرينة هنا لفظية متمثلة فيها قاله النبي على جوابًا عن سؤال الصحابة.

#### (٢) الزمانية:

وهي أن يسند الفعل أو ما في معناه إلى زمانه؛ لغرض بلاغي، ومنه قوله تعالى: ﴿فَكَيْفَ تَنَّقُونَ إِن كَفَرْتُمْ يَوُمًا يَجْعَلُ الْوِلْدَانَ شِيبًا ﴾ [المزمل: ١٧] فقد أسند الفعل ﴿يَجْعَلُ ﴾ إلى ضمير اليوم على سبيل المجاز؛ لأن اليوم ليس هو الذي يجعل الولدان شيبًا، وإنها الذي يجعل الولدان شيبًا هو الله سبحانه، والتقدير: (يومًا يجعل الله فيه الولدان شيبًا) ولما كان هذا يقع في يوم القيامة أسند الفعل إليه على سبيل المجاز العقلي، والإسناد يوحي بشدة أهوال يوم القيامة حتى كأنه هو الذي يُشيب الولدان، والعلاقة التي صححت هذا الإسناد هي كون اليوم زمان الفعل، والقرينة معنوية، وهي استحالة صدور الفعل من الفاعل المجازي.

ومن ذلك قول طرَفة بن العبد:

#### سَتُبْدِي لك الأيامُ ما كنتَ جاهلًا \*\* ويأتيكَ بالأخبارِ مَنْ لمْ تُزَوِّدِ

والمجاز في قوله: (ستبدي لك الأيام)، فالأيام لا تبدي على سبيل الحقيقة، وإنها هي زمان الإبداء، وهو يريد أن يخبره أن أمره سيذيع وينتشر وأن خبر شجاعته ستتناقله الأيام، فجعل الزمن كأنه يستشعر شجاعته ويخبر الناس بها فعل. والعلاقة هي الزمانية، والقرينة معنوية؛ وهي استحالة وقوع الفعل من الفاعل المجازي.

#### (٣) المكانية:

ومن ذلك أيضًا قوله تعالى: ﴿ أُولَمَ نُمَكِن لَهُمُ حَرَمًا عَامِنًا ﴾ [القصص: ٥٧]، فقد أسند اسم الفاعل (آمنًا) إلى الضمير العائد على الحرم، والحرم مكان الأمن لا المتصف بالأمن. والأصل: حرمًا آمنًا أهله، فأسند الأمن إلى الحرم؛ مبالغة في كمال النعمة؛ نعمة الأمن التي أسبغها الله تعالى على سكان حرمه، حتى كأن الأمن فاض منهم على المكان نفسه فبدا هو الآخر آمنًا.

#### (٤) الفاعلية:

وهي أن يسند الفعل المبني للمفعول أو ما في معناه (كاسم المفعول والاسم المنسوب) إلى الفاعل، وذلك مثل قول الله عز وجل: ﴿ وَإِذَا قَرَأْتَ ٱلْقُرْءَانَ جَعَلْنَا بَيْنَكَ وَبَيْنَ ٱلَّذِينَ لَا يُؤُمِنُونَ بِٱلْآخِرَةِ حِجَابًا وَذلك مثل قول الله عز وجل: ﴿ وَإِذَا قَرَأْتَ ٱلْقُرْءَانَ جَعَلْنَا بَيْنَكَ وَبَيْنَ ٱلَّذِينَ لَا يُؤُمِنُونَ بِٱلْآخِرَةِ حِجَابًا مَسْتُورًا ﴾ إلى الضمير العائد على الحجاب، والحجاب ساتر أي: فاعل الستر، وليس مستورًا، فالعلاقة بين اسم المفعول (مستور) وبين الضمير العائد على نائب الفاعل (الحجاب) علاقة بين الفعل وفاعله؛ إذ الحجاب فاعل للستر لا مفعوله، وهذا المجاز أفاد المبالغة في قسوة قلوبهم وشدة جحودهم، حتى كأن قلوبهم دونها حجب كثيرة؛ حجاب وراء حجاب، فيصير الحجاب مستورًا.

ومن ذلك أيضًا قوله تعالى: ﴿ جَنَّتِ عَدْنِ ٱلَّتِى وَعَدَ ٱلرَّحْنَنُ عِادَهُ, بِٱلْغَيْبِ إِنَّهُ, كَانَ وَعَدُهُ مَأْنِيًا ﴾ [مريم: ٢٦] فمأي اسم مفعول، وقد أسند إلى الضمير العائد على وعد الرحمن، والوعد يأي ولا يؤتى به، ولو جرى الأسلوب على سبيل الحقيقة لقيل في غير القرآن: (إنه كان وعده آتيًا) وأفاد الإسناد المجازي كهال المبالغة في إنجاز وعد الله وتحقيقه، حيث جعله مأتيًّا لا آتيًا، وكأن هناك من يحمله ويأتي به إلى المؤمنين ساعيًا به إليهم، وفي هذا من السرعة في الإتيان وتحقق الإتيان ما فيه.

وقد سميت هذه العلاقة بالفاعلية؛ لأننا إذا أخذنا المسند إليه \_ وهو هنا الضمير العائد إلى الحجاب والوعد وعدنا به \_ إلى الأسلوب الحقيقي سنجده هو الفاعل وليس المفعول؛ ولذلك سميت العلاقة بالفاعلية.

#### (٥) المفعولية:

وهي أن يسند الفعل أو ما في معناه إلى المفعول به أو إلى ضميره على أنه الفاعل؛ لغرض بلاغي.

ومنه قوله تعالى: ﴿ فَأُمَّا مَن ثَقُلَتُ مَوْزِينُهُ، ﴿ فَهُو فِي عِيشَةِ رَّاضِيةٍ ﴾ حيث أسند اسم الفاعل [القارعة:٢٠٠] فالمجاز العقلي في قوله سبحانه: ﴿ عِيشَةٍ رَّاضِيةٍ ﴾ حيث أسند اسم الفاعل ﴿ رَّاضِيةٍ ﴾ إلى الضمير العائد على العيشة، على سبيل التجوز؛ لأن العيشة تكون مرضيًا بها وليست راضية، والأصل: في عيشة رضي صاحبها بها. فأسند الرضا إلى العيشة، لتلبسه بها من حيث وقوعه عليها، ويفيد هذا التجوز المبالغة في النعيم الذي أعده الله للمؤمنين في الجنة فرضوا به وسعدوا، حتى فاض رضاهم بها على العيشة فأصبحت هي نفسها راضية بصاحبها؛ تألفه ويألفها، وتحبه ويحبها، فهي عيشة دائمة باقية؛ لأنها مبنية على الألفة والمحبة.

#### بلاغة المجاز العقلى:

من خلال النظر في علاقات المجاز العقلي وشواهده التي تقدمت يظهر لك أن المتكلم حينها يستخدم هذا الأسلوب لا يستعمله عبثًا، وإنها يحاول من خلاله أن يحقق أسرارًا وأغراضًا بلاغية، وفي كل موضع يكون هناك سر بلاغي خاص يتولد من السياق والمقام، لكنَّ هناك أغراضًا بلاغية عامة لاستعمال المجاز العقلي يمكن أن نجملها فيها يأتي:

(١) تأكيد نسبة الفعل إلى فاعله الحقيقي: لأنه إذا جاز أن يسند الفعل إلى مفعوله أو إلى زمانه أو إلى مكانه أو إلى مكانه أو إلى سببه، فصدوره من فاعله الحقيقي يكون من باب أولى وآكد.

(٢) الإيجاز: وهذا الغرض واضح جدًّا عند أدنى تأمل في الموازنة بين تركيب المجاز العقلي ونفس التركيب عندما تسنده إلى فاعله الحقيقي، فتأمل قوله: ﴿ عِيشَكَةٍ رَّاضِيكَةٍ ﴾ مع «عيشة راض بها صاحبها» وكذلك ﴿ تَجْرِى مِن تَحْتِهَا ٱلْأَنْهَارُ ﴾ مع «تجري تحتها المياه في الأنهار» تدرك أن المجاز العقلى أوجز وأبلغ.

(٣) التوسع في اللغة وإثراء التراكيب: ففي أسلوب الحقيقة تقصر الفعل على الفاعل الحقيقي، أما في أسلوب المجاز العقلي فإنك تستطيع أن تسند الفعل إلى مفعوله تارة، وإلى مصدره تارة أخرى، وإلى زمانه ثالثة، وإلى مكانه رابعة، وإلى سببه خامسة ... وهكذا تثرى اللغة وتتعدد طرائقها في التعبير، مما يجعلها تحقق مطالب النفس وتتسع لمعاني الشعر والنثر.

(٤) إبراز مكانة الفاعل المجازي ودوره في إحداث الفعل، بنقله من مكانه الطبيعي في الجملة كمجرد سبب للفعل أو زمانه أو مكانه ... إلخ، إلى إيهام كونه الفاعل الحقيقي للفعل بعدما كان فضلة يمكن الاستغناء عنه، ففرق كبير بين قولك: بنى البنّاءون المدينة بأمر الأمير، وقولك: بنى الأمير المدينة، ففي الجملة الأولى لا يعدو الأمير أن يكون سببًا في إحداث الفعل، أما في الجملة الثانية فقد تعاظم هذا السبب حتى صار كأنه هو الفاعل، بها اكتسبه من مكانه في الجملة.



## ملخص الدرس

(\*) ينقسم الإسناد باعتبار نوع العلاقة بين المسند والمسند إليه إلى: إسناد حقيقي ويسمى الحقيقة العقلية، وإسناد مجازي ويسمى المجاز العقلى.

الحقيقة العقلية: هي إسناد الفعل أو ما في معناه (اسم الفاعل، اسم المفعول، المصدر، الصفة المشبهة، اسم التفضيل) إلى ما هو له عند المتكلم في الظاهر.

المجاز العقلى: إسناد الفعل أو ما في معناه إلى غير ما هو له، لعلاقة بينهما، بتأول.

(\*) يشترط لصحة (المجاز العقلي) أمور:

- ١ العلاقة التي تسوغ الإسناد بين الفعل أو ما في معناه وبين المسند إليه.
- ٢ القرينة التي تدل على عدم إرادة المعنى الظاهر، وهي لفظية أو معنوية.
  - ٣- أن يكون في المجاز غرض بلاغي لا تؤديه الحقيقة العقلية.

#### من علاقات المجاز العقلي:

- ١ السببية: وهي إسناد الفعل أو ما في معناه إلى سببه.
- ٢ الزمانية: وهي إسناد الفعل أو ما في معناه إلى زمانه.
- ٣- المكانية: وهي إسناد الفعل أو ما في معناه إلى مكانه.
- ٤ الفاعلية: وهي إسناد الفعل المبني للمفعول أو ما في معناه (كاسم المفعول أو المنسوب)
   إلى الفاعل.
  - ٥ المفعولية: وهي إسناد الفعل أو ما في معناه إلى مفعوله.

#### بلاغة المجاز العقلى:

- ١ تأكيد نسبة الفعل إلى الفاعل الحقيقي.
  - ٧- الإيجاز.
  - ٣- التوسع في اللغة وإثراء التراكيب.
- ٤ إبراز دور الفاعل المجازي في إحداث الفعل.



#### تدريبات وأنشطة



#### س ١: أجب عن الأسئلة الآتية:

- ١ عَرِّف الحقيقة العقلية، مع التوضيح بمثال.
  - ٢- عَرِّف المجاز العقلي، مع التوضيح بمثال.
- ٣- لو كذب رجل وقال: (نجح زيد) فهل يعد هذا حقيقة عقلية أو مجازًا عقليًّا؟ وضح القول.
  - ٤ كيف يتم تحديد نوع العلاقة في المجاز العقلى؟
  - ٥ ما الأغراض البلاغية العامة للمجاز العقلى؟

#### س٢: بيِّن المجاز العقلى وعلاقته فيها يلى:

- ١ قوله تعالى: ﴿ يَدِنِي ءَادَمَ لَا يَفْنِنَكُمُ ٱلشَّيْطَانُ كُمَا ٓ أَخْرَجَ أَبُويْكُم مِّنَ ٱلْجَنَّةِ يَنزِعُ عَنْهُمَا لِبَاسَهُمَا لِيُرِيهُمَا سَوَّءَ بِمِمَا ۗ إِنَّهُ مِينَ الْجَنَّةِ مَا يَكُهُ مِنْ حَيْثُ لَا نُرَوْنَهُمْ ﴾ [الأعراف: ٢٧].
  - ٢ قوله تعالى: ﴿ فَكَيْفَ تَنَّقُونَ إِن كَفَرْتُمْ يَجْعَلُ ٱلْوِلْدَانَ شِيبًا ﴾[المزمل: ١٧].
- ٣- قوله تعالى: ﴿ وَإِذَا قَرَأْتَ ٱلْقُرْءَانَ جَعَلْنَا بَيْنَكَ وَبَيْنَ ٱلَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِٱلْآخِرَةِ حِجَابًا مَّسْتُورًا ﴾ [الإسراء ٤٥].
  - ٤ قوله تعالى: ﴿ أَوَلَمْ يَرَوُّا أَنَّا جَعَلْنَا حَرَمًا ءَامِنَا وَيُنَخَطَّفُ ٱلنَّاسُ مِنْ حَوْلِهِمْ ﴾ [العنكبوت: ٦٧].
    - ٥ قوله تعالى: ﴿ وَجَعَلْنَا ٱلْأَنْهَارَ تَجَرِّى مِن تَحَيِّهِمْ ﴾ [الأنعام: ٦].
  - ٣- قوله تعالى: ﴿ فَأَمَّا مَن ثَقُلَتْ مَوَزِينُهُ ﴿ فَهُوَ فِي عِيشَةٍ رَّاضِيةٍ ﴿ ﴾ [القارعة: ٧،٦].
    - ٧- قول النبي عَلَيْةِ: «إن من أكبر الكبائر أن يلعن الرجل والديه».
    - ٨ قول الشاعر: هي الأمور كما شاهدتها دول \*\*\* مَن سرَّه زمنٌ ساءته أزمانُ
    - ٩ قول الشاعر: إنّي لمن معشر أفنى أوائلَهم \*\* قِيلُ الكُماة: ألا أين المُحامونا؟!
      - س٣: اختر الإجابة الصحيحة من بين البدائل التي بين القوسين:
- ١ مما هو في معنى الفعل .......
- ٢ في قولك: (ما نام ليلك) مجاز عقلي علاقته......
- ٣- (بني عمرو بن العاص) مدينة الفسطاط. علاقة المجاز العقلي.... (المفعولية الفاعلية السببية)
- ٤ من بلاغة المجاز العقلي ...
- ٥- إذا أسند اسم المفعول إلى الفاعل سميت العلاقة ...... (المفعولية السببية الفاعلية)
- ٦- إذا أسند الفعل أو ما في معناه إلى المفعول به على أنه الفاعل فالعلاقة ... (المفعولية -السببية الفاعلية)

| س 3: ضع علامة ( $$ ) أمام العبارة الصحيحة، وعلامة ( $\mathbf{X}$ ) أمام العبارة الخطأ فيها يلي، مع تصويب الخطأ: |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ١ - العبارة الواحدة قد تكون حقيقة عقلية أو مجازًا عقليًّا باعتبارين مختلفين. ( )                                |
| ٧- العلاقة والقرينة فقط شرطان أساسيان في صحة المجاز العقلي. ( )                                                 |
| ٣- لولا السر البلاغي في المجاز العقلي لكانت الحقيقة أولى من المجاز. ( )                                         |
| ٤ - يدخل ضمن الحقيقة العقلية الأقوال الكاذبة التي يخالف ظاهرها حقيقتها. ( )                                     |
| ٥- "ستبدي لك الأيام" مجاز عقلي علاقته الفاعلية.                                                                 |
| ٦- "ربحت التجارة" مجاز عقلي علاقته المفعولية.                                                                   |
| س٥: أكمل العبارات الآتية بم يناسبها:                                                                            |
| ١ – يشترط في المجاز العقلي وجود و و و                                                                           |
| ٧- القرينة في المجاز العقلي قسمان و                                                                             |
| ٣- "همت السيوف النساء" مجاز عقلي علاقته                                                                         |
| ٤ - الزمانية هي أن يسند الفعل أو ما في معناه إلى                                                                |
| ٥ – المكانية هي أن يسند الفعل أو ما في معناه إلى                                                                |
| س۶:علل:                                                                                                         |
| ١ – قد ينظر إلى الجملة الواحدة على أنها حقيقة أو مجاز عقلي.                                                     |
| ٢- قول الكاذب (سافرت إلى مصر) -وهو لم يسافر - يعد حقيقة عقلية.                                                  |
| ٣- وجود العلاقة شرط في المجاز العقلي.                                                                           |
| ٤ - إسناد الفعل لفرعون مع أنه ليس القائم بالتذبيح في قوله تعالى: ﴿ يُذَبِّحُ أَبُّنَآءَ هُمُ ﴾.                 |
| س٧: قارن بين:                                                                                                   |
| ١ - الحقيقة العقلية والمجاز العقلي.                                                                             |
| ٧- الفاعلية والمفعولية من أغراض المجاز العقلي.                                                                  |
| س٨: ما الفرق بين:                                                                                               |
| (أهلكنا الدهر) في اعتقاد المؤمن واعتقاد الكافر؟                                                                 |

#### س ٩: مثل لما يأتي من بليغ القول:

١ - مجاز عقلي علاقته السببية.

٢- مجاز عقلي علاقته الزمانية.

٣- مجاز عقلي علاقته المكانية.

٤ - مجاز عقلي علاقته الفاعلية.

٥- مجاز عقلي علاقته المفعولية.

#### الأنشطة

#### نشاط (۱)

صمم رسمًا شجريًّا يمثل بعض الأغراض البلاغية للمجاز العقلي، مع التمثيل.

#### الوحدة الثالثة (أحوال المسند إليه)



#### أهداف الوحدة:

#### بنهاية الوحدة يتوقع أن يكون الطالب قادرًا على أن:

🔆 يكتب مقالًا عن المسند إليه وصور وروده في العربية.

\* يُعدَّ بحثًا عن أحوال المسند إليه.

🔆 يطبق ما درسه على أمثلة مقدمة له.

#### تشتمل على سبعة دروس:

١ - المسند إليه (صوره وأحواله).

٧ - حذف المسند إليه.

٣- ذكر المسند إليه.

٤ - تعريف المسند إليه (بالموصولية - وبالإشارة).

٥ - تنكير المسند إليه.

٦ - تقديم المسند إليه.

٧- من صور إخراجه على خلاف مقتضى الظاهر (الالتفات).





#### أهداف الدرس:

#### بنهاية الدرس يتوقع أن يكون الطالب قادرًا على أن:

- 🔆 يعرِّف المسند إليه.
- 🔆 يفرق بين المسند إليه والمسند.
- 🔆 يعدد صور المسند إليه في العربية.
- 🔆 يبين أحوال المسند إليه التي تعتريه إجمالًا.

## وصف الدرس:

يتناول هذا الدرس تعريف المسند إليه وصور وروده في الجملة العربية، والفرق بينه وبين المسند، وأحواله إجمالًا.



#### أولًا: المسند إليه:

عرفت أنَّ الجملة لكي تفيد معنى لا بدلها من ركنين أساسيين هما المسند إليه والمسند، وعلمت أن المسند إليه: هو المحكوم عليه في الجملة، وأن المسند: هو المحكوم به.

● فإذا كانت الجملةُ اسميةً فقلت: (عثمانٌ شجاعٌ).

ف(عثمان) مسند إليه؛ لأنه المحكوم عليه بالشجاعة، و(شجاع) المسند؛ لأنه المحكوم به.

• وإذا كانت الجملةُ فعليةً فقلت: (قام محمدٌ).

ف (قام) المسند؛ لأنه المحكوم به، و (محمدٌ) المسند إليه؛ لأنه المحكوم عليه.

فالذي يسمى في النحو (مبتدأ وفاعلًا) يسمى في البلاغة مسندًا إليه.

والذي يسمى في النحو (خبرًا، وفعلًا) يسمى في البلاغة (مسندًا).

# مسند اليه مسند اليه المحكوم عليه في الجملة مثل: المحكوم عليه في الجملة مثل: (الفعل، الخبر سواء أكان خبرًا للمبتدأ - أسهاء النواسخ) المبتدأ أم للناسخ) اذا كان المسند فعلا قد يكون له ما يتعلق به مثل: (المفعول، والجار والمجرور،

والظرف)

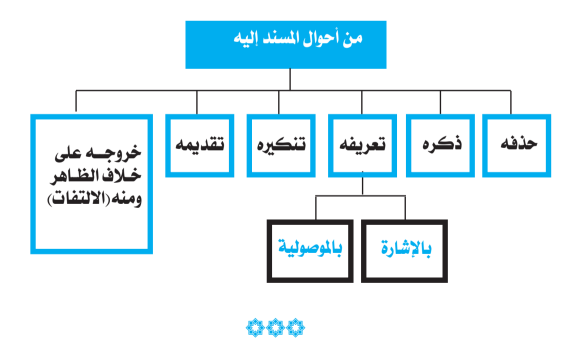
#### ثانيًا: صور المسند إليه:

- ١ المبتدأ الذي له خبر: نحو: "محمدٌ مجتهد"(١).
- ٢- الفاعل نحو: "يأبى العربيُّ الضيم"، "يراقب المسلمُ ربَّه".
  - ٣- ما أصله المبتدأ: مثل:
- أ أسهاء الأفعال الناقصة (كان وأخواتها) نحو: "كان محمدٌ مقبلًا".
  - ب- أسماء الأفعال الناقصة (كاد وأخواتها) نحو: "كاد زيد يقوم".
  - جـ أسماء الحروف الناسخة (إن وأخواتها) نحو: "إن الله سميعٌ".
- د- المفعول الأول لـ (ظن وأخواتها)؛ لأن أصله المبتدأ نحو: "ظننت الرجل قائمًا".
  - هـ- المفعول الثاني لـ(أعلم وأرى) نحو: "أعلمت محمدًا العلمَ نورًا".

#### ثالثًا: المراد بأحوال المسند إليه؟

المرادُ بأحوال المسند إليه هيآته التي يرد عليها في الكلام، فقد يَرِدُ محذوفًا أو مذكورًا، مقدمًا أو مؤخرًا، معرَّفًا أو منكرًا، مظهرًا أو مضمرًا....إلى غير ذلك، وله في كل حالة من تلك الأحوال أسرارٌ من المعاني، ودقائق من الأغراض، استطاع البلاغيون تتبع كثير منها وجمعَه في باب (أحوال المسند إليه).

وإليك هذا المخطط الذي يوضح أحوال المسند إليه التي ستدرسها بإذن الله فتأمله.



<sup>(</sup>١) المبتدأ الذي ليس له خبر هو المبتدأ المشتق الذي له فاعل سد مسد الخبر وأغنى عنه، مثل قولك: (أقائم الزيدان؟) ف (قائم مبتدأ) و (الزيدان) فاعل سد مسد الخبر، فهذا المبتدأ ليس مسندًا إليه؛ وإنها هو مسند و (الزيدان) المسند إليه لأنه المحكوم عليه، فاعرفه.

#### ملخص الدرس



#### ١ - يتكون الإسناد من:

أ - المسند إليه: وهو المحكوم عليه في الجملة.

ب - المسند: وهو المحكوم به.

#### ٢- من صور المسند إليه:

أ- المبتدأ الذي له خبر: نحو: "الله ربي".

ب - الفاعل نحو: "صلى أحمد الفجر في جماعة".

ج - ما أصله المبتدأ: مثل:

- أسماء الأفعال الناقصة (كان وأخواتها) نحو: أصبح مصطفى صائمًا.
  - أسماء الحروف الناقصة (إن وأخواتها) نحو: إن عبد الرحمن كريم.
    - المفعول الأول لـ (ظن وأخواتها) ظننت عليًّا قائبًا.
    - المفعول الثاني لـ(أعلم وأرى) أعلمت محمدًا أباه قادمًا.

٣- المراد بأحوال المسند إليه هياتُه التي يرد عليها في الكلام، من ذكر أو حذف، وتنكير أو تعريف،
 وتقديم أو تأخير... إلى غير ذلك.



## تدريبات وأنشطة



#### س١: أجب عن الأسئلة الآتية:

١ - عرف المسند إليه، مع ذكر مثال يوضحه.

٢- عرف المسند، مع ذكر مثال يوضحه.

٣- ما طرفا الإسناد في الجملة العربية؟

س٢: حدِّد المسند إليه، والمسند، مع بيان الصورة التي أتى عليها المسند إليه فيما يلى:

١ - قوله تعالى: ﴿ يُرِيدُ ٱللَّهُ أَن يُخَفِّفَ عَنكُم ۗ ﴾ [النساء: ٢٨].

٢ - قوله تعالى: ﴿ إِنَّمَا ٱلْمُؤْمِنُونَ إِخْوَةً ۗ فَأَصْلِحُواْ بَيْنَ أَخَوَيْكُمْ ﴾[الحجرات: ١٠].

٣- قوله تعالى: ﴿ وَكَانَ ٱللَّهُ عَلِيمًا حَكِيمًا ﴾ [النساء: ١٧].

٤ - قوله ﷺ: «المسلم من سلم المسلمون من لسانه ويده» ...

٥ - قوله ﷺ: «يأتي على الناس زمان الصابر فيهم على دينه كالقابض على الجمر» (٢).

٦- قال المتنبى: ترفَّق أيُّها المولى عليهم \*\* فإنَّ الرِّفقَ بالجاني عِتابُ

٧- قال شوقي: والنَّفْسُ كَالطِّفْلِ إِنْ تُهْمِلْهُ شَبَّ عَلَى \*\*\* حُبِّ الرَّضَاع وَإِنْ تَفْطِمْهُ يَنْفَطِم

٨ - قال البوصيري: أَنْتَ مِصْبَاحُ كُلِّ فَضْلِ فَهَا تَصْ \* \* دُرُ إلا عَنْ ضَوْئِكَ الأَضْوَاءُ

٩ - قال الشافعي: يُخَاطِبُنِي السَّفِيهُ بِكُلِّ قُبْحٍ \*\* فَأَكْرَهُ أَنْ أَكُونَ لَهُ مُجِيبًا

<sup>(</sup>١) متفق عليه.

<sup>(</sup>٢) أخرجه الترمذي (٢٢٦٠).

| يب الخطأ:                       |  |
|---------------------------------|--|
| ( )                             |  |
| ( )                             |  |
| (                               |  |
| (                               |  |
|                                 |  |
|                                 |  |
|                                 |  |
| ٣- من أحوال المسند إليه و و و و |  |
|                                 |  |
| ( )                             |  |



## الدرس الثاني حدف المسند إليه



#### أهداف الدرس:

#### بنهاية الدرس يتوقع أن يكون الطالب قادرًا على أن:

- 🔆 يحدد شرطي حذفِ المسند إليه.
- 🔆 يذكر الأغراض البلاغية لحذف المسند إليه.
- \* يستنبط الغرض البلاغي لحذف المسند إليه من أمثلة مقدمة له.
  - 🔆 يمثل لحذف المسند إليه من بليغ القول.

## وصف الدرس:

يتناول هذا الدرس الأغراض البلاغية التي من أجلها يُحذف المسند إليه.



المسند إليه ركن أساسي في الجملة، ولا يمكن أن يُؤدَّى المعنى من دونه، فذكرُه في الكلام هو الأصل؛ لكن قد توجد في الجملة قرينةٌ أو دليل يدل عليه، وفي هذه الحال يجوز للمتكلم أن يحذفه اعتهادًا على وجود تلك القرينة.

فإذا قيل لك: (أين عليٌّ؟) فلك أن تُجيب: (عليٌّ في المعهد)، فتذكر المسند إليه (عليٌّ)، ولك أن تحذفه فتقول: (في المعهد) فقط؛ اعتهادًا على الدليل وهو ذكره في سؤال السائل، فإذا ذكرت عليًّا مرة أخرى في إجابتك تكون قد اعتمدت على قرينة ذكره في السؤال؛ ثقة في ذكاء مخاطبك وأنه سيفهم ما دل عليه الدليل.

وكثيرًا ما يفضِّل المتكلمُ الحذفَ لأغراضٍ بلاغية يستدعيها المقامُ، ولكن اعلم -بُنيَّ- أن هذا الحذف لا يكون إلا بشرطين:

الأول: وجود دليل يدل على المحذوف حتى يفهم السامع المراد و يحدد المحذوف. الثاني: وجود غرضٍ بلاغيٍّ يُرَجِّحُ الحذف على الذكر.

تنبيه مهم: اعلم -بني العزيز- أن كلامنا عن حذف المسند إليه يشمل: حذف المبتدأ، وحذف الفاعل عند بناء الفعل للمجهول وإنابة المفعول به مقامه؛ لأن نائب الفاعل ليس هو المسند إليه في الحقيقة، وسوف ترى فيها يأتي أمثلة لحذف المبتدأ وأخرى لحذف الفاعل بعد بناء الفعل للمجهول، فانته.

### الأغراض البلاغية لحذف المسند إليه:

يحذف المسند إليه لأغراض بلاغيّة كثيرة منها:

### ١. الاختصارأو الإيجاز.

وهو غرض عام ومهم في كل حذف، ذلك أن في طبع العربية أن تُسقط من الألفاظ ما يدل عليه غيرُه، وما يُرشد إليه سياقُ الكلام، فالإيجاز وحذف ما زاد من الألفاظ أساسٌ بُنيت عليه الأساليب البليغة، وهو خفةٌ في الكلام، ورشاقةٌ في الأسلوب، وفيه ثقة في ذكاء السامع الذي يفهم المحذوف باللمح والإشارة دون تصريح به، ويَستدل عليه بدليله المذكور.

وهكذا ستجد هذا الغرض (الاختصار أو الإيجاز) أساسًا في كل حذف، قد ينفرد فيكون غرضًا مستقلًا للحذف، وقد ينضم إليه غيره من الأغراض البلاغية الآتي ذكرها.

### ٢\_ تعبن المسند إليه:

وقد يحذف المسند إليه لكونه متعيّنًا مُحَدّدًا مفهومًا من سياق الكلام ولا يُتوهم أن يكون الخبر لغيره. وهذا التعيُّن يكون حقيقة أو ادعاءً:

### أُولًا: مثال ما تعيّن حقيقة:

- ١ قوله تعالى: ﴿ عَلِمُ ٱلْغَيْبِ وَٱلشَّهَدَةِ وَهُو ٱلْحَكِيمُ ٱلْخِيرُ ﴾ [الأنعام: ٣٧] التقدير: (الله عالم الغيب والشهادة) فلم كان الخبر لا يكون إلا لله خُذف اسم الجلالة (المسند إليه وهو المبتدأ هنا) لتعينُنه، فمن غير الله عالمٌ للغيب والشهادة؟
- ٢- قوله تعالى: ﴿ وَقِيلَ يَتَأْرُضُ ٱبْلَعِي مَآءَكِ وَيَنسَمَاّهُ أَقْلِعِي وَغِيضَ ٱلْمَآءُ وَقُضِيَ ٱلْأَمْرُ وَٱسْتَوَتُ عَلَى ٱلْجُودِيِّ وَقِيلَ بُعُدًا لِلْقَوْمِ ٱلظّٰلِمِينَ ﴿ الْهَالِمِينَ اللّٰهِ ﴾ [هود: ٤٤] فقد حذف اسم الجلالة (المسند إليه وهو الفاعل هنا) بعد بناء الفعل لما لم يسم فاعله، وأقيم المفعول به مقامه لتعيينه والتقدير: (وقال الله: يا أرض ابلعي ماءك... وأغاض الله الماء وقضى الله الأمر) فخذف الفاعل في كل ذلك؛ لتعيينه والعلم به فلن ينصرف الذهن إلى غيره، فمن غيرُ الله قادرٌ على مخاطبة الأرض والسهاء هذا الخطاب المستعلى وإنهاء هذا الهول العظيم؟
- ٣- قوله تعالى: ﴿ فَلُوَّلا إِذَا بَلَغَتِ ٱلْحُلُقُومَ ﴾ [الواقعة: ٨٣]، وقوله تعالى: ﴿ كُلّا إِذَا بَلَغَتِ ٱلتّرَاقِ ﴾ [القيامة: ٢٦] حيث حُذف الفاعل في الآيتين؛ لتعيننه والتقدير: (فلو لا إذا بلغت الروح الحلقوم)، (كلا إذا بلغت الروح التراقي) وأي شيء يبلغ الحلقوم أو التراقي عند الموت غير الروح؟ فلما تعين المسند إليه حُذف.

### ثانيًا: ما تعين ادعاء ومبالغة:

وأحيانًا تجد المتكلمَ يحذف المسند إليه ليس لتعيننه حقيقة، أو لأنه مشهورٌ بهذا الخبر بالفعل؛ بل لأن المتكلم يريد أن يوهمنا ذلك؛ ادِّعاءً منه ومبالغةً في مدح المسند إليه في مقام المدح، أو إغراقًا في ذمه في مقام الذم.

فالمتكلم يريد أن يوهمنا بحذفه للمسند إليه -على سبيل المبالغة والادعاء- أن ذلك الخبر الذي ذكره وتلك الصفات التي أوردها لا تنصرف إلا إلى المسند إليه، فهو معروف بها، وفي ذلك مبالغة لطيفة إذا كان المقام مقام مدح، وتنقيص شديدٌ إذا كان المقام مقام ذمِّ.

فمثاله في المدح: قولك متحدثًا عن أمك: (رحيمةٌ كريمةٌ عطوفٌ) تقصد (أمي رحيمة كريمة عطوفٌ)؛ ولكنك حذفت المسند إليه (أمي) ادعاء منك أنها مشهورة معروفة بهذه الصفات، فإذا ذُكرت تلك الصفات كأنه لا ينصرف الذهن إلى غيرها.

ومثاله في الذم: قول الكافرين عن موسى اللَّكِينَ : ﴿ سَلْحِرُ كَذَابُ ﴾ [غافر: ٢٤] أي: (هذا ساحر كذاب)؛ فحذفوا المبتدأ؛ مبالغة منهم، وادعاءً أن هاتين الصفتين إذا ذُكِرَتا لا ينصر ف الذهن إلا لموسى اللَّكِينَ.

### ٣\_ ضيق المقام:

قد يكون المتكلم في حالة ضيقٍ أو غضبٍ أو مرضٍ، وفي هذه الحالة يميل إلى الإيجاز واللمح والإشارة؛ لشدة ما يجد في نفسه، وكلنا يفعل ذلك في حال غضبه أو ضجره أو مرضه –عافاكم الله تجدُك في هذه الحالة لا تريد أن تتكلم، وإذا تكلمت لا تنطق إلا بالمهم، وتحذف من كلامك ما يستطيع السامع فهمه.

فلو عُدت مريضًا لتطمئن عليه وسألته: كيف أنت اليوم؟ سيجيبك قائلًا: (بخير) والتقدير: (أنا بخير)، فحذف المسند إليه من كلامه؛ لضيق المقام عن الإطالة؛ بسبب مرضه الذي يعانيه.

وهكذا كل مريض أو غاضب أو ضجِر أو من يخشى فوات فرصة تجده يُوجز في كلامه ويَقصِره على المهم.

• من ذلك قول الشاعر:

قال لي: كيف أنت؟ قلت: عليلُ \*\* سهرٌ دائمٌ وحزنٌ طويلُ

فلضيق المقام بسبب مرضه حذف المسند إليه، والتقدير: أنا عليل، حالي سهر دائم.

• ومثله قول أبي الطيب المتنبي وقد أصابته الحُمَّى أمدًا طويلًا في غربته في مصر، فقال شاكيًا الغربة والمرض:

ومَلَّنِيَ الفراشُ وكـان جَنبي \*\* يَمَلُّ لقَـاءَه في كل عـامِ (۱) قليـان جَنبي \*\* كثيرٌ حاسِدِي صعبٌ مَرَامِي قليـان عَلي علي عنبُ مَرَامِي عَلي علي اللهُ علي الهُ علي اللهُ على اللهُ علي اللهُ على اللهُ

تجد الشاعر لشدة ما يعانيه من ضجر وضيق بسبب المرض والغربة، يوجز في كلامه و لا ينطق إلا بالمهم الذي يكشف عن عظيم ما يَجدُ وما يُعاني.

. للصف الأول الثانوي \_\_\_\_

<sup>(</sup>١) كان أبو الطيب كثير التنقل والأسفار، فلم دخل مصر أُجبره حاكمها (كافور الإخشيدي) على الإقامة بها تسع سنين يمدحه، فعاش بها غريبًا عن أهله، فلما أصابته الحمى بها واشتد المرض عليه، كتب هذه القصيدة التي منها هذه الأبيات يقول: طال نومي على الفراش وقد كنت أمّلُ الفراش إذا لقيته مرة واحدة في العام، وأنا غريب بها لا يعودني في مرضي إلا القليل، وقلبي سقيم لتراكم همومه، وحسَّادي كثير ومطلبي صعب، وجسمي عليل مريض لا أستطيع القيام كأني شديد السكر من غير أن أقرب الخمر.

فحَذف المسند إليه في قوله: (قليـــلُّ عائِدِي، سَقِمٌ فُؤادِي، كثيرٌ حاسِدِي، صعبٌ مَرَامِي، عَليــلُ الجِسم، ممتنعُ القِيام)؛ لضيق المقام.

- ومنه قوله تعالى عن سارة زوج خليل الله إبراهيم النسخ حين بشرتها الملائكة بإسحاق النسخ فَ فَاَقَبُكَتِ امرَأَتُهُ فِي صَرَّقٍ فَصَكَّتٌ وَجُهَهَا وَقَالَتٌ عَجُوزُ عَقِيمٌ [الذاريات: ٢٩] أي: (أنا عجوز عقيم) لكنها من هول المفاجأة، وغرابة الأمر واستبعاده، أصابتها دهشة واضطراب: كيف ألِدُ وأنا عجوز عقيم؟! فقد أيستُ من الإنجاب في شبابي، أألِدُ الآن وقد جاوزت الثمانين؟!! فلضيق المقام عن الإطالة في الكلام حذفت المسند إليه، وقصَرته على المهم الذي يعبر عن دهشتها وتعجبها فقالت: "عجوز عقيم".
- ومن حذف المسند إليه (الفاعل) لضيق المقام مع بناء الفعل للمجهول قول أبي فراس الحمداني حين وقع في أسر الروم في إحدى المعارك وهو الأمير الفارس الشاعر فكتب قصيدة وهو في الأسر ضائق النفس مكروبًا حزينًا فقال فيها:

أُسِرتُ وما صَحْبِي بعُزلٍ لدَى الوَغَى \*\* ولا فَرَسِي مُهرٌ، ولا ربُّهُ غَمرُ (')
ولكن إذا حُسمَ القَضَاءُ على امرِئِ \*\* فليس له بَسرُّ يَقِسه ولا بحرُ
فقد حذف الفاعل وبنى الفعل للمجهول والأصل أن يقول: (أسرني الأعداء) أو (أسرتني الرومُ)
ولكنه لضيق نفسه بها حدث وبها وقع فيه من مذلة الأسر حَذف المسند إليه الفاعل، وفي الحذف أيضًا دلالة على عزة نفسه وإبائها التي ترفض أن تذكر اسم أعدائه في جملة يُنسب لهم فيها انتصار عليه.

وقد يكون ضيق المقام خوفًا من فوات فرصة كقول من شاهد غريقًا أو حريقًا وأراد تنبيه الناس: (غريقٌ)، (حريقٌ)؛ أي (هذا غريق، هذا حريق)، ليدرك الناس الأمر وينقذوا الغريق ويطفئوا الحريق، فالاقتصار على المهم هنا من البلاغة الواجبة مراعاة لضيق المقام.

﴿١١٢﴾ ﴿ البلاغة العربية \_

<sup>(</sup>١) أي: أسرني الروم وما كان أصحابي بلا أسلحة يدافعون بها عني، ولم يكن فرسي مهرًا صغيرًا غير مدرب، ولم أكن أنا رجلًا بلا خبرة في المعارك؛ بل أنا الفارس الشجاع المجرّب؛ ولكن إذا وقع قضاء الله على امرئ فلا مفر له منه.

#### ٤\_ تعظيم المسند إليه:

من الأغراض البلاغية التي يحذف المسند إليه من أجلها قصد التعظيم.

من ذلك قولك أنت -عزيزي الطالب- : (قال تعالى) فأنت لم تقل: (قال الله تعالى) وإنها حذفت الاسم الأعظم (الله) تعظيمًا له -سبحانه- وكأنك تومئ إلى أن اسمه الأعظم أجلُّ من أن يجري على لسانك. وقد كثر هذا الغرض البلاغى اللطيف في كلام العرب وفي أشعارهم، تجدهم في مقام المدح يذكرون الرجلَ أو القومَ، ثم يتركون الكلام عنهم ويبدءون كلامًا جديدًا يحذفون المسند إليه من أوله، وإنها يكون غرضُهم من هذا الحذف تعظيمَ المسند إليه.

### • من ذلك قول الشاعر:

سأشكُرُ عَمْـرًا إِن تَرَاخَتْ مَنِيَّتِي \*\* أَيادِيَ لَمْ تُمُّنَن وإِن هِي جَلَّتِ فَتًى غيرُ محجُوبِ الغِنَى عن صَدِيقِهِ \*\*\* ولا مُظْهِرُ الشَّكوَى إذا النَّعلُ زَلَّتِ (` حذف الشاعر المسند إليه (المبتدأ) من صدر البيت الثاني والتقدير: (هو فتى) وفي ذلك تعظيمٌ للممدوح.

### • ومنه قول الآخر:

هُمْ حَلُّوا مِن الشَّرفِ المُعَلَّى \*\* ومِن حَسَبِ العَشِيرَةِ حَيْثُ شَاءُوا بُنَاةُ مَكَارِم وأُسَاةُ كُلْم \*\* دِمَاؤُهُم مِنَ الكَلَبِ الشِفَاءُ (<sup>٢)</sup>

حذف المسند إليه من صدر البيت الثاني كذلك والتقدير (هم بناة مكارم)، وفي ذلك تعظيم للمسند إليه وإيهام بأنهم أشرف وأطهر من أن يجري ذكره على لسان المتحدث عنهم.

للصف الأول الثانوي معمولاً ١٦٣

<sup>(</sup>١) يقول: سأظل شاكرًا لعمرو طوال حيات؛ لأنه أحسن إليَّ ولم يمُن بعطائه على الرغم من كثرة عطائه لي، فهو فتي عظيم لا يمنع ماله عن أصدقائه، ولا يظهر لهم الشكوى إذا افتقر يومًا وقلّ ماله.

<sup>(</sup>٢) البيتان لأبي البُرْج، القاسم بن حنبل المري. و(أساة: جمع آس وهو الطبيب المداوي). و(الكَلْم: الجرح). و(الكَلَبُ: داء يصيب الإنسان إذا عضه كلب "السعار") يقول: هم قوم بلغوا أقصى درجات الشرف وأعلى مراتب الحسب والنسب، يبنون المكارم ويداوون الجراح، ودماؤهم لشرفهم وعلو مكانتهم علاج من الكَلَبِ، وكانت العرب تزعم أن شفاء الذي عضه الكلب أن يُسقى من دم ملكٍ.

### ٥ ـ تحقير المسند إليه:

وعلى نقيض الغرض السابق قد يَحذف المتكلمُ البليغُ المسندَ إليه؛ تحقيرًا له وإهانة وانتقاصًا، فتراه يذكر خبرًا دونَ مبتدأٍ، أو فعلًا بلا فاعلٍ، وما ذلك إلا للإيهام بأن المسند إليه أحقرُ وأحطُّ من أن يجري ذكره على لسانه.

- مثال ذلك قول الحق سبحانه عن المنافقين: ﴿ صُمُّ ابُكُمُ عُمْى فَهُمْ لَا يَرْجِعُونَ ﴿ البقرة: ١٨] فقد حُذف المسند إليه (المبتدأ) من أولها، والتقدير: (هم صمُّ)؛ تحقيرًا لهم وإهانة، وللإشارة إلى أنهم أحطُّ وأحقرُ من أن يُذكروا في كلام.
- ومثله قولُ الأُقيشر في ابن عم له غنيِّ، سأله مالًا فرَفَضَ ابنُ عمه، وقال: كم أُعطِيك مالي وأنت تُنفقُه فيها لا يُغنيك؟ والله لا أُعطيتُك. فتركه الأُقيشرُ حتى اجتمع القوم في نادِيهم وهو فيهم، فشكاه إلى القوم وذمَّه، فوثَبَ إليه ابنُ عمه فلطَمَه، فأنشأ يقول:

سريعٌ إلى ابن العمِّ يَلْطِم وجهَه \*\* وليس إلى داعي النَّدى بسريعِ اللهُ على الدنيا مُضِيعٌ لدِينِه \*\* وليس لما في بَيتِه بِمُضِيعٍ حريصٌ على الدنيا مُضِيعٌ لدِينِه \*\* وليس لما في بَيتِه بِمُضِيعٍ

انظر -بنيَّ- كيف حَذف الشاعر ذكر ابن عمه في البيتين فلم يذكر المبتدأ الدال عليه والتقدير (هو سريع) (هو حريص)، وما ذلك إلا تحقير له وإهانة؛ ردًّا لإهانة ابن عمه له ولَطْمِه أمام القوم، فلشدة غضبه منه لم يُرِد أن يجري له ذكرٌ على لسانه تحقيرًا له.

• ومنه في حذف المسند إليه (الفاعل) قول النابغة الذبياني:

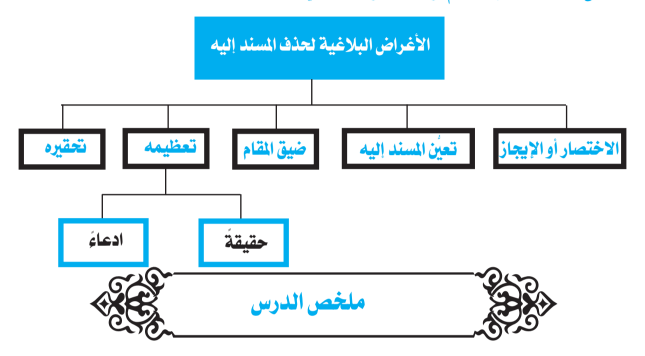
### لئِنْ كنتَ قد بُلِّغتَ عني خيانةً، ﴿ \* لَمُبْلغُكَ الواشي أَغَشُّ وأَكَذَبُ (٢)

ترى النابغة قد حذف الفاعل بعد بنائه الفعل للمجهول (بُلِّغتَ) فلم يقل: (بلغك فلان عني خيانة) احتقارًا لذلك الواشي المَهين الذي أفسد بوشايَتِه الوُدَّ بين الشاعر والنعمان بن المنذر ملك الحيرة، الأمر الذي تسبب في أن يُهدر النعمان دم النابغة، ولم يعف عنه إلا بعد أمدٍ طويل؛ فلذلك عَمِدَ النابغة إلى حذف المسند إليه (الفاعل) الدال على ذلك الواشي إهانةً له واحتقارًا، وإشارةً إلى أنه أحقر من أن يجرى له ذكر على لسانه.

(١) يقول: ابن عمي هذا سريع إلى الخطأ والتعدي عليَّ، وليس بسريع إلى الكرم حين يُدعى إليه، وهو البخيل الحريص على الدنيا الذي يضيّع دينه ولا يضيّع ماله.

(٢) البيت للنابغة الذبياني قاله للنعمان بن المنذر بعدما أوقع الوشاة بينهما حتى أمرَ النعمانُ بقتل النابغة، يقول: إن بلغك الواشي عني أني خنتُك، فإن هذا الواشي هو المخادع الكاذب.

والآن -عزيزي الطالب- راجع حديثك لترى أنك تفعل مثل هذا في كلامك، ستجدُك تحذف المسند إليه من كلامك أحيانًا دون أن تشعر، فإذا كنت غاضبًا من زميلك (عاصم)، وسألك عنه سائلٌ فقال: (أين عاصمٌ؟)، ستجيبه قائلًا: (في الفصل) هكذا دون أن تذكر اسمه، فلم تقل: (عاصمٌ في الفصل) لأنك غاضب منه ولم ترد أن تذكر اسمه تحقيرًا له.



أ- لا يجوز الحذف في البلاغة إلا بشرطين:

الأول: وجود دليل يدل على المحذوف حتى يفهم السامع المراد و يحدد المحذوف. الثاني: وجود غرضٍ بلاغيِّ يرجح الحذف على الذكر.

ب- يحذف المسند إليه لأغراض بلاغية منها:

١- الاختصار والإيجاز.

٢- تعيُّن المسند إليه حقيقة أو ادعاء.

٣- ضيق المقام.

٤- تعظيم المسند إليه.

٥- تحقير المسند إليه.



### تدريبات وأنشطة



### س١: أجب عن الأسئلة الآتية:

- ١ ما شرطا حذف المسند إليه؟
- ٢- اذكر خمسة من الأغراض البلاغية لحذف المسند إليه إجمالًا.
  - ٣- متى يتحقق ضيق المقام غرضًا بلاغيًّا لحذف المسند إليه؟
    - ٤ كيف تحدد أن حذف المسند إليه لتعظيمه أو تحقيره؟
- س٢: بين فيها يلى الغرض البلاغي لحذف المسند إليه مع التوضيح:
  - ١ قوله تعالى: ﴿ وَمَا أَدْرَىٰكَ مَا هِيهُ اللَّهِ مَا أَدْرَىٰكَ مَا هِيهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللهُ اللهُو
- ٢ قوله تعالى: ﴿ فَقَالَ إِنِّ أَحْبَتُ حُبُّ ٱلْخَيْرِ عَن ذِكْرِ رَبِّي حَتَّىٰ تَوَارَتْ بِٱلْحِجَابِ اللهُ .
  - ٣- قوله تعالى: ﴿ وَأَسْتَوَتْ عَلَى ٱلْجُودِيِ ﴾.
- ٤ في الحديث الشريف: (جاء رجل إلى رسول الله ﷺ فقال: يا رسول الله من أحق الناس بحسن صحابتي؟ قال: أمك... إلخ)<sup>(۱)</sup>.
  - ٥ قال الشاعر: تُسائلني ما الحبُّ قلت: عواطفُ \*\* منوعة الأجناس موطنها القلبُ
    - ٦ قول الشاعر: قال لي: كيف أنت؟ قلت: عليلٌ \*\* سهرٌ دائمٌ وحزنٌ طويلُ
      - ٧- قولك في حق شخص: لص محتال.

<sup>(</sup>١) متفق عليه.

### س٣: اختر الإجابة الصحيحة من بين البدائل التالية عقب كل سؤال فيها يلى:

١ - الغرض البلاغي لحذف المسند في قوله تعالى: ﴿ عَجُوزٌ عَقِيمٌ ﴾ هو ....

(ضيق المقام - تعظيم المسند إليه - تحقير المسند إليه)

٢ - الغرض البلاغي لحذف المسند إليه في قول الشاعر:

### حريضٌ على الدنيا مُضِيعٌ لدِينِه \*\* وليس لما في بَيتِه بِمُضِـــيع

(الاختصار والإيجاز - تعظيم المسند إليه - تحقير المسند إليه)

٣- قال تعالى: ﴿ سَاحِرُ كَأَبُ ﴾ خُذف المسند إليه هنا لغرض ....

(الاختصار والإيجاز - تعظيم المسند إليه - تعينه ومبالغة في الذم)

### س $\boldsymbol{\xi}$ : ضع علامة ( $\boldsymbol{\lambda}$ ) أمام العبارة الصحيحة، وعلامة ( $\boldsymbol{X}$ ) أمام العبارة الخطأ فيها يلي، مع تصويب الخطأ:

- ١ يمكن أن يُؤدَّى المعنى دون وجود المسند إليه حقيقة وتقديرًا.
- ٢ غرض الاختصار في حذف المسند إليه عام في كل حذف.
- ٣- تعيين المسند إليه يكون حقيقة أو ادعاء.
- ٤ يكون حذف المسند إليه لغرض بلاغي إذا كان واجب الحذف.

### س٥: مثل لما يأتي من بليغ القول:

- ١ مسند إليه حُذف لضيق المقام.
- ٢ مسند إليه حُذف لتَعَيُّنِه ادعاءً.
  - ٣- مسند إليه حُذف للتعظيم.



## الدرس الثالث فكر المسند إليه

### أهداف الدرس:

### بنهاية الدرس يتوقع أن يكون الطالب قادرًا على أن:

- 🔆 يعدد الأغراض البلاغية لذكر المسند إليه.
- 🔆 يستنتج الأغراض البلاغية لذكر المسند إليه من أمثلة مقدمة له.
- 🎇 يوازن بذائقته البلاغية بين الأغراض المختلفة لذكر المسند إليه.
- 🔆 يذكر أمثلة لما اجتمع فيه أكثر من غرض بلاغي لذكر المسند إليه.

# وصف الدرس:

يتناول هذا الدرس الأغراض البلاغية لذكر المسند إليه، وأسرار ها البلاغية.



علمت -عزيزي الطالب- أنه إذا وُجدَ دليل يدل على المسند إليه فللمتكلم أن يحذفه إيجازًا واختصارًا.

• فإذا سألك سائلٌ: (أين محمد)؟

• ستجيبه قائلًا: (في المسجد) دون ذكر (محمد) وهو المسند إليه؛ لأنه قد سبق ذكره في السؤال، ووجوده في السؤال يدل عليه.

لكنك قد تجد في نفسك حاجةً إلى ذكر (محمد) مرة أخرى في كلامك مع وجود الدليل الذي يُجيز لك الحذف؛ لسبب بلاغي أردته.

### الأغراض البلاغية لذكر المسند إليه:

الأغراض أو الدواعى التى تدعو المتكلم إلى أن يذكر المسند إليه كثيرة، منها:

### ١ إرادة الإيضاح والتقرير:

قد يفضل المتكلم ذكر المسند إليه في موضع يجوز له حذفه؛ لأنه يريد أن يَعرِض كلامه واضحًا مؤكدًا مُقررًا لا لَبس فيه ولا خفاء.

من ذلك قوله تعالى: ﴿ وَيَسْتَلُونَكَ عَنِ ٱلرُّوجَ قُلِ ٱلرُّوحُ مِنْ أَمْرِ رَبِّ وَمَا أُوتِيتُم مِّنَ ٱلْعِلْمِ إِلَا قَلِيهُ قَلْ الرُّوحُ مِنْ أَمْرِ رَبِّ وَكَانَ يمكن أَن يُحذف لسبق ذكره قي الجواب وكان يمكن أن يُحذف لسبق ذكره في الآية: ﴿ وَيَسْتَلُونَكَ عَنِ ٱلرُّوحِ ﴾؛ ولكن الحق سبحانه ذكر (الروح) مرة ثانية فقال: ﴿ قُلِ ٱلرُّوحُ مِنْ أَمْرِ رَبِّ كَ لِيتضح هذا الجواب ويتقرر ويتأكد في عقل السامع، ويكون أشبه بالقواعد الراسخة الواضحة المقررة التي لا يسأل عنها إلا جاهل، وهو أن الروح من خفايا علم الله الذي لم يطلع عليه أحد من خلقه.

ومن ذلك قوله تعالى: ﴿ وَإِن تَعَجّبُ فَعَجَبُ فَوَهُمُ أَءِ ذَا كُنَّا تُرَبًا أَءِنَا لَفِي خَلْقِ جَدِيدًا أَوْلَكِيكَ ٱلنَّذِينَ كَفَرُوا بِرَجِّم وَأُولَكِيكَ ٱلْأَغْلَالُ فِي آعْنَاقِهِم وَأُولِكِيكَ أَصَعَبُ ٱلنَّارِ هُم فِيها خَلِدُونَ وَلَا الله وَلَوْ الله وَلَا ال

<sup>(</sup>١) خصائص التراكيب: ص١٨٦ أد. محمد أبو موسى، مكتبة وهبة، الطبعة الخامسة ١٤٢١هـ- ٢٠٠٠م.

ومن ذكر المسند إليه إيضاحًا وتقريرًا ما يكون في مقام الفخر بالنفس أو الأهل والقبيلة وذكر مناقبهم ومكارمهم: مثل قول عمرو بن كلثوم (١)

وقد علم القبائلُ من مَعَدِّ \*\* إذا قُببُ بأبطَحها بُنيا العاصمون إذا عُصينا بأنا العاصمون إذا عُصينا وأنا المُعلمون إذا عُصينا وأنا المُعلمون إذا قدرنا \*\* وأنا المُهلكون إذا أُتيانا وأنا المُعلمون بها أردنا \*\* وأنا النازلون بحيث شِينا(\*)

انظر كيف كرر الشاعر ذكر المسند إليه مع كل جملة، وواضح جدًّا أنه كان يستطيع الاستغناء عن ذكره كأن يقول: (بأنا العاصمون إذا أُطعنا، والغارمون إذا عُصينا، والمُنعمون إذا قدرنا، والمُهلكون إذا أُتِيسنا، والحاكمون بها أردنا، والنازلون بحيث شينا) ولكن الشاعر في مقام يُعدد فيه مناقب قومه ومكارمهم، وقد امتلأت نفسه بتلك المعاني حتى تكاد تتفجر عزًّا وفخرًا واقتدارًا، "وإحساسه بهذه المكارم لا يكفيه أن يذكر هذه المناقب غير منسوبة كل واحدة منها إلى قومه نسبة مستقلة؛ ليكون في ذلك تقريرٌ لها وإبرازٌ، وهكذا أحسها الشاعر بل أحسها الناس كها يدعي، انظر إلى قوله: وقد علم القبائل من مَعدًّ، وكيف أشعرك بهذا أن تلك المناقب المذكورة لا يدعيها لقومه، وإنها هي مفاخر مقرَّرة لقبيلته العظيمة (تَغْلِب) قد علمتها القبائل من مَعدًّ، أي هي ذائعة مشهورة في آفاق جزيرة العرب التي تنتشر في كل أرجائها قبائل مَعدًّ "(").

فذكر المسند إليه وتكراره مع كل مكرمة من تلك المكارم التي ذكرها يجعل كل واحدة منها معنًى مستقلًا بذاته، صالحًا بأن يذكر منفردًا عند ذكر مفاخر قومه ومكارمهم، وفي ذلك إيضاح وتقرير وتأكيد لتلك المحامد والمكارم.

<sup>(</sup>١) هـو عمرو بـن كلثـوم التغلبـي (تـوفي حـوالي عـام ٤٠ قبـل الهجرة) شـاعر جاهـلي مجيـد مـن أصحـاب المعلقـات، مـن الطبقـة الأولى، ولـد في شـهالي جزيرة العرب في بـلاد ربيعـة. وتجـوّل فيهـا وفي الشـام والعـراق ونجـد، كان مـن أعـز النـاس نفسًـا، وهـو قاتـل وهـو مـن الفُتَّـاك الشـجعان، سـاد قبيلتـه تغلـب، وهـو قاتـل الملـك عمـرو بـن هنـد ملـك الحـيرة وقصـة قتلـه مشـهورة، (اسـتعن بأسـتاذك وابحـث عـلى الإنترنـت لتعرفهـا).

<sup>(</sup>٢) يقول: إنَّ جميع القبائل العربية علمت عندما اجتمعت وضربت بيوتها في الأبطح بأن قبيلته أعز القبائل وأعظمها فإنهم يحمون من يطيعهم، وأنهم يحكمون فإنهم يحكمون بما أرادوا، والمهلكون لمن اعتدى عليهم، وأنهم يحكمون بما أرادوا، وينزلون بأي مكان يريدونه مرعى لدوابهم وأنعامهم.

<sup>(</sup>٣) خصائص التراكيب: ١٨٧ بتصرف يسير.

### ٢. التلذذ بذكر المسند إليه:

هناك بعض المعاني التي تكون أشد تعلقًا بنفس المتكلم، فيحرص على إبرازها وإشاعتها في جو كلامه فيذكرها مرارًا وتكرارًا؛ متلذذًا بذكرها؛ مستأنسًا بتكرارها، فتجد الحبيب -مثلًا- يُكثر من ذكر اسم حبيبه، كقول قيس (۱):

### ألا ليت لُبني لم تكن لي خُلَّةً \*\* ولم تلقني لُبني ولم أدر ما هيا

فالشاعر لشدة تعلقه بحبيبته (لُبْنَى) كان يتمنى أن لم يكن عَرفها أو لَقِيَها، وتجده قد ذكرها مرةً في بداية كلامه، وكان يكفيه ذلك ليعطف عليه كلامها دون تكرار لاسمها فيقول: (ولم تلقني ولم أدر ما هيا)؛ ولكنه متعلقٌ بها أشد التعلق، يُحبها ويُحب أن ينطق باسمها، فذكر الاسم وكرره تلذذًا بنُطْقِه. ومثله قول مجنون ليلى (٢):

### بالله يا ظَبْيَاتِ القاع قُلْن لنا \*\* ليْلايَ منكنَّ أم ليلي مِنَ البَشَرِ؟ (٣)

الشاعر مُولَعٌ بحب ليلي، مجنونٌ بَها، ولشدة إعجابه بجهالها يسأل الظباء عنها: أهي من جنس الظباء أم من البشر؟ وكان يمكنه حذف المسند إليه فيقول: (أم من البشر؟)؛ لكنه وهو المجنون بحبها يحب ذكر اسمها تلذذًا بالنطق به.

وأنت -عزيزي الطالب- تفعل مثل هذا في كلامك، تذكر مَن تحب وتكرر ذكر اسمه في كلامك مرارًا وتكرارًا دون ملل تلذذًا بذكر ذاك الاسم، فلو سألك أحدهم عن فضل أبيك، ستجدُك تقول له: (أبي -أطال الله بقاءه- سندي وقوتي، أبي شيخي وأستاذي ومعلمي، أبي نعمةُ الله في حياتي، أبي لا يؤخر لي طلبًا أطلبه، أطال الله عمر أبي ووفقني إلى بره والوفاء ببعض حقه عليًّ)

أرأيت -عزيزي الطالب- كيف أنك ذكرت أباك في كلامك أكثر من مرة؟ فأنت ما فعلت هذا إلا حبًّا لأبيك وتلذذًا بذكره، وهكذا كل شيء له زيادة تعلُّقِ بالقلب تجد له زيادة تعلُّقِ باللسان.

<sup>(</sup>١) قيس بن ذُرَيْح بن حذافة الكناني، شاعر، من العشاق المُتَكَوِين. اشتهر بحب "لبنى بنت الحباب الكعبية". وهو من شعراء العصر الأموي، ومن سكان المدينة. كان أخًا للحسين بن على بن أبي طالب في الرضاعة، أرضعته أم قيس. وأخباره مع لبنى كثيرة جدًّا، وشعره عالي الطبقة في الغزل ووصف الشوق والحنين، و(الخُلَّة / الخليل والصاحب يستوي فيه المذكر والمؤنث).

<sup>(</sup>٢) قيس بن الملوّح بن مزاحم العامري (توفي ٦٨ هـ = ٦٨٨ م): شاعر غزل، من العشّاق المُتيَّمِين، من أهل نجد. لم يكن مجنونًا وإنها لقب بذلك لهيامه في حب "ليلى بنت سعد". قيل في قصته: نشأ معها إلى أن كبرت وحجبها أبوها عنه، فهام على وجهه ينشد الأشعار ويأنس بالوحوش، فيراه الناس حينًا في الشام وحينًا في نجد وحينًا في الحجاز، إلى أن وُجِد مُلقى بين أحجار وهو ميت فحُمل إلى أهله.

<sup>(</sup>٣) ظبيات: جمع ظبية وهي حيوان معروف يشبه الغزال، كثيرًا ما شبه الشعراء به المرأة في جمال عيونها وتناسق قوامها وخفته.

### ٣ الرغبة في إطالة الكلام وبسطه:

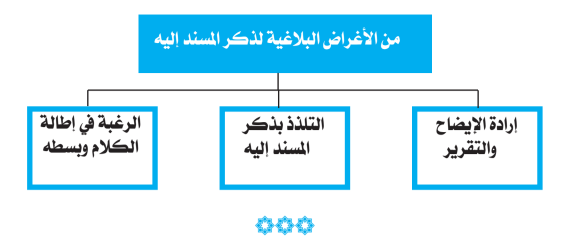
أحيانًا ما يجد المتكلم في نفسه رغبة في إطالة الكلام وبسط حديثه؛ لأنه يتحدث مع من تشرف نفسه بالحديث إليه، وتسعد روحه بالوقوف بين يديه، فتراه يطيل حديثه ويذكر ما يمكنه حذفه لدلالة غيره عليه.

وأشهر ما يذكره البلاغيون مثالًا لذلك قوله تعالى: حكاية عن موسى الله لما سأله ربنا -وهو بكل شيء عليم-: ﴿ وَمَا تِلْكَ بِيَمِينِكَ يَمُوسَىٰ ﴿ الله الله الله الله الله الذي في يقل: (عصا) كما يكون الجواب في مثله، (فأنت إذا كنت ممسكًا بقلمك وسألك سائل ما الذي في يدك؟ ستقول: "قلم" فقط ولن تقول هو قلمي أكتب به وأذاكر دروسي...)؛ ولكن موسى الله أراد بسط الحديث وإطالة مقام التحدث إلى الله الله الأنه تشريف ما بعده تشريف، ولهذا أخذ يتحدث عن عصاه، ويذكر ما لا يقتضيه السؤال استرسالًا منه في الحديث وتطويلًا، فقال: ﴿ هَى عَصَاى أَتَوَكَّوُا عَلَيْهَا وَأَهُشُ بِهَا عَلَى عَنَمِى وَلِي فِيهَا مَارِبُ أُخْرَى ﴿ الله الله الله الكلام به حديثه، ثم استرسل في ذكر استعالات العصا فقال: ﴿ أَتَوكَوُ أَعَلَيْهَا وَأَهُشُ بِهَا عَلَى عَنَمِى ﴾ ثم عديثه، ثم استرسل في ذكر استعالات العصا فقال: ﴿ أَتَوكَوَ أُع عَلَيْهَا وَأَهُشُ بِهَا عَلَى عَنَمِى ﴾ ثم لم يذكر لها شيئًا آخر فقال: ﴿ وَلِي فِيهَا مَارِبُ أُخْرَى ﴾ وما ذلك إلا لحرصه الشديد لأن يطيل الكلام لم يذكر لها شيئًا آخر فقال: ﴿ وَلِي فِيهَا مَارِبُ أُخْرَى ﴾ وما ذلك إلا لحرصه الشديد لأن يطيل الكلام ويبسطه وهو واقف بين يدي الملك الله .

وتخيّل -عزيزي الطالب النابه- أنك دُعيت إلى لقاء شيخ الأزهر لتكريمك ضمن المتفوقين والمتميزين من أبناء الأزهر، ثم أثناء التكريم وجّه فضيلة الإمام حديثه إليك قائلًا: يا أحمد، ما هذا الذي تمسكه بيدك؟ ستقول: (هو هاتفي أهدانيه أبي لتفوقي، أُجري به اتصالاتي، وأستخدمه في متابعة دروسي عبر الإنترنت، وهو وسيلتي لتوثيق لحظاتي الرائعة مع من أحب، فهل تسمح لي فضيلتك أن ألتقط صورة به مع سعادتك؟).

أرأيت - وفقك الله لكل خير - كيف أنك كنت حريصًا على إطالة أمد المحادثة بينك وبين فضيلة الإمام الأكبر؛ لسعادتك بحديثك معه، وحرصك على طول لقائك به؟ وكان يغنيك عن كل ما قلت أن تجيب قائلًا: (هاتفٌ)؛ ولكنك عمدت إلى إطالة الكلام وبسطه عمدًا، وهكذا فعل موسى الكلام وبسطه وعادة ما تكون وسيلته الأولى ولله المثل الأعلى - وهكذا يفعل كل راغبٍ في إطالة الكلام وبسطه، وعادة ما تكون وسيلته الأولى لذلك ذكر المسند إليه.







### الأغراض البلاغية التي تدعو المتكلم إلى أن يذكر المسند إليه كثيرة، منها:

١ - إرادة الإيضاح والتقرير.

٢ - التلذذ بذكر المسند إليه.

٣- الرغبة في إطالة الكلام وبسطه.



### تدريبات وأنشطة





### س١: أجب عن السؤالين الآتيين:

- ١ اذكر ثلاثة من الأغراض البلاغية لذكر المسند إليه إجمالًا.
- ٢ ما الفرق بين الاستلذاذ بذكر المسند إليه، والرغبة في إطالة الكلام وبسطه؟

### س٢: بين فيها يلى الغرض البلاغي لذكر المسند إليه مع التوضيح:

- ١ قوله تعالى: ﴿ أُوْلَتِكَ عَلَىٰ هُدًى مِن رَبِهِم ۖ وَأُوْلَتِكَ هُمُ ٱلْمُفْلِحُونَ ۞ ﴾ [البقرة: ٥].
  - ٢- قولك: الله ربي، الله حسبي.
- ٣- قوله تعالى: ﴿ قَالَ هِيَ عَصَاىَ أَتَوَكَّؤُا عَلَيْهَا وَأَهُشُّ بِهَا عَلَىٰ غَنَمِي وَلِيَ فِيهَا مَثَارِبُ أُخْرَىٰ ﴿ ﴾.
- 3- قوله تعالى: ﴿ هُوَ اللّهُ اللّهِ مُوَ اللّهُ إِلّا هُوَ عَلِمُ الْغَيْبِ وَالشّهَادَةِ هُوَ الرَّحْمَنُ الرَّحِيمُ ﴿ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ ا

### ٥- قول البوصيرى:

مُحَمَّدٌ أَشْرَفُ الأَعْرَابِ والعَجَمِ \*\* مُحَمَّدٌ خَيْرُ مَنْ يَمْشِي عَلَى قَدَمِ مُحَمَّدٌ باسِطُ المَعْرُوفِ جَامِعَةً \*\* مُحَمَّدٌ صاحِبُ الإِحْسانِ والكَرَمِ مُحَمَّدٌ باسِطُ المَعْرُوفِ جَامِعَةً \*\* مُحَمَّدٌ صاحِقُ الأَقْوَالِ والكَلِم مُحَمَّدٌ تاجُ رُسْلِ الله قاطِبَةً \*\*

| تصويب الخطأ: | فيها يلي، مع | م العبارة الخطأ | حة، وعلامة ( X ) أماه | ً) أمام العبارة الصحي | <b>س۳: ضع علامة</b> (√ |
|--------------|--------------|-----------------|-----------------------|-----------------------|------------------------|
|--------------|--------------|-----------------|-----------------------|-----------------------|------------------------|

| ( | ) | ١ - يسأل عن السر البلاغي إذا وجب ذكر المسند إليه.                      |
|---|---|------------------------------------------------------------------------|
| ( | ) | ٢- لا يسأل عن السر البلاغي لذكر المسند إليه إلا حين يجوز ذكره أو حذفه. |
| ( | ) | ٢- أغراض ذكر المسند إليه محدودة.                                       |
| ( | ) | ٤ - الأصل ذكر المسند إليه لأنه ركن أساسي في الجملة.                    |
|   |   | total filt to                                                          |

### س٤: مثل لما يأتي من بليغ القول:

- ١ مسند إليه ذُكر لإرادة الإيضاح والتقرير.
  - ٢ مسند إليه ذُكر للاستلذاذ بذكره.
- ٣- مسند إليه ذُكر للرغبة في إطالة الكلام وبسطه.



### أهداف الدرس:

### بنهاية الدرس يتوقع أن يكون الطالب قادرًا على أن:

- 🔆 يذكر الأغراض البلاغية لتعريف المسند إليه بالمَوصُولية.
  - 🎇 يوازن بين الأغراض البلاغية للتعريف بالموصولية.
  - 🔆 يشرح الأغراض البلاغية لتعريف المسند إليه بالإشارة.
- \* يوظِّف اسم الإشارة للدلالة على التحقير مرة وعلى التعظيم أخرى.
  - 🔆 يستنتج الأغراض البلاغة لتعريف المسند إليه في أمثلة مقدمة له.

# وصف الدرس:

يتناول هذا الدرس الأغراض البلاغية لتعريف المسند إليه بالموصولية، والأغراض البلاغية لتعريفه بالإشارة.

#### تمهيد

درست -عزيزي الطالب النابه- في علم النحو أن:

النكرة: "اسم شائع في أفراد جنسه" يقصدون بذلك: أنه اسم يدل على شيء واحد؛ لكنه غير محددٍ؛ بسبب إطلاقه على أفراد كثيرة من نوعه تشابهه في حقيقته (المالبُ - حديقة - نهرٌ) فهي كلمات تدل على شيء واحد، لكنه غير محدد والا معيَّن، فهو يطلق على كثيرين.

- فكلمة (طالب) تطلق على (أحمد ومصطفى وعبد الرحمن.... وعلى آلاف غيرهم من طلاب العلم).
  - وكذلك كلمة (حديقة) تطلق على (كل أَرضِ ذات شجر مُثمرٍ).
  - وكذلك (نهرٌ) تطلق على (النيل ودجلة والفرات وجميع أنهار الدنيا).

فالنكرة لا يقصد بها شيء واحدٌ معيَّنٌ مخصوصٌ، وإنها هي اسم لشيء له نظائر كثيرة تشبهه.

أما المعرفة: فهي كل اسم دل على شيء معيَّن مثل: (أنا - محمد - هذا - الحديقة - نهر النيل) فهذه الكلمات وغيرها من المعارف تحدد المقصود منها تحديدًا واضحًا لا لبس فيه.

### ودرست أن المعارف في العربية ستة أنواع هي:

- لأنك قد تُعرِّف الاسم بواسطة الضمير (أنا أنت هو).
- أو تعرِّفه باسمه الدال عليه (أحمد مصطفى عبد الرحمن).
- أو تعرِّفه بواسطة جملة الصلة كما في الاسم الموصول (رأيت الذي زارك أمس).
  - أو تعرِّفه بواسطة الإشارة إليه كما في اسم الإشارة (هذا كتابُ).
- أو تعرِّفه بواسطة (أل) (أعطني الكتاب) تقصد كتابًا محدَّدًا معهودًا بينك وبين مخاطبك.
- أو تعرِّفه بواسطة إضافته إلى إحدى هذا المعارف، فالمضاف إلى معرفةٍ معرفةٌ (رأيت نهر النيل) فكلمة (نهر) نكرة لأنها تدل على شيء غير معين؛ لكنك لما أضفتها إلى (النيل) وهو علم على نهر محدَّد معروف للسامع صارت النكرةُ معرفةً بالإضافة.

<sup>(</sup>١) النحو الوافي: ١/ ٢٠٨ لعباس حسن، بتصرف يسير.

وحقُّ المسند إليه أن يكون معرفة؛ لأنه محكوم عليه، والحكم على المجهول لا يفيد إفادة تامة، فقولك: «زارني رجل» لم يحدد للسامع الزائر المقصود، وإن كان قد أفاده أنه من جنس الرجال، أما إذا قلت: (زارني محمدٌ)، فقد عيَّنت له زائرًا معروفًا معيَّنًا عنده.

والمسند إليه: قد يُعرَّف بإحدى هذه المعارف التي ذكرتها لك لأغراض بلاغية يقصدها المتكلم، وقد يأتي نكرةً لأغراض بلاغية رائقةٍ أخرى سندرسها -بإذن الله - في الدرس التالي (تنكير المسند إليه). وفي هذا الدرس -عزيزي الطالب - نبيِّن لك الأغراض البلاغية لتعريف المسند إليه، ولكننا سوف نقتصر على دراسة الأغراض البلاغية لطريقين فقط من طرق التعريف التي ذكرتها لك هما:

### أ. التعريف بالموصولية. بالإشارة.

لأن تعريف المسند إليه بهذين الطريقين يطوي كثيرًا من اللطائف البلاغية والدقائق البيانية التي شاعت في فصيح القول: (قرآنًا، وسنة، وشعرًا، ونثرًا)، ولأن تعريف المسند إليه بغيرهما من المعارف الأربعة الباقية لم يقف عنده البلاغيون كثيرًا؛ لأنه لا يحوي شيئًا ذا بالٍ من الأغراض البلاغية أو الأسرار البيانية.



### أولاً: الأغراض البلاغية لتعريف المسند إليه بالموصولية



الأصل أن يُعرِّف المتكلمُ المسندَ إليه بالموصولية إذا كان لا يَعرِفُ له اسمًا يذكره به، ولا هو موجود في مجلسه ليشير إليه.

تقول لصاحبك: (جاء الذي أهداك الكتاب أمس) فلو كنت تعرف المسند إليه لكنت ذكرته باسمه؛ لكنك لا تعرف عنه إلا هذا الفعل فعرَّفته بها عرفت عنه، عن طريق استعمال اسم موصول مناسب ثم جعلت الفعل الذي تعرفه صلةً له كاشفة عنه.

هذا هو الأصل، لكن أحيانًا يكون المتكلمُ عالمًا باسم المسند إليه ويستطيع تعريفه به، لكنه يفضِّل تعريفه بالمغيِّ أراده.

والأغراض البلاغية التي يُعَرَّف المسند إليه بالموصولية من أجلها كثيرة، منها:

### ١ استهجان التصريح باسمه:

فقد يَستقبِحُ المتكلمُ أو يَسْتَهجنُ التصريحَ باسم المسند إليه فيعرِّفه بالموصولية؛ هروبًا من التصريح بها يكره، من ذلك قول الفقهاء: "الذي يخرج من السبيلين ناقضٌ للوضوء" يقصدون البولَ والغائطَ وكل خارج من القُبلِ أو الدُّبُر؛ لكنهم لما كَرِهوا أن يصرِّحوا باسم الخارج لقذارته اكتفوا بأن يكنُوا عنه بواسطة الاسم الموصول فقالوا: الذي يخرج من السبيلين...".

وفضلًا عن الاستهجان تجد سرًّا آخر وهو أن استعمال الاسم الموصول هنا أفاد العموم (أي كل ما يخرج من القبل أو الدبر سواء أكان بولًا، أم غائطًا، أو ريحًا، أو دمًا، أو غير ذلك) وذلك أوجز من أن يُضطروا إلى محاولة حصر ما يخرج وتعديده واحدًا واحدًا، فاسم الموصول فوق إفادته التكنية عما يُستقبح ذكره هنا فقد أفاد العموم والشمول، كما أفاد الإيجاز والاختصار.

ومن أمثلة التعريف بالموصولية لاستهجان التصريح باسم المسند إليه قول حسان بن ثابت الخاطب أم المؤمنين عائشة ويُبرئ نفسه مما نسب إليه في حادثة الإفك:

مُهَذَّبَةٌ قَد طَيَّبَ اللهُ خِيمَها \*\* وَطَهَّرَها مِن كُلِّ سوءٍ وباطِلِ فإِنْ كُنْتُ قَدْ قُلْتُ الذي قَدْ زَعَمْتُمُ \*\* فَلا رَفَعَتْ سَوْطِي إِلِيَّ أَنَامِلِي فإِنْ كُنْتُ قَدْ قُلْتُ الذي قَدْ قِيلَ ليس بلائِطٍ \*\* بها الدهرَ، بل قولُ امْرِئِ بي مَاحِلِ (١) وإنَّ الذي قَد قِيلَ ليس بلائِطٍ \*\*

ترى حسانًا على يمدح أم المؤمنين ويصفها بها يليق بها من كريم الصفات، وينفي ما نسب إليه من سبّه لها أو الخوض مع الخائضين في حديث الإفك عنها؛ لكنه ما استطاع أن يُصرِّح بهذا الكذب المُفْتَرَى عليها، والإفك الذي ألحقه المنافقون بها لشناعته و فظاعته، فكنى عنه وأخفاه؛ استهجانًا له واستبشاعًا وكراهةً للنطق به، فتجده لذلك عرَّف المسند إليه بالموصولية في قوله: "وإن الذي قد قيل ليس بلائطٍ".

ومن التعريف بالموصولية استهجانًا؛ ولكن لغير المسند إليه قوله: "فإِنْ كُنْتُ قَدْ قُلْتُ الذي قَدْ زَعَمْتُمُ" فقد عرَّف المفعول به بالموصولية استهجانًا للتصريح باسمه لفظاعته وشناعته.

### ٢ زيادة تقرير الغرض المسوق له الكلام:

قد يعرَّف المسند إليه بالموصولية لزيادة تقرير الغرض المسوق له الكلام وتأكيده، يقصدون بذلك: أن يكون في جملة الصلة ما يؤكد المعنى المراد من الكلام.

خُذ لذلك مثلًا قول الحق سبحانه: ﴿ وَرَوَدَتُهُ ٱلَّتِي هُوَ فِ بَيْتِهَا عَن نَفْسِهِ وَغَلَقَتِ ٱلْأَبُوبَ وَقَالَتُ هُوَ فِ بَيْتِهَا عَن نَفْسِهِ وَغَلَقَتِ ٱلْأَبُوبَ وَقَالَتُ هَيْ لَكُ لَلْكُ لَلْكُوبَ الظَّلِلْمُونَ اللَّهِ ۚ إِنَّهُ لِكُ الظَّلِلْمُونَ اللَّهِ ۗ إِيوسَفَ: ٢٣] هَيْتَ لَكَ قَالَ مَعَاذَ ٱللَّهِ ۚ إِنَّهُ رَبِي آخَسَنَ مَثْوَاكً إِنَّهُ لَا يُفْلِحُ ٱلظَّلِلْمُونَ اللَّهِ ۗ إِيوسَفَ: ٢٣]

فالغرض المسوق له الكلام هنا بيان نزاهة يوسف المسلا وطهارته مما دُعي إليه، ولو قيل: (وراودته زليخا أو امرأة العزيز عن نفسه وغلّقت الأبواب وقالت هيت لك قال معاذ الله....) لكان كافيًا في بيان نزاهته؛ ولكن الحق سبحانه أراد أن يُبيِّن شديد نزاهته وطهارته وعظيم بُعْدِه وتَرَفُّعِه عن الفاحشة، فعرَّف المسند إليه (زَليخا) بالموصولية؛ لأن جملة الصلة تحمل مزيدًا من الدلالة على طهارته ونزاهته؛ فالله سبحانه لما قال: ﴿وَرَوَدَنّهُ اللّي هُو فِ بَيْتِهَا ﴾ دلَّ على أن سبل المعصية كانت ميسَّرة ومهيَّأة له؛ ولكنه أبى إلا الطهر والعفاف، فها هي ذي المرأة التي هو في بيتها متمكنًا من الخلوة بها، تدعوه إلى الفاحشة وتلحُّ عليه، وهي ذات منصب قادرة على معاقبته، وذات جمال يُزيِّنُ المعصية لكل غافل؛ لكنه مع كل ذلك أبى واستعصم وقال: ﴿مَعَاذَ اللّهِ إِنّهُ, رَبِي ٓ أَحْسَنَ مَثُواى اللّهُ لِا يُقَدِّهُ لَا يُقَلِحُ ٱلظَّلِمُونِ فَهُ اللهُ وَاللّهُ فَي الطُّهر.

<sup>(</sup>١) خِيمها: خُلُقها، وقيل: أصلها، ليس بلائط: أي ليس بلازم، والماحل: هو الذي يمشي بين الناس بالنميمة. يقول: إنها مهذبة قد طيب الله خُلُقها، وطهَّرها من كل سوء وباطل، ويدعو على نفسه إن صح ما نُسب إليه من سب أم المؤمنين، ويبين أن ما ادعي في حقها لا يلحقها ولا يلزمها وإنه من قول الوشاة المنافقين.

والآن انظر -بُنَيَّ- هل كان يغني عن التعريف بالموصولية هنا أن يُذكر الاسم العَلم (زَلِيخا) أو لقبُها؟ إنها أفاد التعريف بالموصولية هنا زيادة تأكيد الغرض المسوق له الكلام وتقريره كها رأيت.

وبعدُ: فإن التعريف بالموصولية هنا ﴿ وَرَوْدَتُهُ ٱلَّتِي هُوَ فِ بَيْتِهَا عَن نَّفْسِهِ عَ ﴾ فيه -فوق ما ذكرنا- استهجانُ التصريح باسمها في هذا الموضع الذي يروي قبيح فعلها وشنيع جُرمها، ولا تَعارض بين الغرضين البلاغيين؛ فإن النكات البلاغية لا تتزاحم، وقيمة الكلام العربي تعلو وتزداد بقدر ما يحمل من أسرار وما يطوي من لطائف.

ومنه قوله تعالى: ﴿ وَضَرَبَ لَنَا مَثَلًا وَنَسِى خُلْقَهُ ۚ قَالَ مَن يُحْيِ ٱلْعِظْمَ وَهِيَ رَمِيمُ اللهُ قُلْ يُحْيِيهَا اللهِ اللهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ ال

فقد عُرِّف المسندُ إليه بالموصولية في قوله تعالى: ﴿ قُلْ يُحْمِيهَا ٱلَّذِى ٓ أَنشَاهَا ٓ أَوَّلَ مَرَوِّ ﴾ فكان يكفي في الجواب أن يقال: (قل يحييها الله)؛ ولكن لما كان الغرض من الكلام إثباتَ قدرة الله على إحياء الموتى وبعثهم من قبورهم، كان التعريف بالموصولية أقدر على تقرير هذا الغرض وتأكيده؛ لأن الصلة حملت الدليل على هذا الإمكان؛ لأن الله سبحانه هو الذي أوجدها من العَدَم أول مرة ومن كان قادرًا على الإنشاء من عَدَم فهو على إعادة الإحياء أقدر.

### ٣\_ التفخيم والتهويل:

قد يكون الغرضُ من تعريف المسند إليه بالموصولية تفخيمَ أمرِه وتهويلَه، وذلك حين يريد المتكلم أن يُبيِّن أن أمر المسند إليه أجلُّ وأعظم من أن يُحيط به وصفٌ أو تعبِّر عنه كلمات، فيستعين بالاسم الموصول ليفيد معنى التفخيم والتهويل لما فيه من إبهام وغموض.

فمنه قوله تعالى: ﴿ فَأَنْبَعَهُمْ فِرْعَوْنُ بِجُنُودِهِ وَغَشِيَهُم مِّنَ ٱلْمِمْ مَا غَشِيَهُمْ ﴿ الله الله الله الله قد عُرِّف بالموصولية ﴿ مَا ﴾ فهي واقعة فاعلًا للفعل ﴿ غَشِيَهُمْ ﴾ والمعنى (فغشيهم الغرقُ) ولكن لما كان الذي أصاب فرعونَ وقومَه هولٌ عظيمٌ وعذابٌ شديدٌ لا يحيط به وصف ولا تفي أيُّ عبارةٍ ببيان حقيقته عُرف المسند إليه بالموصولية ﴿ مَا ﴾ لتدل بإبهامها على ذلك الهول العظيم ليذهب كل عقلٍ في تخيُّله كل مذهب.

<sup>(</sup>١) قصة هذه الآية أن أحد الكافرين قيل هو أُبِيُّ بْنُ خَلَفٍ. وقِيلَ العاصُ بْنُ وائِلٍ، وقِيلَ أَبُو جَهْلِ «جاءَ أَحَدُ هَوُّلاءِ الثَّلاثَةِ إلى رَسُولِ اللهِ عَلَيْ فِي يَدِهِ عَظْمُ إِنْسانٍ رَمِيم فَفَتَهُ وذَراهُ فِي الرِّيحِ وقالَ: يا مُحَمَّدُ أَتَزْعُمُ أَنَّ الله يُحْيِي هَذا بَعْدَما أَرَمَّ (أَيْ بَلَيَ) فَقالَ لَهُ النَّبِي ﷺ: نَعَمْ يُمِيتُكَ الله، ثُمَّ يُحْيِيكَ، ثُمَّ يُدْخِلُكَ جَهَنَّمَ».

ومنه قوله تعالى: ﴿إِذْ يَغَثَى ٱلسِّدُرَةَ مَا يَغَثَىٰ ﴿ النجم ١٦] أي يغشى السدرة أمورٌ عظيمة وخلائقُ كثيرة لا يحيط بها وصف ولا تفي عبارةٌ ببيان جلالها.

وهكذا كل أمر أُرِيدَ تفخيمه وتهويله والدلالة على أنه أجلُّ وأعظم من أن يُوصف، يُعرَّف بالموصولية ليذهب خيال المخاطب في تصوره كل مذهب، سواء في ذلك ما كان في موضع المسند إليه أو غيره.

ومن الدلالة على التفخيم والتهويل في غير المسند إليه قول أبي نُواسٍ: ولقد نَهَزْتُ مع الغُواةِ بِدَلْ وِهِمْ \*\* وأَسَمْتُ سَرْحَ اللّحظ حيثُ أساموا وبلَغتُ ما بَلَغَ امرُؤٌ بشَبابِهِ \*\* فإذا عُصارَة كلِّ ذاكَ آثامُ ('')

الشاعر يذكر أيام لهوه ومُجُونه فيقول: لقد شاركت مع الضالين في ضلالهم وآثامهم، وتركت عيني تنظر للمحرمات حيث شاءت، وبلغتُ أدنى وأحطَّ ما يصله شابٌ ضالٌ بلهوه ومجونه، ثم في النهاية لم أجد حصيلةً لذلك ولا منفعةً سوى الآثام والذنوب التي اسودت بها صحيفة أعمالي أعاذني الله وإياك بُنَيَّ الكريم ولكن الشاعر لما أراد أن يُبيِّنَ مدى الضلال الذي بَلَغَه من العصيان، وارتكاب المحرمات، لم يجد من الكلمات ما يستطيع وصف شديد غوايته أو يبيِّن مدى سوئها وانحطاطها، فعرَّ فَ المفعول به بالموصولية ليساعده الموصول بإبهامه وغموضه على بيان ذلك فقال: (وبلغت ما بلغ امرؤ بشبابه) ليدلَّ بالاسم الموصول على تفخيم أمره وتهويله، ويترك كل سامع يذهب في تَخيُّل ذلك كلَّ مذهبٍ.

### ٤\_ الإشارة إلى وجه بناء الخبر:

وقد يكون التعريف بالموصولية للإشارة إلى وجه بناء الخبر، يقصدون بذلك أن يكون أولُ الكلامِ دالًا على آخره، فالسامعُ تتهيأُ نفسُه بها يسمع في جملة الصلة من بِشَارةٍ أو نذارة قبل أن يسمع الخبر.

مثل قوله تعالى: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحَتِ كَانَتْ لَمُمْ جَنَّتُ ٱلْفِرْدَوْسِ نُزُلًا ﴿ الكهف: ١٠٧] فالذي يسمع صدر الآية ﴿إِنَّ ٱلنِّينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحَتِ ﴾ تستبشِر نفسُه وتتهيَّأ لسماع ما هو آتٍ من خير في عَجُزها (٢) ﴿ كَانَتْ لَمُمْ جَنَّتُ ٱلْفِرْدَوْسِ نُزُلًا ﴾.

ومثلها في البشارة قوله تعالى: ﴿ اللَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ الصَّلِحَتِ طُوبَى لَهُمُ وَحُسَنُ مَاكِ ﴾ [الرعد: ٢٩]. فتعريف المسند إليه بالموصولية أشار إلى وجه بناء الخبر؛ فها إن يسمع السامع قوله تعالى: ﴿ اللَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ الصَّلِحَتِ ﴾ إلا ويعلم علم اليقين أن الخبر بُشرى خير لهم.

أما إذا سمع قوله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ وَمَاتُواْ وَهُمْ كُفَّارٌ ﴾ [البقرة: ١٦١] علم أن عَجُزَ الآية نكالٌ للكافرين ووبالٌ عليهم: ﴿ أُولَيْهِكَ عَلَيْهِمْ لَعَنَهُ ٱللَّهِ وَٱلْمَلَيْكَةِ وَٱلنَّاسِ أَجْمَعِينَ ﴾.

<sup>(</sup>١) نهز بالدَّلو في البئر: ضرب بها لتمتلئ، الغواة: جمع غاوٍ وهو الضال المتهادي في لهوه، أسَمتُ سرح اللحظ: أي تركت عيني تنظر للمحرمات حيث شاءت، عصارة: خلاصة.

<sup>(</sup>٢) صدر الشيء: أوله ومُفْتتَحُه، وعَجَزه: آخره وخاتمته.

### ومثلها في النذارة قوله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ بِعَايَنِنَا سَوْفَ نُصَّلِيهِمْ نَارًا كُلَمَا نَضِجَتَ جُلُودُهُم بَدَّلْنَهُمْ جُلُودًا غَيْرَهَا لِيَذُوقُواْ ٱلْعَذَابُّ إِنَّ ٱللَّهَ كَانَ عَنِهِزًا حَكِيمًا ﴿ النساء: ٥٦].

وهكذا تجد الإشارة إلى وجه بناء الخبر غرضًا شائعًا في التعريف بالموصولية وهو كثير جدًّا في كتاب الله على ، فتجد المبتدأ يحمل من المعاني ما يهيئ النفس إلى الخبر، حتى لتكاد تعرف الخبر قبل النطق به.

### ٥ - تنبيه المخاطب على خطئه:

وقد يكون التعريف بالموصولية لتنبيه المخاطب على خطئه، تجد ذلك حين يكون معنى الخبر مخالفًا ومُضادًّا لما في جملة الصلة، والشاهدُ العَلَمُ في ذلك قول عَبَدَة بن الطبيب (۱):

إِنَّ الَّذِينَ تَرَوْنَهُمْ إِخْوَانَكِ مِ \*\* يَشْفِي غَلِيلَ صُدُورِهِم أَنْ تُصْرَعُوا

البيت من قصيدة للشاعر ينصح بها أبناءه، وينبههم على خطئهم في انخداعهم ببعض الناس الذين يظنونهم إخوانًا لهم فيحسنون إليهم، في حين يضمر هؤلاء القوم لهم الحقد والغِلَّ، فليَّا أراد أن ينبههم على خطئهم لم يقل: (بنو فلان يشفي غليل صدورهم أن تموتوا وتُصرعوا)؛ وإنها عرَّف المسند إليه (اسم إن في البيت) بالموصولية ليستعمل معنى جملة الصلة في بيان غفلتهم وضلالهم وخطئهم حين يُريهم سذاجتهم ومسالمتهم في حسن معاملة من يرجو لهم الموت والهلاك، فجعل المسند إليه (إِنَّ الَّذِينَ تَرُوْنَهُمْ إِخْوَانَك مَ مقابل الخبر (يَشْفِي غَلِيلَ صُدُورهم أَنْ تُصْرَعُوا) ليروا الفرق الشاسع بين ما يبذلون لهم من حبِّ وودٍّ وما يضمره الآخرون لهم من كرهٍ وغلَّ وبغضاء؛ ليفيقوا من غفلتهم وينتبهوا من ضلالهم.

ومثله قوله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ تَدْعُونَ مِن دُونِ ٱللّهِ عِبَادُ أَمْثَالُكُمُ فَادَعُوهُمْ فَلْيَسْتَجِيبُوا لَكُمْ إِن كُنْتُمْ صَدِقِينَ ﴿ إِنَّ ٱللّذِينَ تَدْعُونَ مِن دُونِ ٱللّهِ بالموصولية؛ تنبيها للمخاطبين على خطئهم وضلالهم، فالمسند إليه مع صلته ﴿ إِنَّ ٱلّذِينَ تَدْعُونَ مِن دُونِ ٱللّهِ ﴾ يقابل ويضاد الخبر في المعنى ﴿ عِبَادُ أَمْثَالُكُمُ مَا فَاحْتُوهُمْ فَلْيَسْتَجِيبُوا لَكُم إِن كُنتُمُ صَدِقِينَ ﴾، فهم يظنونهم آلمة يعبدونهم من دون الله، والخبر ينبههم على ضلالهم ويبيِّن أنهم مخلوقون مثلهم لا يملكون لهم ضرَّا لا نفعًا، ولو دعوهم ما استجابوا لهم، فأيُّ ضلالٍ وأيُّ غفلةٍ وأيُّ فسادِ عقلِ هذا؟!

<sup>(</sup>١) عَبَدَة بن يزيد (الطبيب) بن عمرو بن وَعْلة، شاعر مخضرم (أي أدرك الجاهلية والإسلام)، من بني عبد شمس من قبيلة تميم. وقد أدرك عَبَدةُ الإسلام، وأسلم وحسن إسلامه، وشارك في حروب الفتح الإسلامي، وأبلى فيها بلاءً حسناً، كما شارك في فتح بابل، ومعركة القادسية، وقد أشار في شعره إلى مشاركته في فتح المدائن (سنة ١٥-١٦هـ).

# الأغراض البلاغية لتعريف المسند إليه بالموصولية تنبيه المخاطب المستهجان المسوق له والتهويل وجه بناء الخبر الكلام الكلام الكلام الكلام



### يُعرَّف المسند إليه بالموصولية لأغراض بالاغية منها:

- ١. استهجان التصريح باسم المسند إليه.
- ٢. زيادة تقرير الغرض المسوق له الكلام.
  - ٣. التفخيم والتهويل.
  - ٤. الإشارة إلى وجه بناء الخبر.
  - ٥. تنبيه المخاطب على خطئه.



### تدريبات وأنشطة



### س١: أجب عن الأسئلة الآتية:

- ١- بيِّن الأصل في تعريف المسند إليه بالموصولية؟ مع التمثيل.
- ٢- متى يُسأل عن السر البلاغي لتعريف المسند إليه بالموصولية؟ مثِّل لقولك.
  - ٣- اذكر ثلاثة من أغراض تعريف المسند إليه بالموصولية. مع التمثيل.
- ٤- اذكر الأغرض البلاغية الجائزة للتعريف بالموصولية في قوله تعالى: ﴿ وَرَاوَدَتُهُ ٱلَّتِي هُوَ فِ . بَيْتِهَا عَن نَفْسِهِ عَ ﴾.
- ٥ كيف تحد ما إذا كان تعريف المسند إليه بالموصولية للإشارة إلى وجه بناء الخبر، أو لتنبيه المخاطب على خطئه؟

### س٢: بين السر البلاغي لتعريف المسند إليه بالموصولية فيها يلي:

- ١ قوله تعالى: ﴿ قُلْ يُعْيِيهَا ٱلَّذِي ٓ أَنشَا هَاۤ أَوَّلَ مَرَّةً ۗ ﴾.
- ٢ قوله تعالى: ﴿ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحَنتِ طُوبَى لَهُمْ وَحُسْنُ مَابٍ ﴾.
  - ٣- قال تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ بِعَايَلِينَا سَوْفَ نُصِّلِيهِمْ نَارًا ﴾.
    - ٤ قوله ﷺ : «إن الذي أنزلَ الداءَ أنزلَ الشفاءَ» (()
  - ٥ قول الفقهاء: «الذي يخرج من السبيلين ناقضٌ للوضوء».
    - ٦ قول الشاعر:

### إِنَّ الَّذِينَ تَرَوْنَهُمْ إِخْوَانَك م \*\* يَشْفِي غَلِيلَ صُدُورِهم أَنْ تُصْرَعُوا

### س٣: اختر الإجابة الصحيحة من بين البدائل التالية عقب كل سؤال فيها يلى:

- ١ الغرض البلاغي من تعريف المسند إليه بالموصولية في قوله تعالى: ﴿ وَرَاوَدَتُهُ ٱلَّتِي هُوَ فِ بَيْتِهَا عَن نَفْسِهِ عَنْ نَفْسُ عَلَيْ عَلَيْكُ عَلَيْ عَلَيْكِ عَلَيْ عَلَيْكِ عَلَيْكِ عَلَيْ عَلَيْكِ عَلَيْكِ عَلَيْكِ عَلَيْكِ عَلَيْكِ عَلَيْكِ عَلَيْكُوا عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكِ عَلَيْكِ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُوا عَلَيْك
  - ٢ في قول الشاعر: (وبلَغتُ ما بَلَغَ امرُؤُ بشَبابِهِ) المعرف بالموصولية .....

(المسند إليه - المفعول به - المسند)

<sup>(</sup>١) ذكره الحاكم في المستدرك من حديث أبي هريرة ، رقم ٧٤٣٣ ج ٤ ص ٢٢٢. قال: «هَذَا حَدِيثٌ صَحِيحٌ عَلَى شُرَطِ مُسْلِم وَلَمْ يَخُرَّ جَاهُ».

| جَنَّتُ ٱلْفِرْدَوْسِ نُزُلًا ﴾                                                                                           |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ( الإشارة إلى وجه بناء الخبر - استهجانُ التصريح باسمه - التفخيم والتهويل)                                                 |
| ٤ - الغرض من تعريف المسند إليه بالموصولية في قوله تعالى: ﴿إِذْ يَغْشَى ٱلسِّدْرَةَ مَا يَغْشَى ﴾                          |
| (تقرير الغرض المسوق له الكلام - التفخيم والتهويل- تنبيه المخاطب على خطئه)                                                 |
| ٥- الغرض من تعريف المسند إليه بالموصولية في قوله تعالى: ﴿ وَضَرَبَ لَنَا مَثَلًا وَنَسِيَ خَلْقَهُۥ قَالَ مَن             |
| يُحْيِ ٱلْعِظَامَ وَهِيَ رَمِيكُ اللَّهِ قُلْ يُحْيِيهَا ٱلَّذِيَّ أَنشَأَهَآ أَوَّلَ مَرَّةً ﴾                           |
| (التفخيم والتهويل - استهجانُ التصريح باسمه - تقرير الغرض المسوق له الكلام )                                               |
| س $2$ : ضع علامة ( $\sqrt{}$ ) أمام العبارة الصحيحة، وعلامة ( $\mathbf{X}$ ) أمام العبارة الخطأ فيها يلي، مع تصويب الخطأ: |
| ١ – حقُّ المسند إليه أن يكون معرفة، ولكنه قد يأتي نكرة.                                                                   |
| ٢- تعريف المسند إليه بالموصولية واجب في قوله: "وإنَّ الذي قَد قيل ليس بلائِطٍ" ( )                                        |
| ٣- من أغراض تعريف المسند إليه بالموصولية التفخيم والتهويل.                                                                |
| ٤ - لا يمكن أن يجتمع أكثر من غرض بلاغي في المثال الواحد.                                                                  |
| ٥ - هناك أغراض بلاغية لتعريف غير المسند إليه بالموصولية.                                                                  |
| س٥: أكمل الجمل الآتية بها تراه مناسِّبا:                                                                                  |
| ١ – اهتم البلاغيون بصورتين لتعريف المسند إليه هما تعريفه بـ وبـ                                                           |
| ٧- في قوله تعالى: ﴿إِذْ يَغْشَى ٱلسِّدْرَةَ مَا يَغْشَىٰ ﴾ تعريفٌ للمسند إليه بـلغرض                                      |
| ٣- في قوله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ تَدْعُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ عِبَادُ أَمْثَالُكُمْ ﴾ تعريفٌ للمسند إليه بـ             |
| لغرض لغرض                                                                                                                 |
| ٤ – في قول الشاعر:                                                                                                        |
| مضى بهامامضى من عقل شاربها *** وفي الزجاجة باق يطلب الباقي                                                                |
| تعريفٌ للمسند إليه بـلغرض                                                                                                 |
|                                                                                                                           |

٣- الغرض من تعريف المسند إليه بالموصولية في قوله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحَتِ كَانَتُ لَحُمُّ

### س٦: علل:

- ١ حُقُّ المسند إليه أن يكون معرفة.
- ٢- تعريف المسند إليه بالموصولية في قوله تعالى: ﴿ قُلْ يُحْيِيهَا ٱلَّذِي ٓ أَنشَاَهَاۤ أَوَّلَ مَرَّوٍّ ﴾ أبلغ من العلمية.
  - ٣- ورود البيتين الآتيين في الدرس على الرغم من أن الموصول فيهما ليس في موضع المسند إليه.
     قول أبي نواس:

وبلَغتُ ما بَلَغَ امرُؤُ بشَبابِهِ \*\* فإذا عُصارَة كلِّ ذاكَ آثامُ

وقول حسان بن ثابت على:

فإِنْ كُنْتُ قَدْ قُلْتُ الذي قَدْ زَعَمْتُمْ \*\* فَلا رَفَعَتْ سَوْطِي إِلَيَّ أَنَامِلِي

### س٧: قارن بين:

- ١ الغرض من استخدام الاسم الموصول في العبارتين التاليتين:
  - (حضر من قابلناه أمس) لمن لا تعرف اسمه.
- وقولك: (سيرزقك من بيده مقاليد السهاوات والأرض).
  - ٢ التعريف بالموصولية في:
- قوله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ بِاَيَاتِنَا سَوْفَ نُصِّلِيهِمْ نَارًا كُلَمَا نَضِجَتْ جُلُودُهُم بَدَّلَنَهُمْ جُلُودًا
   غَيْرَهَا لِيَذُوقُواْ ٱلْعَذَابُ إِنَّ ٱللَّهَ كَانَ عَنهِزًا حَكِيمًا (٥) ﴾ [النساء: ٥٦]
- وقوله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ تَدْعُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ عِبَادُ أَمْثَالُكُمُ فَٱدْعُوهُمْ فَأَدْعُوهُمْ فَلْيَسْتَجِيبُواْ لَكُمْ إِن كُنْتُمْ صَدِقِينَ ﴿ اللَّا الْعَراف: ١٩٤]

### س٨: مثِّل لما يأتي من بليغ القول:

- ١ مسند إليه مُعرَّف بالموصولية على الأصل في التعريف بالموصولية.
  - ٢ مسند إليه معرف بالموصولية لغرض التفخيم والتهويل.
- ٣- مسند إليه معرف بالموصولية لغرض الإشارة إلى وجه بناء الخبر.
- ٤ مسند إليه معرف بالموصولية لأي غرض بلاغي مما تتكلم أنت به عزيزي الطالب النابه.

### 

## ثانيًا: الأغراض البلاغية لتعريف المسند إليه بالإشارة بالإشارة

الأصل في استعمال اسم الإشارة أن يشار به إلى شيءٍ مُشَاهدٍ مَحْسوسٍ قريب أو بعيد تقول: (هذا عصفورٌ، ذلك مسجدٌ)، إذا كنت تراهما وتشير إليهما.

وعليه فالأصل أن يُعرَّف المسند إليه بالإشارة إذا كان حاضرًا محسوسًا؛ لكن المتكلم أو المخاطب أو كليهما يجهلان اسمه الخاص به فيقول القائل: (هذا ضيف)، و(ذلك خطيب الجمعة)؛ لأنه لا يعرف عنه إلا أنه ضيف أو أنه خطيب الجمعة، ومثل هذا الأصل لا يُبحث له عن سرِّ بلاغيِّ.

ومنه قوله تعالى: ﴿ وَعَلَّمَ ءَادَمَ الْأَسْمَآءَ كُلَّهَا ثُمَّ عَرَضُهُمْ عَلَى الْمَلَيْ عَكَةِ فَقَالَ أَنْبِتُونِي بِأَسْمَآءِ هَـُولُآءِ إِلَى الْمُلائكة يجهلون أسهاء ما عَرَضَه الله عليهم قال لهم: ﴿ أَنْبِعُونِي بِأَسْمَآءِ هَـُؤُلَآءِ ﴾ بواسطة اسم الإشارة.

أما إذا كان المتكلم يَعرِفُ اسم المسند إليه ويستطيع تعريفه به أو بشيء آخر سوى اسم الإشارة ثم يفضِّل تعريفه بالإشارة فلا يكون ذلك إلا لغرض بلاغي أراده.

والأغراض البلاغية التي يعرَّف المسند إليه بالإشارة لأجلها كثيرة، منها:

### ١ـ تمييز المسند إليه أكمل تمييز:

فاسم الإشارة بطبيعته يحدد المراد منه تحديدًا ظاهرًا ويميزه تمييزًا واضحًا، وهذا التحديد والتمييز يكون أحيانًا مقصدًا مهيًّا للمتكلم ليَمنَحَ من خلاله الخبرَ مزيدًا من القوة والتقرير والتأكيد في نفس السامع؛ فالاهتهام بتمييز المسند إليه تمييزًا واضحًا يجعل الإخبار عنه واضحًا مقررًا مؤكدًا كذلك.

ومن شواهد هذا الغرض قول ابن الرومي (١):

هَذَا أَبُو الصقرِ فَردًا فِي مَحَاسِنه \*\* مِن نَسْلِ شَيبانَ بِين الضَّالِّ والسَّلَم (<sup>٢)</sup>

تجد الشاعر لما أراد أن يصف ممدوحه بتفرده في المحاسن عرَّفه باسم الإشارة أولًا ليتميز ويتحدد في ذهن السامع، ثم حَكَمَ له بها أراد من التفرد والتكريم بعد هذا التمييز الواضح، وفي ذلك تقرير للخبر وتأكيد له.

وأوضح من ذلك قوله تعالى: ﴿ لَوْلاَ إِذْ سَمِعْتُمُوهُ طَنَّ ٱلْمُؤْمِنُونَ وَٱلْمُؤْمِنَاتُ بِأَنفُسِمِمْ خَيرًا وَقَالُواْ هَلْاَ إِفْكُ مُبِينٌ اللهِ وَالنور: ١٢] الآية توبيخ لعُصبة من المؤمنين خاضوا في حديث الإفك مع المنافقين، وتوجيه لهم بها يجب عليهم في مثل تلك المواقف؛ ومهمٌّ في هذا المعنى أن يُميَّز المسند إليه ويُحدد ليقع الحكم عليه واضحًا بيِّنًا مؤكَّدًا. قال شيخنا العلَّامة أد. محمد أبو موسى: " ﴿ هَلْاَ إِفْكُ مُبِينٌ ﴾ ولم يقل هو؛ ليُبْرِزه ويحدده، فيقع الحكمُ عليه بأنه إفكُ مبينٌ بعد هذا التمييزِ والتجسيدِ، وفي ذلك قدرٌ كبيرٌ من قوة الحُكمِ وصدقِ اليقينِ في أنه إفك مبين " " .

ويتكرر الأسلوب بلهجة اللوم والتوبيخ في قوله تعالى: ﴿ وَلَوْلاۤ إِذْ سَمِعْتُمُوهُ قُلْتُم مَّا يَكُونُ لَنَاۤ أَن تَتَكَلَّم مِهِذَا سُبْحَنكَ هَذَا مُبْتَنُ عَظِيمٌ ﴿ النور: ١٦] فَيُعرَّف الإفك بالإشارة في موضعين من الآية في قوله: ﴿ مَّا يَكُونُ لَنَآ أَن تَتَكَلَّم مِهُذَا ﴾ وقوله: ﴿ سُبْحَنكَ هَذَا مُبْتَنُ عَظِيمٌ ﴾ ليتجسّد هذا الحديث السيئ الدائر على الألسنة ويتميَّز في ذهن السامع فيقع الإخبار عنه بأنه بهتان عظيم مؤكدًا مقررًا.

وفيه أيضًا استهجانٌ للتصريح بهذا الإفك، وإماتةٌ لذكره لقبحه وبشاعته؛ لأنه إفك مبين وبهتان عظيم.

ومثل هذا ما تتحدث به أنت -بنيَّ الحبيب- فإذا جاءك صاحبُك يشكو إليك عدم استطاعته غضَّ بصره عن المحرمات -عافاك الله وإياه- وأردت أن تذكِّره بعِظَم ذنبه وفداحة جُرمِه فإنك ستقول له: (هذا ذنبٌ عظيمٌ، اتَّقِ الله ولا تُفسد دينك)، وكان يمكنك أن تقول: (النظر إلى المحرمات ذنبٌ عظيمٌ) لكنك تركت التصريح بالاسم الدال على المسند إليه وعرَّفته بالإشارة؛ ليتميز مرادُك في ذهن صاحبِك تميُّزًا واضحًا، ويتحدد مقصودُك تحديدًا بيِّنًا، فيكون الإخبار عنه أكثر وضوحًا وتقريرًا وتأكيدًا.

<sup>(</sup>١) هو أبو الحسن علي بن العباس بن جريج، أو جورجيس، كان أبوه روميًّا وأمه فارسية، وقد لُقب بابن الرومي لذلك، وهو شاعر كبير من شعراء الدولة العباسية، ولد ونشأ ببغداد، ومات فيها عام ٣٨٢هـ.

<sup>(</sup>٢) يمدح أبا الصقر إسماعيل بن بلبل، فردًا في محاسنه: أي وحيدًا متفردًا في صفاته وحسن فعاله، من نسل شيبان: شيبان قبيلة عربية عريقة سكنت العراق، بين الضال والسلم: الضال والسلم شجرتان من شجر البادية، يقصد أنه من قبيلة عريقة من العرب الخُلَص التي تسكن البادية بين شجر الضال والسلم، كناية عن أصالتها وعزها.

<sup>(</sup>٣) خصائص التراكيب: ص ٢٠٠.

### ٢ تعظيم المسند إليه بالبُعد:

وكثيرًا ما يُعرَّف المسند إليه باسم الإشارة الدال على البُعد لقصد تعظيمِه، وبيان علوِّ مكانته وارتفاع شأنه، وذلك أن الأصل أن يشار بالبعيد إلى بعيدِ المكانِ، تقول: (ذلك معهدي) إذا كان بعيدًا عنك وتشير إليه على بُعده؛ لكن أحيانًا يُستعمل اسمُ الإشارة الدال على البعيد مع مُشار إليه قريب، فتجدك تقول: (ذلك أبي) وهو بجوارك، ليس بعيدًا عنك؛ لكنك تعظيمًا لمقام الوالد، وإظهارًا لعلوِّ مكانته في قلبك، أشرت إليه بالاسم الدال على البعيد (تنزيلًا لبُعد المكانة منزلة بُعد المسافة والمكان).

وهذا كثير في فصيح القول، منه قوله تعالى: ﴿ ذَلِكَ ٱلْكِتَابُ لَارَبُ فِيهُ ﴾ [البقرة: ٢]، فقد أشير إلى المسند إليه (القرآن الكريم) بالبعيد – وهو حاضر بين أيدينا – تعظيمًا له وتشريفًا، وإشارة إلى بُعد مكانته وارتفاع شأنه عن مواطن الشك والريب.

ومنه قوله سبحانه: ﴿ وَتِلْكَ ٱلْجَنَّةُ ٱلَّتِيَ أُورِثُتُمُوهَا بِمَا كُنتُمُ تَعْمَلُونَ ﴿ ﴿ ﴾ [الزخرف: ٧٧]، فالله تعالى: يقول لعباده الصالحين بعدما امتنَّ عليهم بإدخالهم الجنة فأصبحوا فيها مكرَّمين منعَّمين:

﴿ وَتِلَّكَ ٱلْجَنَّةُ ٱلَّتِى أُورِثُتُمُوهَا بِمَا كُنتُم تَعْمَلُونَ ﴿ اللَّهِ عَلَى الْخَطَابِ على ظاهره لقيل: (وهذه الجنة) لأنهم دخلوها وأصبحوا فيها منعَّمين، فهي ليست بعيدة عنهم؛ بل هم في داخلها؛ لكن الله -سبحانه- أشار إليها باسم الإشارة الدال على البعيد؛ لبُعد مكانتها وعظم قدرها في عيون المؤمنين ونفوسهم يومئذ، وكأنه سبحانه يقول لهم: (تلك الجنة العظيمة التي ترونها هي التي وعدتُكم بها، وأعددتها لكم؛ جزاء طاعتكم لي في الدنيا).

ومنه قول امرأة العزيز للنسوة: ﴿ فَذَالِكُنَّ ٱلَّذِى لُمْتُنَّنِى فِيهِ وَلَقَدُّ رَوَدَنُّهُ عَن نَفْسِهِ عَ فَاسْتَعْصَمَ ﴾ [يوسف: ٣٣] إشارة إلى عظم جماله وكمال حُسنه؛ أي ذلك الرجل عظيم الجمال، الذي استعظمتن جماله حتى قلتن: ﴿ مَا هَذَا بَشَرًا إِنْ هَذَا إِلَّا مَلَكُ كَرِيمٌ ﴾ هو الذي راودته عن نفسه فاستعصم.

ومنه قول علي الجارم:

أولئك أبناء العروبة ما لهم \*\* عن الفضل منأى أو عن المجد منزع فأشار إلى العرب باسم الإشارة الدال على البُعد تعظيمًا لهم وتكريمًا.

### ٣- تعظيم المسند إليه بالقُرب:

وقد يستفاد تعظيم المسند إليه بتعريفه باسم الإشارة الدال على القريب، وذلك على معنى (أنه قريب من النفس، وحبُّه مخالطٌ للقلب ممتزجٌ به).

فمنه قوله تعالى: ﴿ إِنَّ هَاذَا ٱلْقُرَّءَانَ يَهْدِى لِلَّتِي هِيَ أَقُومُ ﴾ [الإسراء: ٩] فقد أُشير إلى القرآن هنا باسم الإشارة الدال على القرب تعظيمًا للقرآن وللدلالة على قربه من نفس المؤمن ومخالطته لفؤاده (١).

ومنه قوله تعالى على لسان النسوة اللاتي قطعن أيديهن: ﴿ مَا هَنَا بَشَرًا إِنَّ هَنَاۤ إِلَّا مَلُكُ كَرِيمُ ﴾ [يوسف: ١٣] فإنهن لما رأين كهالَ جمالِ يوسف، وشاهدن عظيم حسنه ﴿ أَكُبُرُنهُۥ وَقَطَّعْنَ أَيْدِيَهُنَّ وَقُلْنَ حَسُ لِلَهِ مَا هَنَا الْمَانِ إِنْ هَنَاۤ إِلَّا مَلَكُ كَرِيمُ ﴾ فعرفن المسند إليه بالإشارة في الموضعين تعظيمًا له.

ومن ذلك ما رُوي أن هشام بن عبد الملك حجَّ في خلافة أبيه قبل أن يصير هو الخليفة، فطاف بالبيت وجهد أن يصل إلى الحجر الأسود ليستلمه فلم يمكنه ذلك من شدة الزحام، فجلس على كرسيِّ نُصب له مع جماعة من أهل الشام، ثم جاء زين العابدين بن الحسين بن علي بن أبي طالب (حفيد رسول الله على من ابنته فاطمة)، فوقف له الناس، ووسعوا له حتى استلم الحجر، فقال رجلٌ من أهل الشام لهشام: من هذا الذي هابه الناس هذه الهيبة؟ (وكأنه بهذا يحقر شأنه) فقال هشام: لا أعرفه؛ مخافة أن يرغّب فيه أهل الشام، فقال الفرزدق وكان حاضرًا: لكنى أعرفه، وأنشد هذه الأبيات:

ولا يخفى عليك عزيزي الطالب أن هذه الأبيات تصلح أن تكون مثالًا كذلك لذكر المسند إليه لغرض الإيضاح والتقرير؛ لأن الشاعر كان يكفيه ذكر المسند إليه مرة واحدة في أول بيت ولا يكرر ذكره؛ لكنه ذكره مرارًا وتكرارًا إيضاحًا للمعنى وتقريرًا له.

<sup>(</sup>۱) ومن أمثلة التعظيم باسم الإشارة الدال على القريب لكن من غير المسند إليه قوله تعالى: ﴿ رَبَّنَا مَا خَلَقْتَ هَذَا بَطِلًا ﴾ [آل عمران: ۱۹۱] وهي بعض كلام المؤمنين أولي الألباب ﴿ الَّذِينَ يَذَكُّونَ اللّهَ قِيْمًا وَقَعُودًا وَعَلَى جُنُوبِهِم وَيَتَفَكَّرُونَ فِي الْألباب ﴿ اللّهِ عَلَى اللّهُ قَيْمًا وَقَعُودًا وَعَلَى جُنُوبِهِم وَيَتَفَكَّرُونَ فِي الْمُعْوَاتِ وَأَلْأَرْضِ رَبّنَا مَا خَلَقَتَ هَذَا بَطِلًا سُبْحَنَكَ فَقِنَا عَذَا بَاللّه الله عَدَا الله عَول به (هذا) باسم الإشارة الدال على القد ب تعظمًا له.

رد) البطحاء: الأرض الواسعة، وبطحاء مكة مساكن قريش خاصة، الحِلُّ: كل أرض خلاف أرض الحرم الشريف، العَجَم: خلاف العرب. معنى الأبيات: يقول: يعرف هذا الرجل العظيم الناسُ جيعًا، حتى أرض مكة تعرف وطأة قدمه، خلاف العرب. معنى الأبيات: يقول: يعرف هذا الرجل العظيم الناسُ جيعًا، حتى أرض مكة تعرف وطأة قدمه، ولا يضيره قولك من هذا؟ فالعرب والعجم كلهم يعرفونه.

### ٤\_ تحقير المسند إليه بالبُعد:

وقد يُعرَّف المسند إليه باسم الإشارة الدال على البُعد تحقيرًا له، على معنى (أن الحقير الدنيء يُبعده الناس عن مجالسهم ولا يُقرِّبونه احتقارًا له)

كقولك: (ذلك اللعين فعل كذا) فقد أشرتَ إليه باسم الإشارة الدال على البُعد احتقارًا له وإبعادًا عن ساحة الحضور والقرب، فإنك لكراهتك واحتقارك له لا تحب أن يقترب منك أو يدنو من مقامك. ومن ذلك قوله تعالى: ﴿ فَذَالِكَ ٱلَّذِى يَدُعُ ٱلْمِيدِ وَمِن ذلك قوله تعالى: ﴿ فَذَالِكَ ٱلَّذِى يَدُعُ ٱلْمِيدِ السم الإشارة الدال على البعد تحقيرًا له. الحقير يدعُّ اليتيم ويَنْهَرُه بغلظةٍ وقسوةٍ، فقد عُرِّف المسند إليه باسم الإشارة الدال على البعد تحقيرًا له.

### ٥ ـ تحقير المسند إليه بالقرب:

وكثيرًا ما يرد التعريف بالإشارة بالقريب لغرض تحقير المسند إليه؛ (تنزيلًا لقرب المكانة منزلة قرب المكان؛ لأن الشيء إذا كان قريبًا مبتذلًا، لا يُلتفت إليه ولا يُعتنى بشأنه) وتجد هذا كثيرًا في القرآن الكريم. منه ما كان يقوله المشركون -قبَّحهم الله - عن النبي على سخرية منه وتحقيرًا لشأنه -لعنهم الله - في مثل قوله تعالى: ﴿وَإِذَا رَءَاكَ ٱلَّذِينَ كَفُرُوا إِن يَنْخِذُونَكَ إِلَّا هُنُوا أَهَذَا ٱلّذِي يَذَكُرُ ءَالِهَ تَكُمُ اللهِ الأنبياء: ٣٣].

وقوله تعالى: ﴿ وَإِذَا رَأَوْكَ إِن يَنَّخِذُونَكَ إِلَّا هُـزُوًا أَهَلَذَا ٱلَّذِى بَعَثَ ٱللَّهُ رَسُولًا ﴿ اللهِ قَانَ: ١٤]، وقوله تعالى: ﴿ هَلْ هَلَذَا إِلَّا بَشُرُ مِّثُلُكُمُ ۗ ﴾ [الأنبياء: ٣]

فكانوا يشيرون إلى رسول الله على باسم الإشارة الدال على القريب؛ استهزاء به واحتقارًا، (بأبي أنت وأمى يا رسول الله، صلى الله عليك وسلم تسليمًا كثيرًا).

ومنه قوله تعالى تحقيرًا لآلهتهم: ﴿ لَوْ كَانَ هَلَوُلاّهِ عَالِهَةً مَّا وَرَدُوهِا وَكُلُّ فِيهَا خَلِدُونَ الله المعبودات الحقيرة التي اتخذتموها من دون الله آلهة بحق لما ألقيت في النار، فكيف تكون آلهة تظنون أنها تنفعكم وتدفع الشر عنكم وهي لم تستطع أن تدفع عن أنفُسها نار جهنم، وكلُّ فيها خالدون؛ العابدون والمعبودون.

ومنه قول الله تعالى تحقيرًا لشأن الدنيا: ﴿ وَمَا هَذِهِ ٱلْحَيَوةُ ٱلدُّنِيَّا إِلَّا لَهُوُ وَلِعِبُ وَإِنَ ٱلدَّارَ ٱلْآخِرةَ لَهِ وَمَا هَذِهِ الْحَيَوانُ لَوْ وَإِن الدنيا الحقيرة التي يتمسك بها المشركون ويتكالب عليها الضالون، ما هي إلا لهو ولعب، وإن الدار الآخرة لهي الحياة الحقيقية الدائمة الخالدة.

ومنه قوله تعالى على لسان مؤمن آل فرعون: ﴿ يَنْقُومِ إِنَّمَا هَاذِهِ ٱلْحَيَوْةُ ٱلدُّنْيَا مَتَاعُ وَإِنَّ ٱلْأَخِرَةَ هِ وَمنه قوله تعالى على لسان مؤمن آل فرعون: ﴿ يَنْقُومِ إِنَّمَا هَاذِهِ الدُّنيا فِي الآيتين بالقرب؛ تحقيرًا لها واستهانة بأمرها.

وكما رأيت فإن هذا الغرض البلاغي شائع في كتاب الله، ومنه في الشعر قول الشاعر (١) حين رأته امرأته يطحن لأضيافه بالرحى فأنكرت عليه ذلك واستهزأت به:

### تَقُولُ ودَقَّتْ نَحْرَهَا بِيَمِينِهَا \*\* أَبَعْلِيَ هَذَا بِالرَّحَــ الْتَقَاعِسُ؟! (٢)

شاهدنا قوله: (أَبَعْلِيَ هَذا بِالرَّحَـى الْمُقَاعِسُ؟!) فإنها لما أنكرت عليه أن يمتهن نفسه بفعل ما يقوم به النساء والخدم، أشارت إليه باسم الإشارة الدال على القرب استخفافًا وتحقيرًا لفعله، لأنه في نظرها كبيرٌ عظيمٌ لا يليق به أن يفعل ما يفعله المتقاعسون الكسالي الذين لا بلاء لهم ولا حيلة؛ لذلك أجابها بقوله:

فقلت لها لا تعجبي وتبيّني \*\* فَعسالي إذا التفت عليّ الفوارسُ لعَمْرُ أبيكِ الخيرِ إنِّي لخادمٌ \*\* لضيفي، وإني إن ركبتُ لفارسُ لعَمْرُ أبيكِ الخيرِ إنِّي لخادمٌ \*\* وأتركُ قِرني وهو خزيانُ تاعسُ (٣)

<sup>(</sup>١) هـو الهُذلـول بـن كعـب العنـبري، شاعر مـن أعيان الأعـراب. يُظـن أنـه جاهـلي. قـال التبريـزي: كان مملـكًا، نـزل بـه ضيف، فقـام إلى الرحى يطحن هـم ليُعدَّ هـم طعامهـم بنفسـه، فلـم رأتـه زوجتـه استعظمت فعلـه وأنكـرت عليـه أن يفعـل ما تفعلـه النساء والخدم، فقـال قصيدتـه التي منها هـذه الأبيات، والقصيدة في (ديـوان الحماسـة لأبي تمـام) ومعنى الهُذلـول بضـم الهاء: الرجل الخفيف.

<sup>(</sup>٢) النحر: أعلى الصدر موضع القلادة، وقوله: (دقت نحرها) أي ضربت بيدها على صدرها تعجبًا كما تفعل النساء عند المفاجأة، البعل: الزوج، الرحى: أداة كان يُطحن بها القمح قديًا، المتقاعس: المتكاسل الذي لا حيلة له ولا بلاء.

<sup>(</sup>٣) فَعالِي: أُعالَى، الفوارس: جمع فارس وهو الماهر في ركوب الخيل، قرني: مثيلي في الشبعاعة والقوة، خزيان تاعس: ذليل هالك. معنى الأبيات: يقول لزوجه لما أنكرت عليه قيامه بخدمة ضيفه بنفسه: لا تتعجبي من فعلي واسألي عن بلائي في الحرب إذا أحاطت بي الفوارس فأتركهم خزايا صرعى، ويُقْسِمُ لها بعُمْر أبيها أنه وإن كان يخدم ضيوفه بنفسه إكرامًا لهم ووفاء بحقهم وقت السلم والأمن، فإنه في الحرب فارس شجاع لا يُشق له غبار، وإنها يخدم ضيفه بنفسه لأنه يجب أن يُعرف بكرمه وحسن فعاله كما عُرف ببأسه وشجاعته.

### ٦. التنبيه على أن المسند إليه جدير بالجزاء المذكور بعد اسم الإشارة من أجل الأوصاف التي ذكرت قبله:

وذلك حين تجد المسند إليه المعرَّف باسم الإشارة مسبوقًا بأوصاف ومتبوعًا بجزاء؛ وذلك للدلالة على أنه استحق هذا الجزاء -خيرًا كان أو شرَّا- بسبب تلك الأوصاف السابقة.

وهذا كثيرٌ جدًّا في كتاب الله على وفي الشعر العربي، من ذلك قوله تعالى في مفتتح سورة البقرة: ﴿ النَّذِينَ يُوْمِنُونَ بِاللّهِ عَلَيْ وَمِمّا رَزَقَنَهُمُ يُفِقُونَ ﴿ وَالَّذِينَ يُوْمِنُونَ بِمَا أُنزِلَ إِلَيْكَ وَمَا أُنزِلَ مِن فَيُقِمُونَ الصّلَوة وَمِمّا رَزَقَنَهُمُ يُفِقُونَ ﴿ وَالّذِينَ يُؤمِنُونَ بِمَا أُنزِلَ إِلَيْكَ وَمَا أُنزِلَ مِن مَن يَبِهِم مَ وَاللّذِينَ يُومِنُونَ بِمَا أَنْهُم الْمُفْلِحُونَ وَهُم يُوقِونُونَ الصّلَوة وَمِمّا رَزَقَنَهُم مَن رّبِهِم مَ وَالْوَلَاحِ بِهِ اللّه على الله الله على الله الله على الله الله على اله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله

ومنه قوله تعالى: ﴿ اللَّذِينَ يَنقُضُونَ عَهْدَ اللَّهِ مِنْ بَعْدِ مِيثَنقِهِ وَيَقْطَعُونَ مَا آمَرَ اللّهُ بِهِ آن يُوصَلَ وَيُفْسِدُونَ فِي ٱلْأَرْضِ أُولَتَهِكَ هُمُ ٱلْخَسِرُونَ ﴿ ﴾ [البقرة: ٢٧] عُرف المسند إليه باسم الإشارة للدلالة على أنهم استحقوا الخسران جزاء وفاقًا لأعالهم الخبيثة التي سبقت اسم الإشارة وهي: ﴿ يَنقُضُونَ عَهْدَ ٱللّهِ مِنْ بَعْدِ مِيثَنقِهِ وَيَقْطَعُونَ مَا آمَرَ ٱللّهُ بِهِ آن يُوصَلَ وَيُفْسِدُونَ فِي ٱلْأَرْضِ ﴾.

(والآن ارجع إلى كتاب الله -مستعينًا بمعلمك الكريم- فاستخرج منه بعض المواضع التي تدل على هذا الغرض، وهي كثيرة جدًّا وظاهرة جدًّا، لا تخطئها عَيْنُك).

أما مثاله من الشعر العربي فقول حاتم الطائي (١) يصف نفسه:

وَللهِ صُعلوكٌ يُساوِرُ هَـمَّهُ \*\* وَيَمضي عَلَى الأَحداثِ وَالدَّهرِ مُقدِما فَتَى طَلِباتٍ لا يَرى الخَمصَ تَرحَةً \*\* وَلا شَبعَةً إِن نالَها عَدَّ مَعْنَا إِذَا مـارَأَى يَومًا مَكَارِمَ أَعرَضَت \*\* تَيَمَّمَ كُـبراهُـنَّ ثُمَّتَ صَمَّا فذلك إن يهلك فحسنى ثناؤه \*\* وإن عـاش لم يقعد ضعيفًا مُذَمَّاً (٢)

تجد الشاعر قد ذكر صفاتٍ عظيمةً لذلك الفقير الذي له همة عالية وإرادة قوية، لا يَثنيه شيء عن تحقيق هدفه، ولا يعدُّ الجوع مصيبةً تستحق الحزنَ، ولا الشّبعَ غنيمةً تستحق الفرحَ، لأن همَّته ارتفعت به عن أن يشغله مثل ذلك، بل يكفيه ما يُقيم به صلبه من طعام وشراب، وهمُّهُ كله موجَّهُ إلى تحقيق هدفه ونيلِ مراده، ثم بعد أن ذكر الشاعر هذه الصفات العظيمة لذلك الصعلوك عاد فعرَّ فه باسم الإشارة ليفيد أنه من أُجْلِ كل تلك الصفات السابقة الواردة قبل اسم الإشارة استحق هذا الجزاء الحسن الذي يَردُ بعده، حيث قال:

فَذَلَكَ إِن يَهِلُكُ فَحَسَنَى ثَنَاؤُه \*\* وإن عَاشُ لَم يقعد ضعَيفًا مُذَمَّا

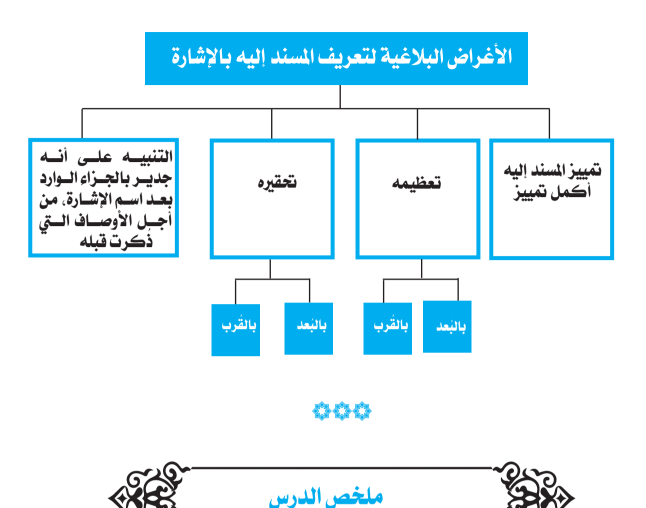
أي جزاء مثل ذلك الرجل ذي الهمَّة العالية إذا مات ظلَّ الناس يذكرونه بحسن ثنائهم، وبكبير إجلالهم له وإعظامهم لقدره مدة حياته بينهم.



<sup>(</sup>١) حاتم بن عبد الله بن سعد بن الحشرج الطائبي القحطاني: أبو عَدي. توفي عام ٤٦ قبل الهجرة / ٥٧٧ م شاعر جاهي، فارسٌ جواد، يضرب المشل بجوده، حتى قيل عنه: (أكرم العرب) كان من أهل نجد، لم يدرك الإسلام فإت على المسيحية، وابنه عَديُّ بن حاتم الطائي من صحابة رسول الله ...

<sup>(</sup>٢) الصعلوك: الفقير الذي لا مال له وقولة: وله صعلوك: تعجّب ومدحٌ، يقال عند استغراب الشيء واستعظامه، يساور: يواثب. همّه، أي: عزمه، (مفعول يساور). ويمضي على الأحداث، أي: لا يشغله الدهر وحوادثه ولا يمنعه من تصميمه على ما يريد. وقوله: فتى طلبات، إشارة إلى علو همته. والخمص بفتح الخاء: الجوع. والترحة: ضد الفرحة. والسّبعة: اسم مرة من الشبع. تيمم: قصد واستهدف، وثمت: حرف يعطف الجمل.

والمعنى: لله فقير يوآثب همته ويسابقها، ويمضي مقدمًا على الدهر، والحال أنه فتى ذو إرادة وهمة عالية يتجدد طلبه كل ساعة، والدهر يسعفه بمطلوبه لجدّه ورشده، ولا يرى الجوع شدةً، ولا الشّبع غنيمة، لعلو همته. فمثل هذا الفتى إن مات فله حسن الثناء والذكر الحسن، وإن يعش عدّمًا معزّزًا.



#### يُعرَّف المسند إليه باسم الإشارة لأغراض بلاغية منها:

- ١ تمييز المسند إليه أكمل تمييز.
  - ٧- تعظيمه بالبُعد.
  - ٣- تعظيمه بالقُرب.
    - ٤ تحقيره بالبُعد.
  - ٥ تحقيره بالقُرب.
- ٦- التنبيه على أن المسند إليه جدير بالجزاء المذكور بعد اسم الإشارة من أجل الاوصاف التي ذُكرت قبله.

### تدريبات وأنشطة



#### س١: أجب عن الأسئلة الآتية:

- ١ بيِّن الأصل في تعريف المسند إليه بالإشارة، مع التمثيل.
- ٢- متى يُسأل عن السر البلاغي لتعريف المسند إليه بالإشارة مثِّل لقولك.
  - ٣- اذكر ثلاثة من أغراض تعريف المسند إليه بالإشارة. مع التمثيل.
- ٤- لَم عُدِلَ عن تعريف المسند إليه بالضمير إلى تعريفه بالإشارة في قوله تعالى: ﴿ لَوَلآ إِذْ سَمِعْتُمُوهُ طَنَّ الْمُؤْمِنُونَ وَٱلْمُؤْمِنَاتُ بِأَنفُسِمٍمْ خَيْرًا وَقَالُواْ هَاذَآ إِفْكُ مُبِينُ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّا عَلَى اللَّهُ عَلَّا عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّا عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّى اللَّهُ عَلَّا اللَّهُ عَلَّا عَلَّا عَلَا عَلَّا عَلَا عَلَا عَلَّا ا
- ٥- وضح كيف يدل تعريف المسند إليه بالإشارة بلفظ القرب أو البعد على التعظيم، مع التمثيل لما تذكر.
- ٦- وضح كيف يدل تعريف المسند إليه بالإشارة بلفظ القرب أو البعد على التحقير، مع التمثيل لما تذكر.
- ٧- ما دور السياق أو المقام في دلالة استخدام اسم الإشارة للقريب أو البعيد على التعظيم أو التحقير؟

#### س٢: بين السر البلاغي لتعريف المسند إليه بالإشارة فيما يلي:

- ١ قوله تعالى: ﴿ وَلَوْلَا إِذْ سَمِعْتُمُوهُ قُلْتُم مَّا يَكُونُ لَنَآ أَن نَّتَكَلَّمَ بِهِذَا سُبْحَنكَ هَذَا بُهْتَنُ عَظِيمٌ ﴾.
  - ٢ قوله تعالى: ﴿ إِنَّ هَاذَا ٱلْقُرْءَانَ يَهْدِي لِلَّتِي هِي أَقْوَمُ ﴾.
- ٣-قوله تعالى: ﴿ اللَّذِينَ يَنقُضُونَ عَهْدَ اللَّهِ مِنْ بَعْدِ مِيثَقِهِ وَيَقْطَعُونَ مَا آَمَرَ اللَّهُ بِهِ أَن يُوصَلَ وَيُفْسِدُونَ فِي ٱلْأَرْضِ أَوْلَتِهِكَ هُمُ ٱلْخَلِيرُونَ ﴿ ﴾.
- ٤- قوله ﷺ: «تِلْكَ صَلَاةُ الْمُنَافِقِ، يَجْلِسُ يَرْقُبُ الشَّمْسَ حَتَّى إِذَا كَانَتْ بَيْنَ قَرْنَيِ الشَّيْطَانِ، قَامَ فَنَقَرَهَا أَرْبَعًا، لَا يَذْكُرُ اللهَ فِيهَا إِلَّا قَلِيلًا»(١)
  - ٥ قول الشاعر:

هَذَا أَبُو الصقرِ فَردًا في مَحَاسِنه \*\* مِن نَسْلِ شَيبانَ بين الضَّالِّ والسَّلَم

٦ - قول الشاعر:

هـذاالذي تعرف البطحاءُ وطأته \*\* والبيتُ يعرفُه والحِل والحَــرم

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم في صحيحه (٦٢٢) من حديث أنس بن مالك .

٧- قول الحُطَيئة (١):

#### أولئك قوم إن بنوا أحسنوا البُّني \*\*\* وإن عاهدوا أو فواو إن عقدوا شدوا

٨- قول الفرزدق يخاطب جريرًا ويفتخر عليه بأصله ونسبه:

أولئك آبائي فجئني بمثلهم \*\*\* إذا جمعتنا يا جرير المجامع

س٣: اختر الإجابة الصحيحة من بين البدائل التالية عقب كل سؤال فيها يلى:

١- الغرض البلاغي من تعريف المسند إليه بالإشارة في قوله تعالى: ﴿ فَذَالِكَ ٱلَّذِى يَدُعُ ٱلْمِلِيمِ ﴾ (تمييز المسند إليه أكمل تمييز - تحقيره بالبعد - تحقيره بالقرب)

٢ - المعرف بالإشارة في قول الشاعر:

#### أولئك آبائي فجئني بمثلهم \*\*\* إذا جمعتنا يا جرير المجامع

(المسند إليه - المفعول به - المسند)

٣- القرآن الكريم يشار إليه بـ ..... ( البعد فقط - القرب فقط - البعد أو القرب )

٤ - من صور مجيء اسم الإشارة مسندًا إليه ......

(المبتدأ والفاعل - الفعل والفاعل - المبتدأ والخبر)

- ٥- "أكرمني ذلك الفقيه" الغرض من تعريف المسند إليه بالإشارة ...... (تمييز المسند إليه أكمل تمييز تعظيمه بالبعد تحقيره بالبعد )
- ٦- "صحبت أولئك الرجال" اسم الإشارة جاء ...... ( مسندًا إليه مسندًا غيرهما)  $س٤: ضع علامة <math>(\sqrt{)}$  أمام العبارة الصحيحة، وعلامة  $(\mathbf{X})$  أمام العبارة الخطأ فيها يلى، مع تصويب الخطأ:
  - ١ الإشارة إلى البعيد بلفظ القريب خطأ وليس له غرض بلاغي.
  - ٢- يأتي اسم الإشارة للتعظيم دالًا على القرب في المسند إليه وفي غير المسند إليه. ( )
  - ٣- (هؤلاء) اسم إشارة يستعمل للبعيد.
  - ٤ تعريف اسم الإشارة بالبُعد في مقام الذم دلالة على إبعاد الناس له ونفرتهم منه. ( )
  - ٥ كل قريب مبتذل لا يلتفت إليه و لا يُعتنى بشأنه دائمًا.
  - ٦- في قول الشاعر: (أَبَعْلِيَ هَذا بِالرَّحَى الْمُتَقَاعِسُ) إشارة بالقرب للتعظيم . ( )

<sup>(</sup>١) للحطيئة اسمه جرول بن أوس (بنوا) يقصد به ما يبنونه من المكارم والشرف، والبُنى -بضم الباء- وليس بكسرها والفرق بينها: بنى يبني بِناء وبِنية؛ بكسر الباء في العمران، وبنى يبني بُنى وبُنية - بضم الباء- في الشرف. و(عقدوا) معناه: أبرموا أمرًا من أمورهم.

#### س٥: أكمل الجمل الآتية بها تراه مناسّبا:

- ' ......هو الغرض من تكرار اسم الإشارة في قول الشاعر: هــذاالذي تعرف البطحاءُ وطأتَه \*\* والبيتُ يعرفُه والحِل والحَــرم هــذا النويُّ النقيُّ الطـاهرُ العَلَمُ
- ٢- المعنى المفهوم من استخدم اسم الإشارة للبعيد في قوله تعالى: ﴿ فَذَالِكَ ٱلَّذِي يَدُعُ
   ٱلْمِيتِيمَ ﴾ هو ......
  - ٣- الذي يدل على التعظيم أو التحقير بالبعد أو القرب هو .....
  - ٤ إذا كان المقام مقام مدح وعرف المسند إليه بالبعد أو بالقرب كان الغرض .......
- ٥- إذا كان المقام مقام ...... وعرف المسند إليه بالإشارة بالبعد أو بالقرب كان الغرض التحقير. س٦: علل:
  - ١ استخدم اسم الإشارة في قوله تعالى: ﴿ هَلْاً إِفْكُ مُّبِينٌ ﴾ أفضل من استخدام الضمير.
  - ٢ استعمال اسم الإشارة للبعيد في قوله تعالى: ﴿ ذَلِكَ ٱلْكِتَبُ لَا رَبُّ فِيهٍ ﴾ مناسب لسياقه.
- ٣- استعمال اسم الإشارة للقريب في قوله تعالى: ﴿ إِنَّ هَاذَا ٱلْقُرْءَانَ يَهْدِى لِلَّتِي هِي ٱقْوَمُ ﴾ مناسب لسياقه.

#### س٧: قارن بين:

- ١ استعمال اسم الإشارة للقريب أو للبعيد في التعظيم أو التحقير.
- ٢- استعمال اسم الإشارة للبعيد في قوله تعالى: ﴿ ذَلِكَ ٱللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللهِ اللهِ الله الله الإشارة للقريب في قوله تعالى: ﴿ إِنَّ هَذَا ٱلْقُرْءَانَ يَهْدِى لِلَّتِى هِ الْقَوْمُ ﴾.

#### س٨: مثل لما يأتي من بليغ القول:

- ١ اسم إشارة للتعظيم من غير المسند إليه.
- ٢ اسم إشارة للقريب جاء لغرض التحقير.
  - ٣- اسم إشارة للبعيد جاء لغرض التعظيم.
- ٤ اسم إشارة جاء لغرض تمييز المسند إليه أكمل تمييز.

#### نشاط:

ارجع إلى كتاب الله -عز وجل- فاستخرج منه بعض المواضع التي جاء فيها المسند إليه معرَّفًا بالإشارة، ثم بين غرضه البلاغي.





#### أهداف الدرس:

#### بنهاية الدرس يتوقع أن يكون الطالب قادرًا على أن:

- \* يبيِّن الأصل في استعمال النكرة.
- 🔆 يذكر الأغراض البلاغية لتنكير المسند إليه.
  - 💥 يقارن بين الأغراض المختلفة للتنكير.
  - 🎇 يوازن بين التنكير في الأمثلة المتشابهة.
- \* يستنتج الأغراض البلاغية لتنكير المسند إليه في أمثلة مقدمة له.

# وصف الدرس:

يتناول هذا الدرس الأغراض البلاغية التي يُنكَّرُ من أجلها المسند إليه.



الأصل في المسند إليه: أن يكون معلومًا لأنه محكوم عليه، ولا يُحكم على مجهول؛ ولكن قد يكون المسند إليه مجهولًا غير معروف للمتكلم؛ فلا يعلم له اسمًا ولا صلة ولا هو موجودٌ في مجلسه ليشير إليه، فيلُجأ من أجل ذلك إلى التنكير، فيُسميه باسم غير معينٍ من أسماء النكرة (رجل – طالب – نهر)، مما يُطلق عليه وعلى غيره مما يشاركه في الصفات العامة، كأن تقول لوالدك: (جاء رجلٌ وسألني عنك) فأنت لا تعرف عن السائل شيئًا تعرِّفه به؛ لذلك نكَّرته بقولك: (رجل) فأفدتَ أنه رجلٌ فردٌ من جنس الرجال، لا من صنف النساء، وهذا المعنى المستفاد من التنكير يسمُّونه (الإفراد والنوعية) أي فرد غير معيَّنِ من جنسه أو نوعه الذي ينتمى إليه، وهو الأصل في استعمال النكرة.

أما إذا كان المتكلم عالمًا بها يعرِّف به المسند إليه، ثم يعمِدُ عمدًا إلى تنكيره فلا يكون ذلك إلا الأغراض بلاغية منها:

#### ١ الإفراد:

وذلك إذا كان المتكلم يَعرِفُ المسندَ إليه باسمه أو صفته ويستطيع أن يعرِّفه بواحدٍ من المعارف، ثم يعمِد إلى تنكيره عمدًا لأحد سببين:

السبب الأول: أنه لم يجد لتعريفه فائدة تُعين على بيان مقصده، فينكِّره اختيارًا بمحض إرادته، لئلا يزيد في كلامه ما لا فائدة منه؛ لأن الزيادة في المعنى فوق ما يحتاجه الكلام لغوٌ وعبثٌ يتنزَّه عنه كل كلام بليغ (١١).

ومن هذا: تنكير اسم الرجل الذي جاء محذِّرًا موسى الطَّكِيّ من تآمر فرعون به، قال تعالى: ﴿ وَجَآءَ رَجُلُ مِّنَ أَقْصَا ٱلْمَدِينَةِ يَسْعَىٰ قَالَ يَكُمُوسَى إِنَّ ٱلْمَلَأَ يَأْتَمِرُونَ بِكَ لِيَقْتُلُوكَ فَٱخْرُجَ إِنِي لَكَ مِنَ ٱلْسَكَرُ وَبَالِكُ مِنَ الْقَصَا ٱلْمَدِينَةِ يَسْعَىٰ قَالَ يَكُمُوسَى إِنَّ ٱلْمَلَأَ يَأْتَمِرُونَ بِكَ لِيَقْتُلُوكَ فَٱخْرُجَ إِنِي لَكَ مِنَ ٱلْسَكِينَ اللهِ القَصَلَ: ٢٠].

ومثله تنكير اسم الرجل الذي جاء من أقصى المدينة مصدِّقًا المرسلين، قال تعالى: ﴿ وَجَآءَ مِنْ أَقَصَا اللَّهِ مَنْ اللَّهِ مَا لَكُوْ اللَّهُ وَهُمُ اللَّهِ مَا لَكُوْ اللَّهُ وَهُمُ اللَّهِ مَا لَكُوْ اللَّهُ اللَّهُ وَهُمُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّالَةُ اللّهُ ال

<sup>(</sup>١) قبال المغربي في مواهب الفتياح ٢/ ٨٤٣: "فيإذا كان الحكم لمفرد فالعدول لغيره خروج عما يناسب المقيام، والزيادة عليه زيادة على قدر الحاجمة وهي من اللَّغو، ومن هنا كان التعبير عن المفرد من بباب البلاغة، فبلا يقبال دلالة النكرة على المفرد أمر لُغوى".

فالله -سبحانه وهو العليم الخبير - يعلم اسم الرجلين؛ لكنه نكّر الرجلين ولم يذكرهما باسميهما لأن السامع لا يفيده شيئًا معرفةُ اسميهما فلا يتعلق بذكر الاسم عظيم فائدة، وإنها الذي يفيده أن يعرف:

وأن مؤمن القرية: رجلٌ سمع عن الرسل وعن الحق الذي جاءوا به، ولم يسمع منهم مباشرة، وعلى الرغم من ذلك جاءهم يسعى من أقصى المدينة؛ مؤمنًا بهم، ناصرًا لهم، داعيًا قومه لاتباعهم، ولم يمنعه عن قول الحق والوقوف في وجه الطغاة المكذبين خوفُه من بطشِهم أو عقابِهم.

فالمعنى أراد أن يُسجل لكلا الرجلين موقفهما العظيم اللذين استحقا بهما أن يُذكرا في القرآن الكريم (فليس المهم من هما؟ وإنها المهم ماذا فعلا؟)

السبب الثاني: أن يجد المتكلِّم للتنكير فوائدَ وظلالًا تزيد المعنى جمالًا وحسنًا.

- كالتناسب بين إخفاء اسم الرجل الذي جاء محذّرًا موسى الله بتنكيره، وبين حرص الرجل
   على التستر والاختفاء عن أعين الناس حال فعله هذا مخافة بطش فرعون به.
- وكذلك ما تحمله كلمة (رجل) في الآيتين من معنى الرجولة وتحمُّل المسئولية والحرص على مناصرة الحقّ، فكلا الرجلين لم يكن مُجبرًا على فعل ما فعل؛ وإنها هي نُصرةُ الحق والدفاعُ عنه، ورفضُ المنكر ومحاربتُه؛ ابتغاءَ رضوانِ الله وحسنى جزائه، وهو ما يجب على كل رجلِ أن يفعله.

#### ٢\_ النوعية:

وقد يراد من تنكير المسند إليه الدلالة على النوعية؛ أي أنه نوع من خاص.

﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ سَوَآءٌ عَلَيْهِمْ ءَأَنذَرْتَهُمْ أَمْ لَمْ نُنذِرْهُمْ لَا يُؤْمِنُونَ ۞ خَتَمَ ٱللَّهُ عَلَى قُلُوبِهِمْ وَعَلَى سَمْعِهِمْ وَعَلَى أَبُورِهِمْ غِشَاوَةً وَلَهُمْ عَذَابٌ عَظِيمٌ ۞ ﴾ [البقرة: ٦ - ٧] .

فقد نُكر المسند إليه (المبتدأ المؤخر غشاوة) لإفادة النوعية؛ أي إنها نوعٌ خاص من الغشاوات يحجب عنهم رؤية آيات الله دون غيرها، فهم يرون بأعينهم كل ما يشاءون إلا آيات الله فقد حُجبت عنهم بسبب كفرهم وإعراضهم.

#### ٣\_ التعظيم:

وقد يختار المتكلم البليغ تنكير المسند إليه ليدُلَّ به على تعظيمه ورفعة شأنه، منه قول الشاعر (١٠):

تجده قد نكَّر كلمتي (هِمَمُّ) (راحَةُ) في البيتين، الواقعتين مبتدأ مؤخرًا، وإنها قصد الشاعر بذلك تعظيمها، والمعنى: له همم عظيمة لا نهاية لعِظمها، وله راحةٌ عظيمة الكرم، لو وُزع معشار جودها على البر لصار البر أندى من البحر.

#### ٤\_ التحقير:

وقد يُراد من تنكير المسند إليه الدلالة على تحقيره والاستهانة به ودناءة قدره، من ذلك قوله تعالى: ﴿ وَإِن فَاتَكُمُ شَيْءٌ مِنَ أَزْوَنِهِكُمُ إِلَى ٱلْكُفَّارِ ﴾ [المتحنة: ١١]. فقد نُكِّر المسند إليه ﴿ شَيْءٌ ﴾ تحقيرًا لتلك الزوجات اللاتي كفرن وتركن دار الإيهان مع أزواجهن ولحقن بدار الكفر والشرك.

ومن ذلك ما قاله أبو الطيب في كافور الإخشيدي:

هذا البيت من قصيدةٍ مَدَحَ بها المتنبي كافور الإخشيدي؛ ولكنه كان يعبِّر فيها سرَّا عن غيظه منه، وتحقيره له، واستهانته به دون أن يفهم كافور شيئًا، ومن ذلك ما فعله الشاعر العظيم حين نكَّر المسند إليه ﴿ شَيْءٌ ﴾ إشارة إلى تحقير كافور والاستهانة به (٢٠).

وقد جمع أحد الشعراء بفطنته في بيت واحد بين تنكير المسند إليه للدلالة على التعظيم، والتحقير حيث قال:

### لَهُ حَاجِبٌ عَنْ كُلِّ شَيْءٍ يَشِينُهُ \*\* وَلَيْسَ لَهُ عَنْ طَالِب الْعُرْفِ حَاجِبُ

<sup>(</sup>١) البيتان للشاعر العباسي بكر بن النطَّاح يمدح بها الأمير والقائد أبا دلف العجلي. وقوله: همم: جمع همة وهي العزم القوي والطموح إلى معالي الأمور. أجلُّ: أعظم. راحة: يد. أندى: أكثر كرمًا.

<sup>(</sup>٢) يخاطب كافورًا يقول: لو كرهتَ دوران الفلك الذي في السهاء لتوقف عن الدوران طاعة لك.

<sup>(</sup>٣) قبال الأستاذ محمود شباكر -رحمه الله- معلِّقًا عبى هذا البيت في تحقيقه لدلائل الإعجباز (ص ٨٤): "البيت من القصيدة التي قالها في سنة ٨٤٣هم، وهي قصيدة مدح؛ ولكني أرى أنه كان ينفث في بعضها عبا في صدره من الغيظ على كافور واستهانته به، ولذلك فأنيا أعد لفظ "شيء" هنا مما يكشف عن هذه الاستهانة بكافور".

فقد نكَّر (حَاجِبٌ) الأولى لقصد التعظيم، ونكر الثانية لقصد التحقير، والمعنى: أن ممدوحه عفيفُ النفس كريمٌ جَوَادٌ، لذلك جعل لنفسه (حاجبًا) عظيمًا يمنعها عن كلّ أمر يَعيبُه، ولم يجعل لداره أي (حاجب) مهما ضَوَّل أو حقُر يمنع عنه الفقراء وطالبي معروفه.

#### ٥\_ التكثير:

قد يُنكَّر المسند إليه لإفادة معنى التكثير، تقول العربُ: "إن له لإبلًا، وإن له لغنيًا" أي إن له إبلًا كثيرة وغنيًا غفيرة.

ومنه قوله تعالى: ﴿ وَجَآءَ ٱلسَّحَرَةُ فِرْعَوْنَ قَالُوٓا إِنَّ لَنَا لَأَجُرًا إِن كُنَّا خَنُ ٱلْغَلِيِينَ ﴿ اللَّهِ وَمَاءَ اللَّجِرِ اللَّهِ وَاللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ ورسوله.

ومنه قول الله -عزَّ وجلَّ - لرسوله -صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: ﴿ فَإِن كَذَّبُوكَ فَقَدْ كُذِّبَ رُسُلُ مِّن قَبُلِكَ جَآءُو بِٱلْبِيِّنَتِ وَٱلزُّبُرِ وَٱلْكِتَبِ ٱلْمُنِيرِ ﴿ اللهِ عَمِان: ١٨٤]؛ أي كُذِّب رسلٌ كثيرٌ قبلك من أقوامهم الكافرين، فلست وحدك، وفي ذلك تسلية للنبي ﷺ وتخفيفٌ عنه. ويصحُّ أن يُراد بالتنكير هنا التكثير والتعظيم معًا.

#### ٦\_ التقليل:

قد يفيد التنكير معنى التقليل، وهو كثير في فصيح القول، وله مواضع رائقة في كتاب الله على:

 ومن ذلك ما تنبَّه إليه العلماء من أن كلمة ﴿ سَلَدُ ﴾ في القرآن إذا كانت من الله عَلَى فلا تجدها إلا منكَّرة للدلالة على التقليل؛ أي: (وسلام قليل من جهة الله عَلَى كافٍ ومُغنٍ عن كل تحيَّة، فتجده مُنكَّرًا في مثل قوله تعالى:

- سَلَامٌ عَلَيْكُو بِمَا صَبُرْتُمْ ﴾ [الرعد: ٢٤].
- ﴿ سَلَنُّمُ قَوْلًا مِّن زَّبِّ رَّحِيمٍ ﴾ [يس: ٥٨].
  - الصافات: ٧٩]. ﴿ سَلَامُ عَلَىٰ نُوحٍ ﴾ [الصافات: ٧٩].
- ﴿ سَكَنُمُ عَلَىٰ مُوسَىٰ وَهَـٰـرُونَ ﴾ [الصافات: ١٢٠].
  - الصافات: ١٣٠]. ﴿ سَلَمُ عَلَيْ إِلْ يَاسِينَ ﴾ [الصافات: ١٣٠].

وكذلك ورد بشأن يحيى النسخ في قوله تعالى: ﴿وَسَلَمُ عَلَيْهِ يَوْمَ وُلِدَ وَيَوْمَ يَمُوتُ وَيَوْمَ يُبْعَثُ حَيَّا ﴿ اللهِ اللهِ عَلَيْهِ يَوْمَ وُلِدَ وَيَوْمَ يَبُعثُ حَيَّا ﴿ اللهِ عَلَى اللهِ عَلْمَا اللهِ عَلَى اللهِ عَلق اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ

فانظر -بُنيَّ العزيز- كيف يكون للتنكير مرونةٌ في إفادة غرض المتكلم، فتجده يعطيك المعنى وضده، فيفيد التعظيم أو التحقير، ويدلُّ على التكثير أو التقليل؛ وهو من أجل ذلك يحتاج لذكائك وفطنتك لتدرك غرض المتكلم مستعينًا بسياق الكلام.

وإليك -أيها الطالب النابه- مثالًا يوضح ذلك، انظر مثلًا إلى قول إبراهيم لأبيه: ﴿ يَ اَبَهُ وَلِيَّا الطَّالِ النابه- مثالًا يوضح ذلك، انظر مثلًا إلى قول إبراهيم لأبيه: ﴿ يَ أَخَافُ أَن يَمَسَكَ عَذَابٌ مِّنَ ٱلرَّمْنِ فَتَكُونَ لِلشَّيْطَنِ وَلِيًّا ﴿ اللهِ المِن الرَّمُ عَنَابُ مِن الرَّمْنِ فَتَكُونَ لِلشَّيْطَنِ وَلِيًّا ﴿ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ ال

إن سياق الكلام يرجح كِفة (معنى التقليل) لأنه يناسب تأدب إبراهيم الطَّكِيُّ مع أبيه وتلطفه في الحديث معه، التي تجلَّت فيها يلي (٢):

أولًا: ناداه بلفظ الأب وأضافه إلى ياء المتكلم ﴿ يَكَأَبَتِ ﴾ تحنينًا له وترقيقًا لقلبه.

<sup>(</sup>١) ينظر خصائص التراكيب: ٦١٢ بتصرف.

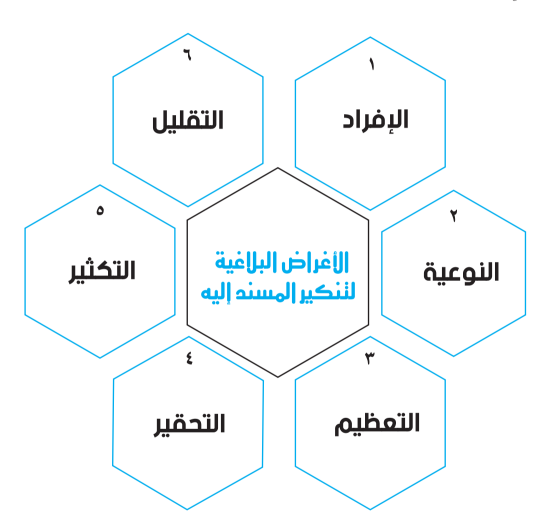
<sup>(</sup>٢) ينظر الإيضاح مع البغية: ١/ ٦٩، وخصائص التراكيب: ٨١٢ بتصرف.

ثانيًا: قال: ﴿ إِنِّ أَخَافُ أَن يَمسَّكَ ﴾ ولم يواجهه بتأكيد العقوبة فلم يقل: (سيمسُّك عذاب).

ثالثًا: عبَّر بلفظ (المس) ولم يقل سيصيبك؛ لأن المس أخف وألطف من الإصابة.

رابعًا: وقال: ﴿ عَذَابٌ مِّنَ ٱلرَّمْكِنِ ﴾ ولم يقل من الجبار المنتقم مثلًا.

هذا التأدب في الحديث مع والده يرجِّح أن يكون غرضه من تنكير كلمة العذاب تقليل العذاب لا تعظيمه.





#### يُنكِّرُ المسند إليه لأغراض بلاغية أهمها:

- ١ الإفراد: أي الدلالة على أنه فرد غير معيَّنِ من جنسه.
  - ٢- النوعية: أي إنه نوع من خاص.
    - ٣- التعظيم.
    - ٤ التحقير.
    - ٥ التكثير.
    - ٦ التقليل.



### لاحظ أن: هناك فرقًا بين التعظيم والتكثير:

- فالتعظيم: يرجع لرفعة الشأن وعِظم القدر والمنزلة تقول: (هؤ لاء علماء) أي عظماء.
  - أما التكثير: فيكون لكثرة العدد تقول: (له مالٌ) أي كثيرٌ.
- وقد يجتمع التكثير والتعظيم: فيراد به بيان المنزلة العظيمة والعدد الكثير كذلك تقول: (في الأزهر علماء) أي عظام كثيرون.

#### لاحظ أن: هناك فرقًا كذلك بين التحقير والتقليل:

- التحقير: عكس التعظيم فيرجع للامتهان ودناءة القدر والمنزلة: تقول: (محمد كريم إلا أن فيه عيبًا)؛ أي عيبًا حقيرًا.
  - التقليل للعدد تقول: (رضوان من الله خير من الدنيا وما فيها)؛ أي قليل من رضوان الله.
    - وقد يجتمعان: تقول (وصلني منك شيء) أي حقير قليل.

#### تدريبات وأنشطة



#### س١: أجب عن الأسئلة الآتية:

- ١ ما الأصل في تنكير المسند إليه؟
- ٢ متى يكون الإفراد أصلًا لغويًّا للتنكير؟ ومتى يكون غرضًا بلاغيًّا؟
- ٣- وضح الفرق بين غرضي الإفراد والنوعية من أغراض تنكير المسند إليه.
- ٤ متى يكون تنكير المسند إليه للتحقير ومتى يكون للتعظيم؟ مع الاستشهاد لما تقول.
- ٥- وضح رأي العلماء في تنكير كلمة عذاب في قوله تعالى: ﴿ يَكَأَبَتِ إِنِّىَ أَخَافُ أَن يَمَسَّكَ عَذَابُ مِّنَ ٱلرَّحْمَنِ فَتَكُونَ لِلشَّيْطَنِ وَلِيًّا ﴿ فَا اللَّهُ مَا ترجحه مدعًا بالأدلة.

#### س٢: بيِّن السر البلاغي لتنكير المسند إليه فيها يلي:

- ١ قوله تعالى: ﴿ وَعَلَيْ أَبْصُرِهِمْ غِشَنُونٌ ﴾.
- ٢ قوله تعالى: ﴿ وَجَآءَ ٱلسَّحَرَةُ فِرْعَوْنَ قَالُوٓا إِنَّ لَنَا لَأَجْرًا إِن كُنَّا نَحَنُ ٱلْغَالِبِينَ ﴾.
  - ٣- قوله تعالى: ﴿ وَرِضُوان مُن اللَّهِ أَكْبَرُ كُل.
    - ٤ قوله تعالى: ﴿ سَلَمُ عَلَيْكُم بِمَا صَبْرَتُمُ ﴾.
- ٥ قول الشاعر: لَهُ راحَةٌ لَو أَنَّ مِعشارَ جودِها \*\* عَلَى البِّ صارَ البُّ أَندى مِنَ البّحرِ
- ٦ قول الشاعر: لو الفَلَكُ الدوَّارُ أَبْغضْتَ سَعْيَهُ \*\* لَعَوَّقَهُ شَيْءٌ عَن الدَّوَرَانِ
  - ٧- قول العرب: إن له لإبلًا، وإن له لغنيًا.

| ٣: اختر الإجابة الصحيحة من بين البدائل التالية عقب كل سؤال فيها يلي: | س' |
|----------------------------------------------------------------------|----|
|----------------------------------------------------------------------|----|

| – مفردًا]  | ١ – الأصل في تنكير المسند إليه أن يكون [ معروفًا – مجهولًا                                            |
|------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| - التقليل] | ٢ - الغرض من تنكير المسند إليه في ﴿ إِنَّ فِ هَلْذَا لَبَلْغًا ﴾ [التعظيم - التحقير -                 |
| - التقليل] | ٣- تنكير كلمة "سلام" في ﴿ سَلَنْمُ عَلَىٰ نُح ﴾ لغرض                                                  |
| -التقليل]  | ٤ - الغرض من تنكير المسند إليه في (له همم لا منتهى لكبارها) [التعظيم-التحقير-                         |
| -كلاهما]   | ٥ - الغرض من التنكير في قوله تعالى: ﴿ وَلَكُمْ فِي ٱلْقِصَاصِ حَيْوَةً ﴾[النوعية - التعظيم            |
| يب الخطأ:  | س٤: ضع علامة ( $$ ) أمام العبارة الصحيحة، وعلامة ( $\mathbf{X}$ ) أمام العبارة الخطأ فيها يلي، مع تصو |
| ( )        | ١ - الزيادة في المعنى فوق ما يحتاجه الكلام لغوُّ وعبثٌ.                                               |
| ( )        | ٧- لا فرق بين النوعية كأصل لغوي وبينها كغرض بلاغي.                                                    |
| ( )        | <ul> <li>٣- الأصل في المسند إليه أن يأتي نكرة.</li> </ul>                                             |
| ( )        | ٤ - ﴿ وَرِضُو نَ مِّنَ ٱللَّهِ أَكَ بَرُ ﴾ قد يظن أنها للتعظيم والأجدر أن تحمل على التقليل.           |
| ( )        | ٥- ﴿ قَالَ يَنقَوْمِ لَيْسَ بِي ضَكَلَةٌ ﴾ تنكير المسند إليه هنا لغرض الإفراد.                        |
|            | س٥: أكمل الجمل الآتية بها تراه مناسبًا:                                                               |
|            | ١ - الأصل في تنكير المسند إليه أن يكون                                                                |
|            | ٢- إذا كان المتكلم لا يعلم ما يعرف به المسند إليه يكون الإفراد                                        |
|            | ٣- وإذا كان المتكلم يعلم ما يعرف به المسند إليه يكون الإفراد                                          |
| ••••••     | ٤ - في قوله تعالى: ﴿ قَدُّ جَاءَ كُم مِّنَ ٱللَّهِ نُورٌ وَكِتَبُّ مُّبِينٌ ﴾ غرض التنكير هو          |
|            | ٥ - في قوله تعالى: ﴿ لَوَ كَانَ لَنَا مِنَ ٱلْأَمْرِ شَيَّ ۗ ﴾ غرض التنكير هو                         |
|            | س٦: علل:                                                                                              |
|            | ١ – قصد المتكلم تنكم المسند اليه مع امكان تعريفه بأحد المعارف.                                        |

- ٢ مجيء المسند إليه نكرة في قوله تعالى: ﴿ وَجَآءَ رَجُلُ مِّنَ أَقْصا ٱلْمَدِينَةِ يَسْعَىٰ ﴾.

#### س٧: قارن بين:

١ - تنكير كلمة «حاجب» في الشطرين من قول الشاعر:

## لَهُ حَاجِبٌ عَنْ كُلِّ شَيْءٍ يَشِينُهُ \*\* وَلَيْسَ لَهُ عَنْ طَالِب الْعُرْفِ حَاجِبُ

٢- تنكير سلام في قوله تعالى: ﴿ وَسَلَمُ عَلَيْهِ يَوْمَ وُلِدَ وَيَوْمَ يَمُوتُ وَيَوْمَ يُبْعَثُ حَيَّا الله ﴿ وَتعريفه في قوله تعالى: ﴿ وَالسَّلَمُ عَلَى يَوْمَ وُلِدتُ وَيَوْمَ أَمُوتُ وَيَوْمَ أَبُعَثُ حَيَّا الله ﴾.

### س٨: مثِّل لما يأتي من بليغ القول:

- ١ مسند إليه جاء نكرة للتعظيم.
- ٢ مسند إليه جاء نكرة للتحقير.
- ٣- مسند إليه جاء نكرة للتقليل.
- ٤ مسند إليه جاء نكرة للتكثير.
- ٥ مسند إليه جاء نكرة للنوعية.
- ٦- مسند إليه جاء نكرة للإفراد.

#### نشاط:

ارجع إلى كتاب الله -عز وجل- فاستخرج منه بعض المواضع التي جاء فيها المسند إليه نكرة ثم بين غرضه البلاغي.





#### أهداف الدرس:

#### بنهاية الدرس يتوقع أن يكون الطالب قادرًا على أن:

- 🎇 يذكر الأغراض البلاغية لتقديم المسند إليه.
- 🔆 يوازن بين تقديم المسند إليه لغرض التخصيص وتقديمه لمجرد التوكيد.
  - \* يعدِّد أمثلة من فصيح القول لتقديم المسند إليه.
  - \* يستنتج الأغراض البلاغية لتقديم المسند إليه من أمثلة مقدمة له.

# وصف الدرس:

يتناول هذا الدرس الأغراض البلاغية لتقديم المسند إليه.



عرفت أن المسند إليه هو المحكوم عليه في الجملة، وأنه يؤخر عن المسند في الجملة الفعلية، تقول: (سامحَك محمدٌ، صلَّى أحمد الظهر)، ويُقدم في الجملة الاسمية، تقول: (الكتاب صديقي، محمد موفَّقٌ بإذن الله) مع جواز تأخيره فيجوز أن تقول: (صديقي الكتاب، موفَّقٌ بإذن الله محمد)

وقد يجد المتكلم في نفسه حاجةً لأن يقدم المسند إليه في الجملة الفعلية ليصير مبتدأ بعد أن كان فاعلًا فيقول: (محمدٌ سامحَك، أحمد صلَّى الظهر)، وكذا أن يقدم المبتدأ الذي يجوز تأخيره، فيأتي به على صورته الأصيلة اختيارًا منه، لغرض بلاغي قصده، ومن تلك الأغراض البلاغية التي يُقدم المسند إليه لأجلها ما يلى:

#### ١. تقويةُ الحكم وتأكيده:

إذا تقدم المسند إليه على الخبر الفعلي (أي الذي هو فعل) كقولك: محمد يصلي، فقد يفيد تقوية الحكم وتأكيده؛ لأن قولك: (محمد يصلي) قد ذكرت فيه المسند إليه مرتين، المرة الأولى كونه مبتدأ (محمد) والثانية كونه فاعلًا ضميرًا مستترًا يعود على محمد، والتقدير: (محمد يصلي هو).

ومثل هذا الأسلوب المؤكد يحتاج إليه المتكلم في المقامات التي تدعوه إلى إثبات كلامه حين يواجه شكًّا أو إنكارًا من المخاطب، وحين يجد هو المعنى أكيدًا مقررًا في نفسه ويريد أن يصل لمخاطبه كما وجده واقتنع به أكيدًا مقررًا.

فمن ذلك قوله تعالى عن اليهود الذين حرفوا كلام الله وزادوا فيه ما ليس منه: ﴿ وَيَقُولُونَ هُوَ مِنْ عِندِ الله و وَمَا هُوَ مِنْ عِندِ الله و وَمَا هُو مِنْ عِندِ الله و و على الله و الناس و أنكروا أنهم كاذبون، لذا لما كان المقام إنكارًا منهم أكد الكلام بتقديم المسند إليه على الخبر الفعلي؛ ليواجه كذبهم وإنكارهم فقال سبحانه: ﴿ وَهُمْ مَعْ لَمُونَ ﴾.

ومنه قوله تعالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ يَدْعُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ لَا يَخْلُقُونَ شَيْئًا وَهُمْ يُخْلَقُونَ ۚ أَكُو النحل: ٢٠] فالكافرون يعبدون أصنامًا وأوثانًا من دون الله معتقدين أنها آلهة تُسَيِّر أحوالهُم وتحميهم وترزقهم،

ويعتقدون أنها ليست مخلوقة، فهم ينكرون مخلوقيتها، فجاءهم الكلام الذي يقلب ما يعتقدون مؤكَّدًا بتقديم المسند إليه على الخبر الفعلي ﴿ وَهُمَ يُغُلِقُونَ ﴾.

#### ٢\_ قصدُ الاختصاص:

وقد يكون تقديم المسند إليه على الخبر الفعلي لا لتقوية الحكم فقط وإنها لإفادة اختصاصه بالمسند إليه كذلك، أي إن الفعل مختص به لا يتعداه إلى غيره.

فمنه قوله تعالى: ﴿ هُوَ أَنشَأَكُم مِنَ ٱلْأَرْضِ وَٱسْتَعْمَرَكُرُ فِيهَا ﴾ [هود: ٦١] أي فعله ولم يفعله غيره، ومن غير الله خلق الناس واستعمرهم الأرض؟

ومنه قوله تعالى: ﴿ اللهُ يَبْسُطُ الرِّزْقَ لِمَن يَشَاءُ مِنْ عِبَادِهِ وَيَقَدِرُ لَهُ ﴾ [العنكبوت: ٦٢] أي إن الله وحده هو الذي يبسط الرزق لمن يشاء من عباده ويقدر له لا غيره.

ومنه قوله تعالى: ﴿ وَمِمَّنَ حَوْلَكُمُ مِّنَ ٱلْأَعْرَابِ مُنَافِقُونَ ۗ وَمِنْ أَهْلِ ٱلْمَدِينَةِ مَرَدُواْ عَلَى ٱلنِّفَاقِ لَا تَعْلَمُهُمُ أَنَّ نَعْلَمُهُمُ مَّ ﴾ أي لا يعلمهم إلا نحن.

فتقديم المسند إليه على الخبر الفعلي قد يتجرَّد لإفادة تقوية الحكم وتأكيده كما في الغرض السابق، وقد يفيد مع التأكيد الاختصاص والقصر، أي إن المسند مختص بالمسند إليه لا يتعداه إلى غيره.

ولكنه لا يفيد سوى الاختصاص إذا سُبق المسند إليه بنفي مثل قولك: (ما أنا فعلت هذا) فمثل هذا الأسلوب لا يفيد إلا الاختصاص، أي: (ذلك الفعل لم أفعله أنا وإنها فعله غيري). ومنه قول أبي الطيب المتنبى:

## ومَا أَنَا أَسْقَمْتُ جِسْمِي بِهِ \*\* ولَا أَنَا أَضْرَمْتُ فِي القَلْبِ نَارَا

أي إن هذا الحب الذي أسقمني لم أفعله أنا وإنها فعله غيري، ولو كان الأمر بيدي لأنقذت نفسي؛ ولكن لا طاقة لي بدفع ذلك الحب ومنع قلبي عنه.

#### ٣\_ التشويقُ إلى ذكر الخبر:

وقد يجد المتكلم في المسند إليه ما يشوِّق إلى ذكر الخبر فيُقدِّمه قاصدًا بذلك تشويقَ السامع للخبر؛ استثارةً لعقله وتحفيزًا له للانتباه إلى ما يُلقى إليه من الحديث.

من ذلك قولك لصديقك الذي لم يعلم بعدُ بعودة والده من سفر طويل: (إن أباك في الدار) فقد قدمت المسند إليه (أباك) الواقع اسمًا لإن؛ تشويقًا له إلى سماع الخبرالذي يتمناه، وهو عودة أبيه من سفره.

ومن المشهور في هذا الباب قول أبي العلاء المعري متحدثًا عن الإنسان: والذي حَارت البَرِيَّةُ فيه \*\*\* حيوانٌ مُستحدَثٌ من جَمادِ(١)

أي إن هذا الذي حيَّر الخلق بكفره وجحوده وكبره وتعاليه ما هو إلا (حيوان مخلوق من طين)، ومنه قول حافظ إبراهيم:

خَيرُ الصَنائِعِ فِي الأَنامِ صَنيعَةٌ \*\* تَنبو بِحسامِلِها عَنِ الإِذلالِ وَإِذا النَّوالُ أَتى وَلَم يُمرَق لَهُ \*\* ماءُ الوُجوهِ فَذاكَ خَيرُ نَوالِ مَن جادَ مِن بَعدِ السُّؤالِ فَإِنَّهُ \*\* وَهوَ الجَوادُ يُعَدُّ فِي البُخَّالِ

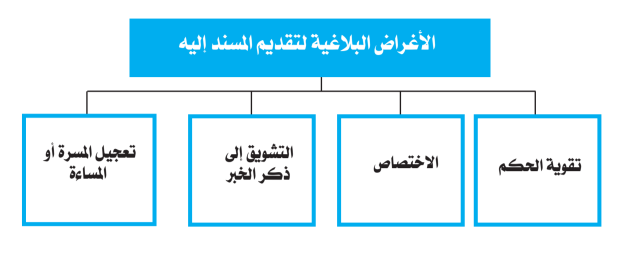
قدم المسند إليه (خَيرُ) تشويقًا لذكر الخبر الآتي (صَنيعَةٌ تَنبو بِحامِلِها عَنِ الإِذلالِ) ليتمكن المعنى في ذهن السامع فضلَ تمكُّن، فيعيه ويعمل به ويُجِل نفسه من أن يُذِل فقيرًا أو يمنَّ على من يُحسن إليه، لأن خير النوال ما كان تفضُّلًا ومبادرة من الـمُعطى دون أن يُلجئ الفقير إلى سؤاله.

#### ٤\_ تعجيلُ المُسرَّة أو المساعَة:

وقد يجد المتكلم في المسند إليه ما يبشِّرُ السامع أو يُنذره، فيقدمه تعجيلًا للمسرة أو المساءة، من ذلك ما تتحدث به أنت - بُني الكريم - حين تريد أن تُبشِّر زميلًا لك بنجاحه فتقول: (نجاحُك أُعلن أمس في المعهد) وعلى النقيض إذا أردت أن تسوءه أو تنذره ستقول: (عقابُك مضمونٌ على سوء أدبك).

ومن تعجيل المسرة قول الحق سبحانه: ﴿ رَحْمَتُ ٱللَّهِ وَبُرِكُنْهُ، عَلَيْكُمُ أَهَّلَ ٱلْبَيْتِ ﴾ [هود: ٧٧].

<sup>(</sup>١) المراد بالحيوان هنا: الإنسان، والجماد المستحدث منه: النطفة.





#### يُقدُّم المسند إليه لأغراض بالاغية منها:

١ - تقوية الحكم وتأكيده.

٢ - قصد الاختصاص.

٣- التشويق إلى ذكر الخبر.

٤ - تعجيل المسرة أو المساءة.

#### تدريبات وأنشطة



#### س١: أجب عن الأسئلة الآتية:

- ١ متى يبحث عن الغرض البلاغي لتقديم المسند إليه؟
- ٢ لاذا يُعد قولنا: «محمد يذاكر» أو كد من «يذاكر محمد»؟
  - ٣- متى يفيد تقديم المسند إليه الاختصاص فقط؟
  - ٤ اذكر أربعة من الأغراض البلاغية لتقديم المسند إليه.
- ٥- متى يحكم بأن الغرض البلاغي لتقديم المسند إليه هو التشويق إلى ذكر الخبر؟

#### س٢: بين المسند إليه، والسر البلاغي لتقديمه فيها يلي:

- ١ قوله تعالى: ﴿ وَيَقُولُونَ عَلَى ٱللَّهِ ٱلْكَذِبَ وَهُمْ يَعْلَمُونَ ﴾.
- ٢ قوله تعالى: ﴿ اللَّهُ يَبْسُطُ الرِّزْقَ لِمَن يَشَآءُ مِنْ عِبَادِهِ وَيَقْدِرُ لَهُ ﴿ .
- ٣- قول الشاعر: ومَا أَنَا أَسْقَمْتُ جِسْمِي بِهِ \*\* ولَا أَنَا أَضْرَمْتُ فِي القَلْبِ نَارَا
- ٤ قول الشاعر: والذي حَارِت البَرِيَّةُ فيه \*\* حيوانٌ مُستحدَثٌ من جَمادِ

#### س٣: اختر الإجابة الصحيحة من بين البدائل التالية عقب كل سؤال فيها يلى:

١ - الغرض من تقديم المسند إليه في قولك: (إن أباك في الدار)

(قصد الاختصاص - التشويق إلى ذكر الخبر - التعجيل بالمسرة)

٢ - الغرض من تقديم المسند إليه في قولنا: (نجاحك أعلن بالصحف) .....

(قصد الاختصاص - التشويق إلى ذكر الخبر - التعجيل بالمسرة)

٣- إذا سبق المسند إليه بنفى فإنه يفيد .....

(الاختصاص فقط - الاختصاص وتقوية الحكم - الاختصاص والقصر)

٤ - خَيرُ الصنائع في الأَنام صَنيعَةٌ .. تقديم المسند إليه غرضه .....

( قصد الاختصاص - التشويق إلى ذكر الخبر - التعجيل بالمسرة ).

٥- الذي يحدد الأغراض البلاغية لتقديم المسند إليه ...... ( البليغ – السياق – المخاطب)

# س٤: ضع علامة ( $\sqrt{}$ ) أمام العبارة الصحيحة، وعلامة ( $\mathbf{X}$ ) أمام العبارة الخطأ فيها يلي، مع تصويب الخطأ:

- ١ تقديم المسند إليه في قوله تعالى: ﴿ هُوَ أَنشَأَكُم مِّنَ ٱلْأَرْضِ ﴾ لغرض تقوية الحكم فقط. ()
- ٧- يجب تقديم المسند إليه وتأخير المسند.
- ٣- تقديم المسند إليه يفيد الاختصاص إذا شبق بنفى.
- ٤ "ما أنا قلت هذا الكلام" تقديم المسند إليه لغرض قصد الاختصاص.
- ٥ المسند إليه متقدم في الجملة الفعلية ومتأخر في الجملة الاسمية.

#### س٥: علل:

"محمد يجتهد" أقوى من "يجتهد محمد".

#### س٦: قارن بين:

تقديم المسند إليه لغرض التخصيص وتقديمه لمجرد التوكيد.

#### س٧: مثل لما يأتي من بليغ القول:

- ١ تقديم المسند إليه لغرض تقوية الحكم وتأكيده.
  - ٢- تقديم المسند إليه لغرض قصد الاختصاص.
- ٣- تقديم المسند إليه لغرض التشويق إلى ذكر الخبر.
  - ٤ تقديم المسند إليه لغرض التعجيل بالمسرة.
  - ٥ تقديم المسند إليه لغرض التعجيل بالمساءة.

#### نشاط

صمم مخططًا ذهنيًا يضم الأغراض البلاغية لتقديم المسند إليه مع التمثيل لما تذكر.

# الدرس السابع من صور إخراج المسند إليه على خلاف الظاهر (الالتفات)

#### أهداف الدرس:

بنهاية الدرس يتوقع أن يكون الطالب قادرًا على أن:

- \* يُعرِّف الالتفات.
- 🌟 يوازن بين صوره المتعددة.
- 🔆 يقارن بين الالتفات وباقى أحوال المسند إليه.
  - 🔆 يستخرج أمثلة للالتفات من فصيح القول.
- 🔆 يشرح الأسرار البلاغية للالتفات في أمثلة مقدمة له.

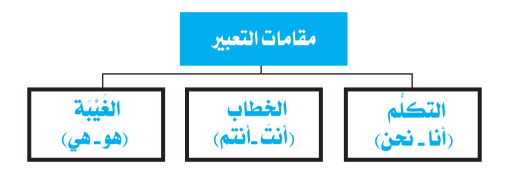
# وصف الدرس:

يتناول هذا الدرس وجهًا من وجوه خروج المسند إليه عن مقتضى الظاهر الذي يتوقعه المخاطَب، وهو الالتفات فيتناول الدرسُ تعريفه وصوره وأسراره البلاغية.



ما سبق من أحوال المسند إليه كان مما اقتضاه ظاهر الحال، فتجد المقام هو الذي دعا المتكلم أن يُودِع في كلامه خصوصيةً ما، كذكرِ ما يُمكن حذفُه، وحذفِ ما يجوزُ ذكرُه، وتعريفِ ما يُنكَّرُ، وتنكيرِ ما يُعرَّفُ، وتعديمِ ما يؤخَّرُ... وهكذا، لكنَّ الدرس الذي نحن بصدد الحديث عنه الآن (الالتفات) أو شجاعة العربية) كما سمَّاه القدماء هو خروجٌ بالمسند إليه عما يقتضيه ظاهر الحال، لأن المتكلمَ يفاجئُ المخاطبَ بخلافِ ما كان يتوقعُه؛ لغرضِ لطيفٍ وسرِّ بديع ما يَلبَثُ أن يعيَه المخاطبُ فيأنس به.

#### ذلك أن مقامات التعبير في العربية ثلاثة:



فالمتكلم يبدأ حديثه بإحدى هذه الطرق، وظاهر الحال يوجب عليه أن يتم حديثه بالطريق نفسها مثل قوله تعالى: ﴿ يَبَنِيَ إِسَّرَهِ يِلَ الذَّكُرُواْ نِعْمَتِي النِّي النَّعَمْتُ عَلَيْكُمْ وَأَوْفُواْ بِعَهْدِى آُوفِ بِعَهْدِكُمْ وَإِيَّنِي فَارُهَبُونِ مثل قوله تعالى: ﴿ يَبَنِيَ إِسْرَائِيل بطريق التكلم (نِعْمَتِي – أَنْعَمْتُ البقرة: ٤٠] فتجد الحق -سبحانه وتعالى - يخاطب بني إسرائيل بطريق التكلم (نِعْمَتِي – أَنْعَمْتُ – أَنْعَمْتُ – أَوْفِ [أي أنا] – وَإِيَّنِي – فَارُهَبُونِ ) وهذا سَيْرٌ بالحديث على ظاهر ما يقتضيه الحالُ ولا التفات فهه.

#### تعريفه:

الالتفات في اللغة: الصَّرفُ، من لَفَتَ الشيءَ أي حَرَّكَهُ وصَرَفَهُ إلى ذات اليمين وذات الشهال، منه قوله تعالى: ﴿ وَلَا يَلْنَفِتَ مِنكُمُ أَحَدُ إِلَّا اَمْرَأَنكَ ﴾ [هود: ٨٠]

وفي اصطلاح البلاغيين: التعبير عن معنًى بإحدى طرق التكلم أو الخطاب أو الغيبة، بعد التعبير عنه بطريق آخر منها، وذلك على خلاف ما يترقبه السامع.

#### وجه بلاغة الالتفات:

يلجأ العربي إلى أسلوب الالتفات لأغراض بلاغية منها:

أ. بلاغة عامة: حيث إنه وسيلة من وسائل تنشيط السامع، وتنبيهه لأهمية ما يُلقى إليه، ففيه إيقاظً لعقله، وجذبٌ لانتباهه، ونفيٌ للملالة عن قلبه.

ذلك أن الانتقال بالكلام من أسلوب إلى أسلوب أشبه بالوسائل التي يستعملها المعلّم مع تلامذته لجذب انتباههم ونفي الملالة عنهم، فكما تجد المعلم يرفع صوته مرة ويخفضه أخرى، ويدقُّ بيده على الطاولة ، ويتحرك يمينًا ويسارًا، ويشير بيديه، كل ذلك ليتيقظ الغافل ويتنبّه الساهي، فكذلك تجد المتكلم البليغ يلتفت من أسلوب إلى أسلوب ليوقظ السامع وينبهه وينفي عنه السأم والملالة.

وهذا الوجه من بلاغة الالتفاتِ موجود في كل مثال وقع فيه الالتفات، فهو سرٌّ عام من أسرار الالتفات، وينبغى أن يُذكر في كل مثال من أمثلته.

ب. بلاغة خاصة بكل مثال: وفوق ذلك فإنك واجدٌ في كل مثالٍ مما سيأتي لطائف وأسرارًا خاصة، تختلف وتتنوع حسب اختلاف وتنوُّع كل أسلوبٍ، يعيها القلبُ اليَقِظُ، والنَّظرُ الصَّادقُ، والوعيُ بسياقِ الكلام، ومرادِ المعنى.

#### صور الالتفات:

للالتفات ست صور هي حاصل ضرب المقامات الثلاثة في الوجهين الآخرين:

أ. فالتكلُّم يُلتفت به إلى الخطاب وإلى الغيبة:



ب. والخطاب يُلتفت به إلى التكلُّم وإلى الغيبة:



ج. والغيبة يُلتفت بها إلى الخطاب وإلى التكلُّم:



وإليك -عزيزي الطالب- بيان هذه الصور تفصيلًا وأمثلة كلِّ (١):

<sup>(</sup>١) ينظر كتاب خصائص التراكيب: ص ٢٥٠ وما بعدها لشيخنا العلامة أد. محمد محمد أبو موسى.

#### ١ الالتفات من التكلم إلى الخطاب:

منه قوله تعالى على لسان مؤمن أصحاب القرية الذي قصَّ الله نبأه في سورة يس: ﴿وَمَا لِى لَا اَعْبُدُ اللَّذِى فَطَرَنِى وَإِلَيْهِ تُرْجَعُونَ ﴿ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ ا

من أسرار بلاغة الالتفات في الآية: فيه إيقاظ لهم وتنبيه على ضلالهم، وشدة تحذير أنهم صائرون إلى الله وراجعون إليه، ولا يتأتَّى هذا لو قال: (وإليه أُرجع)، فالالتفات فيه مواجهتهم بصيرورتهم إلى الله الذي يكفرون به، وكأنه يقول لهم: كيف لا تتقون من يؤول أمركم إليه وتسألون بين يديه؟!

#### ٢ الالتفات من التكلم إلى الغيبة:

منه قوله تعالى: ﴿إِنَّا أَعُطَيْنَاكَ ٱلْكُوْثَرَ (١) فَصَلِّ لِرَبِّكَ وَٱنْحَرُ (١) ﴿ الكوثر: ١-٢] جيء بالكلام أولًا على طريقة التكلم فقال: ﴿ فَصَلِّ الْكَوْثَرَ ﴾، ثم التفت إلى الغيبة فقال: ﴿ فَصَلِّ لِرَبِّكَ ﴾، وكان مقتضى الظاهر أن يقول: فصل لنا.

من أسرار بلاغة الالتفات في الآية: فيه إشارة إلى حثه على الصلاة لأنها لربّه الذي رعاه ورباه ويتولى أمره كله (لأن معنى الربّ أي الذي يربي ويرعى ويحفظ)، فكأنه يقوِّي داعي الصلاة بذكر صفة الربوبية، التي توجب الشكر، أي صل لربك الذي يرعاك ويتولى أمرك شكرًا له على نعائه وعظيم فضله، ومثله أن يقول الوالد لولده الذي يخالف أمره: (أطعني لا تخالف أمري، أبوك لا يريد لك إلا الخير)، فبدأ كلامه بمقام التكلم ثم التفت إلى الغيبة (أبوك) ليوقظه من غفلته، وليذكِّره بفضله عليه فهو أبوه الذي ربَّاه وأحاطه بحفظه ورعايته، منذ أن كان نطفة في بطن أمه إلى أن صار مُعاندًا عاصيًا لأوامره.

ومنه قوله تعالى: ﴿ قُلُ يَتَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ إِنِّى رَسُولُ ٱللَّهِ إِلَيْكُمْ جَمِيعًا ٱلَّذِى لَهُ مُلَّكُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ لَا إِلَهَ إِلَا هُوَ يُحْيِء وَيُمِيتُ فَامِنُواْ بِٱللَّهِ وَرَسُولِهِ ٱلنَّبِيِّ ٱلْأُمِيِّ ﴾ [الأعراف: ١٥٨].

جرى الأسلوب كما ترى على طريقة التكلم: ﴿إِنِّى رَسُولُ اللهِ ﴾، ثم انتقل إلى طريقة الغيبة: ﴿وَقَامِنُواْ بِاللهِ وَبِهِ وَكَانَ مَقْتَضَى ظَاهَرِ الأسلوبِ أَن يقول: فآمنوا بالله وبي؛ ولكن الالتفات إلى الاسم الظاهر (رسوله) يلفتهم إلى أنه ﷺ يدعوهم إلى تصديقه لا لذاته، ولكن من أجل كونه رسولًا من عند الله ﴿الّذِي لَهُ مُلْكُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ لا إِلَهَ إِلّا هُوَ يُحْي، وَيُمِيتُ ﴾.

#### ٣. الالتفات من الخطاب إلى التكلم:

منه قول علقمة بن عَبَدة الفحل (١):

# طَحابِكَ قَلبٌ فِي الحِسانِ طَروبُ \*\* بُعَيدَ الشَّبابِ عَصرَ حانَ مَشيبُ يُكَلِّفُني لَيلى وَقَد شَطَّ وَلْيُها \*\* وَعادَت عَوادٍ بَينَنا وَخُطو وبُ (٢)

بدأ الشاعر كلامه في البيت الأول بمقام الخطاب فقال مخاطبًا نفسه: (طَحابِكَ قَلبٌ) ثم التفت إلى طريق التكلم قائلًا: (يُكَلِّفُنسي لَيلسي) وكان مقتضى الظاهر أن يتمم كلامه بها بدأ به فيقول: (يكلفك ليلى)؛ لكنه أراد أن يوقع الفعل على ضميره هو (ياء المتكلم) في (يكلفني)؛ ليظهر معاناته مع قلبه الذي يدفعه إلى وصال ليلى ويُلحُّ عليه عدم نسيانها، وليبيِّن محاولته هو دفع ذلك وردُّه عنه بعدما كبر سنَّه وباعدت المسافات والأحداث بينه وبينها.

ومنه قوله تعالى: ﴿ وَإِلَىٰ ثَمُودَ أَخَاهُمْ صَدِيلِحًا قَالَ يَنقَوْمِ ٱعْبُدُواْ ٱللَّهَ مَا لَكُمْ مِّنَ إِلَاهٍ غَيُرُهُۥ هُوَ أَنشَأَكُمْ مِّنَ ٱلْأَرْضِ وَٱسْتَعْمَرَكُمْ فِيهَا فَٱسْتَغْفِرُوهُ ثُمَّ تُونُوٓا إِلَيْهُ إِنَّ رَبِّى قَرِيبُ ثَجِيبُ اللَّهِ [هود: ٦١].

وقوله على لسان شعيب العَلَى لقومه: ﴿ وَٱسۡتَغۡ فِرُواْ رَبَّكُمۡ ثُمَّ تُوبُواْ إِلَيْهَ إِنَّ رَبِّ رَحِيمُ وَدُودٌ ﴾ [هود: ٩٠]. ففي الآيتين التفات من الخطاب إلى التكلم:

- في قول صالح النصلا التفت من الخطاب في قوله: ﴿ ٱعۡبُدُواْ ٱللَّهَ مَا لَكُمْ مِّنَ إِلَهِ غَيۡرُهُۥ هُو أَنشَا كُمُ مِّنَ ٱلْأَرْضِ وَٱسۡتَعۡمَرَكُمُ فِيهَا فَٱسۡتَغۡفِرُوهُ ثُمَّ تُوبُوٓا إِلَيْهِ ﴾ إلى التكلم في قوله: ﴿ إِنَّ رَبِّ قَرِيبُ مُجِيبُ ﴾ وكان ظاهر المعنى أن يقول: (إن ربكم قريب مجيب).
- وكذا في قول شعيب الملك التفت من الخطاب في قوله: ﴿ وَٱسْتَغَفِرُواْ رَبَّكُمْ ثُمَّ تُوبُواً إِلَيْهِ ﴾ إلى التكلم في قوله: ﴿ إِنَّ رَبِّ رَحِيمُ وَدُودُ ﴾ وكان ظاهر المعنى أن يقول: (إن ربكم رحيم ودود).

<sup>(</sup>١) علقمة بن عَبَدة (بفتح العين والباء) بن ناشرة بن قيس، من بني تميم: شاعر جاهلي، من الطبقة الأولى. كان معاصرًا لامرئ القيس، وله معه مساجلاتٌ. له " ديوان شعر - مطبوع " شرحه الأعلم الشَّنْتَمريُّ.

<sup>(</sup>٢) طُحاً بك: ذهب بك وأتلفك، طروب: أي له طرب ونشاط في طلب الحسان، يكلفني: أي القلب، شط وليها: أي بعد قرمها، عادت عواد: أي حالت حوائل وعوائق، خطوب: جمع خَطْب وهو الأمر الشديد العظيم. يقول: أتلفني قلبٌ يدعوني إلى مواصلة الحسان وحبهن، بعدما ولى الشباب وحضر الشيب، فهو يلزمني حبَّ ليلى وقد بعد قرمها، وحالت بيني وبينها عوائق وخطوب.

#### من أسرار بلاغة الالتفات في الآيتين:

قال البلاغيون: إن السرَّ في التفاتهم هو دفع توهم انصر اف الكلام إلى آلهتهم؛ أي لئلا يَظنُّوا لو قيل لهم: (إن ربكم قريب مجيب) أن المراد آلهتهم التي يعبدون من دون الله.

وللالتفات سر آخر هنا هو: أن كلا النبيين لما دعا قومه إلى عبادة الله واستغفاره عن شركهم وظلمهم السابق، أراد أن يُعْلِمَهُم أنه يحدثهم عن يقين برحمة ربه وقُربه من عباده، وعن علم بواسع فضله وعظيم غفرانه لذنوب خلقه، وهو معنى لا يتأتى لو قيل: (إن ربكم قريب مجيب أو إن ربكم رحيم ودود).

#### ٤\_ الالتفات من الخطاب إلى الغيبة:

منه قوله تعالى: ﴿ حَتَّىٰ إِذَا كُنتُمْ فِ ٱلْفُلُكِ وَجَرَيْنَ بِهِم بِرِيجٍ طَيِّبَةٍ وَفَرِحُواْ بِهَا جَآءَتُهَا رِيحُ عَاصِفُ وَجَآءَهُمُ ٱلْمَوْجُ مِن كُلِّ مَكَانِ وَظَنُّواْ أَنَّهُمُ أُحِيطَ بِهِمْ ذَعَوُا ٱللَّهَ مُخْلِصِينَ لَهُ ٱلدِّينَ لَهِنَ أَبَعَيْتَنَا مِنْ هَلَذِهِ عَلَا اللَّهُ عَلَا اللَّهِ عَلَيْ اللَّهُ عَلَا اللَّهُ عَلَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهِ عَلَا اللَّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَ

بدأ الآية بطريق الخطاب فقال سبحانه: ﴿ حَتَّىٰ إِذَا كُنتُمْ فِ ٱلْفُلُكِ ﴾ ثم التفت إلى الغيبة فقال: (وَجَرَيْنَ بِهِم - وَفَرِحُواْ بِهَا - وَجَاءَهُمُ ٱلْمَوْجُ - وَظَنْتُواْ أَنَّهُمُ أُحِيطَ بِهِمْ - دَعَوُاْ ٱللَّهَ ) وكان مقتضى الظاهر أن يقال: (وجرين بكم - وفرحتم بها - وجاءكم الموج - وظننتم أنكم أحيط بكم - دعوتم الله).

من أسرار بلاغة الالتفات في الآية: فضح المخاطبين والتشهير بهم؛ لأن المخاطبين في أول الآية هم الذين إذا نجاهم الله من هول البحر والموج يبغون في الأرض بغير الحق فهم المذكورون في الآية التالية: ﴿ فَلَمَّا آَنِهَ لَهُمْ يَبْغُونَ فِي ٱلْأَرْضِ بِغَيْرِ ٱلْحَقِّ ﴾ فكان نقل الحديث إلى الغيبة فيه معنى التشهير بهم، وكأنه يروي قصتهم لغيرهم؛ لأن هذه الطبائع العجيبة جديرة بأن تذاع وتروى.

ثم إن في الالتفات لطيفة أخرى وهي تصوير الحدث وتيسير تخيُّله؛ ذلك أنهم لما كانوا في مقام الخطاب قريبين موجودين في الفلك في مقام الحضور والمشاهدة خاطبهم: ﴿ كُنتُمُ فِ الفُلكِ ﴾ لكن لما جرت بهم الريح فذهبوا بعيدًا عن مقام الخطاب، لاءم هذه الحال وناسبها أن يتحدث عنهم بطريق الغيبة؛ لأن السفينة ذهبت بهم وبعدت عن مقام الخطاب.

ومنه قوله تعالى: ﴿ إِنَّ هَاذِهِ أُمَّتُكُمُّ أُمَّةً وَحِدَةً وَأَنَا رَبُّكُمٌ فَأَعْبُدُونِ ﴿ وَتَقَطَّعُواً أَمْرَهُم بَيْنَهُمُّ كُلُّ إِلَيْنَا رَجِعُونَ ﴿ وَآلَانبياء: ٩٢-٩٣]. جرى الكلام بأسلوب الخطاب في قوله: (أُمَّتُكُمُّ - رَبُّكُمُّ - وَنُكُمُّ - فَأَعْبُدُونِ) ثم انتقل إلى أسلوب الغيبة في قوله: ﴿وَتَقَطَّعْتُم أَمْرَهُم بَيْنَهُم ﴾ وكان ظاهر الحال أن يقول: (وتقطعتم أمركم بينكم).

من أسرار بلاغة الالتفات في الآية: أن الأمة المذكورة هي أمة الإسلام، ومعنى تقطيع الأمر: صيرورة الأمة أحزابًا وفرقًا بمخالفتها لمنهج القرآن الذي يؤلف بينها ويجمع وحدتها، والالتفات في الآية تحذير من غضب الله وانصرافه عنهم حين يتفرقون ويتباغضون؛ ذلك أنهم في صدر الآية لما كانوا أمة واحدة متاسكة استحقوا أن يشرِّفهم الحق -سبحانه- بمخاطبته لهم قائلًا: ﴿ إِنَّ هَـٰذِهِ عَ أُمَّتُكُمُ أُمَّةً وَحَدَةً ﴾ وأن ينسبهم إلى نفسه فيقول: ﴿ وَأَنَا رَبُّكُمُ مَ فَاعْ بُدُونِ ﴾، لكنهم لما تفرقوا واختلفوا وتباغضوا استحقوا الطرد من هذا الشرف والحرمان من ذاك الفضل، فتكلم عنهم وليس إليهم، فقال بأسلوب الغيبة: ﴿ وَتَقَطَّعُوا أَمَّرَهُم بَيْنَهُم أَه ﴾، وكأنه يحكي عظيم جرمهم وقبيح فعلهم لقوم آخرين، قال الزنخشري في سر هذا الالتفات: "كأنه ينعي عليهم ما أفسدوه إلى آخرين، ويقبح عندهم فعلهم، ويقول لهم: ألا ترون إلى عظيم ما ارتكب هؤلاء في دين الله" ( ) .

ففي الالتفات إشارة إلى أن الله سبحانه ينصرف عن هذه الأمة حين يتقطع أمرها بينها، وفيه أيضًا أنها تغيب عن مشهد الحياة وتصبح من الماضي الزائل حين تنحرف عن منهج القرآن، وانظر إلى الصورة الحية الكامنة في قوله: ﴿وَتَقَطَّعُوا أَمَرَهُم بَيْنَهُم ﴿ وكيف يصير أمر الأمة وقوتها وكيانها قطعًا حين تختلف، فيخربون بأيديهم أمرها، ويهدمون قوتها وريحها؟

#### ٥ ـ الالتفات من الغيبة إلى التكلم:

ومنه قوله تعالى: ﴿ وَاللَّهُ ٱلَّذِى آرُسَلَ ٱلرِّيكَحَ فَتُثِيرُ سَعَابًا فَسُقْنَهُ إِلَى بَلَدِ مَّيِّتِ فَأَحْيَيْنَا بِهِ ٱلْأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا ۚ كَذَلِكَ ٱلنَّشُورُ لَا ﴾ [فاطر:٩]

جرى الكلام أولًا بأسلوب الغيبة فقال: ﴿ وَاللَّهُ ٱلَّذِي ٓ أَرْسَلَ ٱلرِّيَحَ ﴾ ثم التفت إلى التكلم فقال: ﴿ فَسُقْنَهُ ﴾، وكان مقتضى الظاهر أن يقول: فساقه.

من أسرار بلاغة الالتفات في الآية: أنه يُحدث إيقاظًا وتنبيهًا للسامعين عند هذا المقطع المهم من مقاطع المعنى؛ لأن سوق السحاب إلى الأرض الميتة لتحيا به؛ ضربٌ من قِسمة الأرزاق، فناسب أن ينقل الإسناد إلى ضمير ذي الجلال سبحانه، فالالتفات هنا يشير إلى أن الله سبحانه يسوق السحاب بذاته العلية، ويقسمه رحمة ورزقًا بيديه، ولا يدع ذلك لأحد من خلقه.

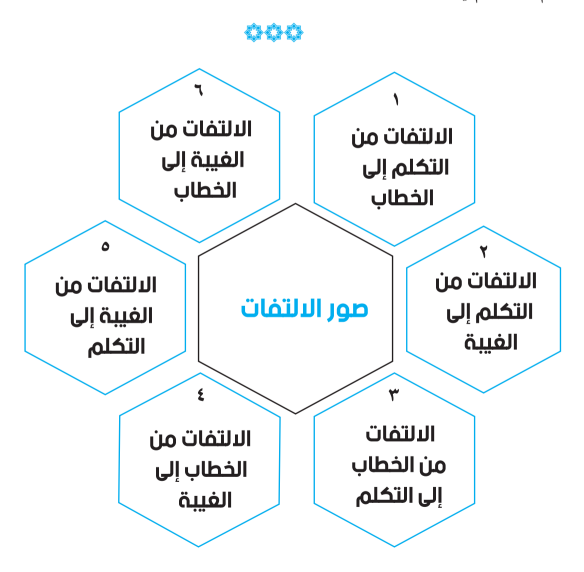
ومثله قوله تعالى: ﴿ أَلَمْ تَرَ أَنَّ اللَّهَ أَنزِلَ مِن السَّمَآءِ مَآءً فَأَخْرَجْنَا بِهِ عَثَمَرَتٍ ثُخْنَلِفًا أَلُوا نُهَا ﴾ [فاطر: ٢٧].

<sup>(</sup>١) تفسير الكشاف للزنخشرى: ٣/ ١٣٤، الناشر دار الكتاب العربي - بيروت الطبعة الثالثة ٧٠ ١٤ هـ.

#### ٦. الالتفات من الغيبة إلى الخطاب:

ومنه قوله تعالى: ﴿ وَقَالُواْ اتَّخَذَ ٱلرَّمْنُ وَلَدًا ﴿ الْهِ لَقَدُ جِئْتُمُ شَيْئًا إِذًا ﴿ الْمِهُ المِهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللّهُ

من أسرار بلاغة الالتفات في الآية: فيه لفت وتنبيه وإيقاظ للسامع، وذلك عند مقطع مهم من مقاطع المعنى، وهذا يعني أن إنكار هذه الفرية أمرٌ مهم، ومحتاج إلى أن تتهيأ القلوب لتسمع، ثم هو مواجهة لهم بباطلهم، ورمي به في وجوههم، وفيه انتقال من التشهير بهم وفضحهم في الآية الأولى إلى وعيدهم وتهديدهم في الثانية.



# ملخص الدرس

الالتفات: هو التعبير عن معنًى بإحدى طرق التكلم أو الخطاب أو الغيبة، بعد التعبير عنه بطريق آخر منها، وذلك على خلاف ما يترقبه السامع.

#### سر بلاغته أمران:

١ - بلاغة عامة: هو وسيلة من وسائل تنشيط السامع وتنبيهه لأهمية ما يُلقى إليه، ففيه إيقاظٌ لعقله،
 وجذبٌ لانتباهه، ونفيٌ للملالة عن قلبه.

٢- بلاغة خاصة: وفوق ذلك فإنك واجدٌ في كل مثالٍ لطائف وأسرارًا خاصة، تختلف وتتنوع
 حسب اختلاف وتنوُّع كل أسلوبٍ.

#### وللالتفات ست صور:

١ - التفات من التكلم إلى الخطاب.

٢ - التفات من التكلم إلى الغيبة.

٣- التفات من الخطاب إلى التكلم.

٤ - التفات من الخطاب إلى الغيبة.

٥ - التفات من الغيبة إلى التكلم.

٦- التفات من الغيبة إلى الخطاب.



# تدريبات وأنشطة



#### س١: أجب عن الأسئلة الآتية:

- ١ فيمَ يخالف الالتفات ما سبق من أحوال المسند إليه؟
- ٢- ما مقامات التعبير بالضمير في العربية؟ مع التمثيل.
  - ٣- عرف الالتفات لغة واصطلاحًا.
    - ٤ بَيِّنْ وجه بلاغة الالتفات.
  - ٥ عَدِّد صور الالتفات مع التمثيل لكلِّ بمثال.

#### س٢: بين الالتفات، وصورته، وسر جماله فيها يلي:

- ١ قال تعالى: ﴿ وَمَا لِيَ لَا آَعَبُدُ ٱلَّذِي فَطَرَنِي وَإِلَيْهِ تُرْجَعُونَ اللَّهِ إِيس: ٢٧].
- ٢ قوله تعالى: ﴿ وَٱسۡتَغۡفِرُواْ رَبَّكُمۡ ثُمَّ تُوبُوۤاْ إِلَيۡهُۚ إِنَّ رَبِّ رَحِيمُ وَدُودُ ﴾ [هود ٩٠].
  - ٣- قوله تعالى: ﴿ حَتَّى إِذَا كُنْتُمْ فِ ٱلْفُلِّكِ وَجَرَيْنَ بِهِم بِرِيحٍ طَيِّبَةٍ ﴾ [يونس: ٢٧].
- ٤- قوله تعالى: ﴿ إِنَّ هَاذِهِ الْمَتُكُمُ أُمَّةً وَحِدةً وَأَنَا رَبُّكُمْ فَأَعْبُدُونِ ﴿ وَتَقَطَّعُوا أَمْرَهُم بَيْنَهُمُ اللَّهُ اللَّلْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللِّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْمُلْمُ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّلِمُ اللَّهُ اللَّلْم
- ٥ قوله تعالى: ﴿ وَاللَّهُ ٱلَّذِى آرْسَلَ ٱلرِّيكَ فَتُثِيرُ سَحَابًا فَسُقْنَهُ إِلَى بَلَدِ مَّيِّتٍ فَأَحْيَيْنَا بِهِ ٱلْأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا ﴾[فاطر:٩].
  - ٣ قوله تعالى: ﴿ وَقَالُواْ اتَّخَذَ ٱلرَّحْنَنُ وَلَدًا ١٠ لَقَدُ جِئْتُمُ شَيْعًا إِذًا ١٠ [مريم: ٨٨-٨٩].

#### س٣: اختر الإجابة الصحيحة من بين البدائل التالية عقب كل سؤال فيها يلى:

- ١ الاسم الظاهر بمنزلة ضمير ..... ( التكلم الخطاب الغيبة).
- ٢ مقامات التعبير بالضمير في العربية..... ( ثلاثة أربعة خمسة ).

| ٣- في قوله تعالى: ﴿ إِنَّا أَنَزَلْنَا ٓ إِلَيْكَ ٱلۡكِتَابَ بِٱلۡحَقِّ فَأَعۡبُدِ ٱللَّهَ مُخۡلِصًا لَّهُ ٱلدِّينَ ۞ ﴾ [الزمر: ٢]                        |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| (التفات من التكلم إلى الخطاب – التفات من التكلم إلى الغيبة – ليس فيه التفات).                                                                             |
| ٤ - في قوله تعالى: ﴿ وَإِنَّا ٓ أَوْ إِيَّاكُمْ لَعَلَىٰ هُدَّى أَوْ فِي ضَلَالٍ مُّبِينٍ ﴾ [سبأ: ٢٤]                                                     |
| (التفات من التكلم إلى الخطاب – التفات من الخطاب إلى التكلم – ليس فيه التفات).                                                                             |
| ٥- سر بلاغة الالتفات ( بلاغة عامة - بلاغة خاصة - الأمران كلاهما ).                                                                                        |
| س 3: ضع علامة ( $$ ) أمام العبارة الصحيحة، وعلامة ( $\mathbf{X}$ ) أمام العبارة الخطأ فيها يلي، مع تصويب الخطأ:                                           |
| ١ - مقامات التعبير بالضمير في العربية لا حصر لها.                                                                                                         |
| ٢- صور الالتفات تكون بحسب حال المخاطب.                                                                                                                    |
| ٣- الالتفات من صور خروج الكلام على خلاف مقتضى الظاهر.                                                                                                     |
| ٤ - يقع الالتفات بين كل ضميرين مختلفي المقام.                                                                                                             |
| ٥ - الالتفات يأتي على ست صور فقط.                                                                                                                         |
| س٥: أكمل العبارات الآتية بما يناسبها:                                                                                                                     |
| ١ – يسمي القدماء الالتفات                                                                                                                                 |
| ٢ - صور الالتفات صور حاصلة من ضرب الثلاثة في الوجهين الآخرين.                                                                                             |
| ٣- في قوله تعالى: ﴿إِنَّا أَعْطَيْنَاكَ ٱلْكُوْثَرَ ۞ فَصَلِّ لِرَبِّكَ وَٱنْحَرَّ ۞ ﴾ [الكوثر: ١-٢] التفات                                               |
| صورته                                                                                                                                                     |
| ٤- في قوله تعالى: ﴿قُلِ ٱللَّهُ أَسْرَعُ مَكُرّاً إِنَّ رُسُلَنَا يَكُنُّبُونَ مَا تَمْكُرُونَ ﴾ [يونس: ٢١] التفات صورته                                  |
|                                                                                                                                                           |
| <ul> <li>٥- في قوله تعالى: ﴿ وَإِذَا بَدَّلْنَا ءَايَةً مَّكَانَ ءَايَةٍ وَاللّهُ أَعْلَمُ بِمَا يُنزِّلُ ﴾ [النحل: ١٠١]</li> <li>التفات صورته</li> </ul> |
| ٦- في قوله تعالى: ﴿ ثُمَّ سَوَّدِهُ وَنَفَخَ فِهِ مِن رُّوحِهِ ۖ وَجَعَلَ لَكُمُ ٱلسَّمْعَ وَٱلْأَبْصَدَرَ وَٱلْأَفَءَدَةً قَلِيلًا مَّا                  |
| تَشْكُرُونَ الله السجدة: ٩] التفات صورته                                                                                                                  |

#### س٦: علل:

١ - الالتفات فيه خروج بالكلام على خلاف مقتضى الظاهر.

٢- لا التفات في قوله تعالى: ﴿ إِذْ أَنتُم بِٱلْعُدُوةِ ٱلدُّنيَا وَهُم بِٱلْعُدُوةِ ٱلْقُصَّوى ﴾ [الأنفال: ٤٢] مع وجود ضميرين مختلفين.

## س٧: مثِّل لما يأتي من بليغ القول:

١ - التفات من التكلم إلى الخطاب.

٢ - التفات من التكلم إلى الغيبة.

٣- التفات من الخطاب إلى التكلم.

٤ - التفات من الخطاب إلى الغيبة.

٥ - التفات من الغيبة إلى التكلم.

٦- التفات من الغيبة إلى الخطاب.





#### أحوال المسند



#### أهداف الدرس:

#### بنهاية الدرس يتوقع أن يكون الطالب قادرًا على أن:

- 🔆 يحدد صور المسند في الجملة العربية.
- 🔆 يذكر الأغراض البلاغية لحذف المسند.
- 🔆 يذكر الأغراض البلاغية لذكر المسند.
- 🔆 يذكر الأغراض البلاغية لتقديم المسند.
- 🔆 يستخرج من أمثلة بليغة الأغراض البلاغية من حذف المسند.
  - 🔆 يستخرج من أمثلة بليغة الأغراض البلاغية لذكر المسند.
  - 🔆 يستخرج من أمثلة بليغة الأغراض البلاغية لتقديم المسند.
    - 🔆 يأتي بأمثلة بليغة لحذف المسند وذكره وتقديمه.



يتناول هذا الدرس الأغراض البلاغية لبعض أحوال المسند، وهي: حذف المسند، وذكره، وتقديمه.



سبق أن علم المعاني: علم يعرف به أحوال اللفظ العربي التي بها يطابق مقتضى الحال، وأن اللفظ العربي منه ما هو جزء من الجملة، ومنه ما هو جملة، ومنه ما هو فوق الجملة، وعرفنا أن جزء الجملة إنها ينحصر في أربعة مباحث هي: أحوال الإسناد الخبري، وأحوال المسند إليه، وأحوال المسند، وأحوال متعلقات الفعل. فهذا هو المبحث الثالث من مباحث علم المعاني فيها يتعلق بأحوال أجزاء الجملة.

والمقصود بأحوال المسند: تلك الأمور التي تطرأ عليه من: ذكر أو حذف، وتقديم أو تأخير، وتعريف أو تنكير، وإطلاق أو تقييد... إلخ، فهذه الأحوال تحمل من المعاني والمشاعر ما بها يطابق الكلام مقتضى الحال، وهذه المعاني والمشاعر التي تحملها هذه الأحوال هي التي تسمى بـ (الأغراض البلاغية).

وقبل أن نعرض لبعض هذه الأحوال وما يكمن فيها من أغراض بلاغية هيا بنا عزيزي الطالب لنتعرف على صور المسند في الجملة العربية.

# يأتى المسند على عدة صور:

- ١. خبر المبتدأ.
- ٢. أخبار الأفعال الناسخة.
- ٣. أخبار الحروف النواسخ.
- لفعول الثاني لظن وأخواتها؛ لأن أصلها المبتدأ والخبر، فقولك: ظننت زيدًا شجاعًا أصله:
   زيد شجاع، فالمبتدأ هو المفعول الأول، والخبر هو المفعول الثاني.
  - ٥. المفعول الثالث لأعلم وأرى.
    - ٦. الفعل التام.
    - ٧. اسم الفعل.
  - ٨. المبتدأ الذي له فاعل سد مسد الخبر. وهو الأسماء التي تعمل عمل الفعل.

# أولًا: أغراض حذف المسند



لا يغيب عن بالك – عزيزي الطالب – أن المسند سواء أكان في جملة اسمية أم في جملة فعلية هو ركن من أركان الجملة يمتنع حذفه، وإلا انهدمت الجملة كلها. وإنها يجوز حذفه إذا وجد في الكلام قرينة تدل عليه وترشد إليه، وحينئذ يصبح ذكره وحذفه سواء، فإذا وُجِدَ غرضٌ بلاغيٌّ وراء الحذف رُجِّحَ الحذفُ على الذكر، وبهذا يتبين لك أنه لا يجوز مطلقًا حذف المسند وإنها ذلك مقيد بشرطين:

- ١. وجود قرينة تسوغ الحذف.
- ٢. وجود غرض بلاغي يرجح الحذف على الذكر.

وقرينة الحذف نوعان : مذكورة ، أو مقدرة .

فمن القرينة المذكورة: وقوع الكلام جوابًا عن سؤال محقق، كما في قوله تعالى: ﴿ وَلَبِن سَأَلْتَهُم مَّنَ خَلَقَ ٱلسَّمَوْتِ وَٱلْأَرْضَ لَيَقُولُنَّ ٱللَّهُ ﴾ [لقهان: ٢٥] أي خلقهن الله، فحذف المسند من الجملة؛ لأنه سبق السؤال عنه.

ومن القرينة المقدرة قوله تعالى: ﴿ فِي بُيُوتٍ أَذِنَ ٱللَّهُ أَن تُرْفَعَ وَيُذَكَرَ فِيهَا ٱسْمُهُ. يُسَيِّحُ لَهُ, فِيهَا بِالْغُدُوِّ وَإِينَآ اللَّهِ اللَّهِ وَإِقَامِ الصَّلَوْةِ وَإِينَآ الزَّكُوةِ يَخَافُونَ يَوْمًا لَنَقَلَّبُ بِالْغُدُوِّ وَالْأَصَالِ ﴿ اللَّهِ مِيهِمْ تِحَرَّةٌ وَلَا بَيْعٌ عَن ذِكْرِ ٱللَّهِ وَإِقَامِ الصَّلَوْةِ وَإِينَآ الزَّكُوةِ يَخَافُونَ يَوْمًا لَنَقَلَّبُ بِالْغُدُو وَالْأَصَالِ ﴿ اللَّهِ مِيهِمْ تِحَرَّةٌ وَلَا بَيْعُ عَن ذِكْرِ ٱللَّهِ وَإِقَامِ الصَّلَوْةِ وَإِينَآ الزَّكُوةِ فَيَافُونَ يَوْمًا لَنَقَلَّبُ بِإِلَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ا

# أغراض عامة للحذف:

هناك أغراض عامة تتحقق في كل كلام بليغ حذف منه أحد أجزائه، وهي:

- ١. الإيجاز.
- ٢. الاحتراز عن العبث بذكر ما لا يحتاج المخاطب إلى ذكره.
- ٣. إثارة الخواطر وتحريك عقل السامع بدفعه إلى التفكير في تقدير المحذوف.

وهناك أغراض خاصة ذكرها البلاغيون لحذف المسند، وهي وليدة السياق والمقام، ومنها:

# ١. ضيق المقام عن الإطالة في الكلام

حين يكون الإنسان مكروبًا حزينًا فإن الحزن يعقد لسانه عن الكلام فلا يتكلم إلا للضرورة، ومن هنا يجد في حذف ما لا تحتاج العبارة إليه ملاذًا لحالته النفسية وشفاءً لكربه. ومن ذلك قول ضابئ بن الحارث البَرْ بَجِيُّ – وكان عثمان بن عفان على قد حبسه لهجائه بنى نهشل ورميه أمهم –:

والمعنى: من أمسى بالمدينة مستقرًا له منزله الذي يأوي إليه وأهله وأصحابه الذين يأنس بهم ويسكن إليهم فليطب نفسًا ولينعم بالًا، أما أنا وقيار فإنا بها لغريبان، فمن أين لنا بطيب النفس وسكون البال؟! وأصل الكلام: فإني لغريب بها وقيار غريب أيضًا، فحذف المسند (الخبر) من الجملة الثانية لدلالة الجملة السابقة: (فإني بها لغريب)، ثم لضيق المقام عن الإطالة في الكلام نتيجة للحزن الذي ألمَّ به بسبب سجنه، ثم إن الشاعر لم يكتف بذلك، بل أقحم المسند إليه (قيار) بين ركني الجملة الأولى ( فإني -وقيار - بها لغريب)؛ ليدل على أن جمله أو فرسه لا يقل عنه إحساسًا بالغربة، ولمو قال: (فإني لغريب بها وقيًار)، لكان في ذلك دلالة على أنها ليسا سواءً في الإحساس بالغربة، وهذا ما يتنافى مع مقصود الشاعر وغرضه في إشراك الحيوان الأعجم معه في الإحساس بالغربة دليلًا على شدتها.

# ٢. التنزه عن العبث

وذلك حين تكون هناك قرينة في الكلام تدل على المسند لو حذف، ثم إنه لا يتعلق بذكره غرض بلاغي، فحينئذ يكون ذكره عبثًا؛ بوجود كلمة في العبارة لا حاجة إليها.

ومن ذلك قوله تعالى في وصف الجنة : ﴿ أُكُلُهَا دَآبِمُ وَظِلُهَا ﴾ [الرعد: ٣٥] أي : وظلها دائم، فحذف المسند (الخبر) من الجملة الثانية لدلالة الأولى عليه، ولو ذُكِرَ لكان وجوده في الكلام لغوا لا فائدة منه.

<sup>(</sup>١) الرحل: هو المأوى والمنزل. وقيار: اسم جمله أو فرسه.

ومنه أيضًا قوله تعالى: ﴿ وَٱلْتَى بَيِسَنَ مِنَ ٱلْمَحِيضِ مِن نِسَآيِكُمُ إِنِ ٱرْبَبْتُمُ فَعِدَّ مُهُنَّ ثَلَاثَةُ أَشُهُرٍ وَٱلْتِي لَلْهُ لَاللهُ لَلْهُ الطلاق:٤] أي واللائي لم يحضن كذلك، فحذف المسند (الخبر) من الجملة الثانية لدلالة الجملة الأولى عليه ﴿ فَعِدَّ مُّنَ ثَلَاثَةُ أَشُهُرٍ ﴾ تنزهًا عن العبث، وكأن ذكر أي كلمة مع وجود الدليل عليها عبث يجب التنزه عنه.

وهذا دليل على أن هذه اللغة العربية الشريفة لغة الإيجاز، فهي تعمل على حذف كل ما يستطيع المخاطب الاستدلال عليه والوصول إليه بعقله، وفي هذا ترغيب في الإيجاز، وتنفير من الثرثرة واللغو، واستنفار لعقل المخاطب حتى يتحرك متأملا في تقدير المحذوف دون اتكال في ذلك على المتكلم.

ومن ذلك أيضًا قول الشاعر:

# نحن بها عندنا وأنت بها \*\* عندك راض والرأي مختلفُ

أي نحن بها عندنا راضون، وأنت بها عندك راض، وهذا عكس الآيتين الأوليين، حيث حذف المسند (الخبر) من الجملة الأولى لدلالة الجملة الثانية عليه، وكان في الآيتين قد حذف من الجملة الثانية لدلالة الأولى عليه.

وفي هذا ما فيه من تشويق للسامع إلى معرفة الخبر وتمكينه في نفسه تمكينًا عن طريق الإيضاح بعد الإبهام، فإن تقديم المبتدأ (نحن) يدل على أنه جيء به للحديث عنه، فتتعلق النفوس بذكر الخبر؛ ما هو؟ بهاذا أراد الإخبار عن (نحن)؟ ولكن المفاجأة أن الشاعر أنهى الجملة دون أن يذكر الخبر وابتدأ في جملة أخرى، وهنا يزداد تعطش النفوس شوقًا إلى ما يعينها على تقدير المسند المحذوف، فتتلمس في الجملة الثانية أية قرينة توحي بالخبر المحذوف في الجملة الأولى، فإذا قال الشاعر بعد ذلك: وأنت بها عندك راض، انكشف الإبهام واتضح المحذوف، فيتمكن المعنى في النفس.

### ٣. تعظيم المسند إليه

ومن ذلك قوله تعالى: ﴿ يَعَلِفُونَ بِٱللَّهِ لَكُمُ لِيُرْضُوكُمْ وَٱللَّهُ وَرَسُولُهُۥ أَحَقُ أَن يُرْضُوهُ إِن كَانُواْ مُؤْمِنِينَ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّ

والتقدير: والله أحق أن يرضوه ورسوله كذلك، فحذف المسند (الخبر) من الجملة الثانية، ثم توسط المسند إليه (رسوله) بين ركني الجملة الأولى فجاء تاليًا لاسم الجلالة ﴿ وَاللّهَ وَرَسُولُهُ وَ وَاللّهَ وَاللّهَ وَاللّهُ وَرَسُولُهُ وَ فَأَفاد ذلك إحكام العبارة: بحذف ما يستغنى عن ذكره، ثم تعظيم المسند إليه (رسوله)، ببيان أن إرضاء رسول الله على من إرضاء الله، كما قال تعالى: ﴿ مَّن يُطِع الرّسُولَ فَقَدُ أَطَاعَ الله الله الله على اله

#### ٤. تحقير المسند

يحذف المسند للدلالة على أنه ليس أهلًا لذكره على الألسنة، ومن ذلك قوله تعالى: ﴿ أَفَمَن شَرَحَ اللّهُ صَدْرَهُ لِلْإِسْلَمِ فَهُو عَلَى نُورٍ مِّن رَّبِهِ ۚ فَوَيْلُ لِلْقَسِيةِ قُلُوبُهُم مِّن ذِكْرِ اللهِ قلبه)، فحذف الخبر لوجود شرح الله صدره للإسلام كمن ضاق بالإسلام صدره وقسا من ذكر الله قلبه)، فحذف الخبر لوجود القرينة التي تدل عليه من السؤال بالمفاضلة بين ضدين، ثم بقوله تعالى بعد: ﴿ فَوَيْلُ لِلْقَسِيةِ قُلُوبُهُم مِّن السؤال بالمفاضلة بين ضدين، ثم بقوله تعالى بعد: ﴿ فَوَيْلُ لِلْقَسِيةِ قُلُوبُهُم مِّن السؤال بالمفاضلة بين ضدين، ثم بقوله تعالى بعد: ﴿ فَوَيْلُ لِلْقَسِيةِ قُلُوبُهُم مِّن السؤال بالمفاضلة بين ضدين، ثم بقوله تعالى بعد: ﴿ فَوَيْلُ لِلْقَسِيةِ قُلُوبُهُم مِّن الله الله واحتقاره وبيان أنه لا يستحق أن يذكر على الألسنة وفي الحذف أيضًا لفت للأذهان للتركيز على الصورة التي يمثلها المسند إليه، (من شرح الله صدره للإسلام) ليتأمل المتأمل فيوقن أنه ليس إلا بالإسلام تنشرح الصدور.

# ٥. الإشارة إلى تفاوت الرتبة وتباعد المنزلة بين المسند والمسند إليه

قد يحذف المسند للدلالة على أنه أعلى رتبة وأرفع مكانة من أن يذكر مقرونًا بالمسند إليه الذي تثير صورته في النفس اشمئزازًا وتقززًا، ومن ذلك قوله تعالى: ﴿ أَفَمَن يَنَقِى بِوَجْهِهِ عسُوّهَ ٱلْعَذَابِ يَوْمَ ٱلْقِيمَةِ ﴾ [الزمر: ٢٤] ففي الآية مبتدأ حذف خبره، والتقدير: كمن ينعم بالجنة، فحذف المسند (وهو الخبر) ؛ إشارة إلى أنه لا وجه للمقارنة بين الاثنين، وأنه أعلى رتبة وأرفع مكانة من أن يذكر مقرونًا بهذه الصورة البغيضة الكريهة المنفرة، وهي صورة الكافريتقلب في نار جهنم لا يجد ما يقي به نفسه من النار إلا وجهه، فيتقي بوجهه سوء العذاب يوم القيامة، وفي ذلك ما فيه من المهانة.

ومن ذلك أيضًا قوله تعالى: ﴿ أَفَمَن زُيِّنَ لَهُ سُوَّءُ عَملِهِ عَلَهُ اللهِ عَن أَن يَذكر مقرونًا بهذه الصورة الكريهة؛ صورة من عمله، أو كمن هداه الله، فحذف الخبر؛ تنزيهًا له عن أن يذكر مقرونًا بهذه الصورة الكريهة؛ صورة من اتبع هواه وتخلى عن ميزان الشرع، فرأى حسنًا ما ليس بالحسن، فضلَّ سعيه في الحياة الدنيا وهو يحسب أنه يحسن صنعًا.

### ٦. التأكيد والاختصاص

ومن ذلك قوله تعالى: ﴿ قُل لَوْ أَنتُمْ تَمُلِكُونَ خَزَآبِنَ رَحُمَةِ رَبِنَ إِذَا لَأَمْسَكُتُمْ خَشْيَةَ ٱلإِنفَاقِ ﴾ [الإسراء:١٠٠] فمجيء الاسم (أنتم) عقب أداة الشرط (لو) يدل على أن هناك فعلا محذوفًا؛ لأن أداة الشرط لا تدخل على جملة اسمية والتقدير: (قل لو تملكون تملكون) فحذف الفعل (تملك) الأول حذفًا على شريطة التفسير، فانفصل الضمير، فأفاد ذلك الاختصاص والتأكيد؛ أي إن الناس هم المختصون بالشح والإمساك وليس رب العزة سبحانه.

والمعنى: لو أنتم دون غيركم ملكتم مفاتيح خزائن رحمة الله لبخلتم بها ولأمسكتم خشية الإنفاق، وهذا - ولله الحمد- ما لم يكن، بل من يملك خزائن الله هو الله عز وجل الكريم.

# ٧. اتباع الاستعمال الوارد

وذلك في المواضع التي ذكر علماء النحو أنها يجب فيها حذف الخبر وجوبًا: كحذف الخبر بعد جواب «لولا»، كقولك: «لولا زيد لأتيتك» أي: لولا زيد موجود لأتيتك. وبعد القسم الصريح كقولك: «لعمرك إنهم لأذكياء» أي: لعمرك يميني أو قسمي. وبعد الحال التي يمتنع كونها خبرًا عن المبتدأ كقولك: «ضربي زيدًا قائمًا» أي: ضربي زيدًا حاصل إذا كان قائمًا. وبعد واو المعية، كقولك: «كل شيخ وطريقته» أي: كل شيخ وطريقته مقترنان.



# ثانيًا: ذكر المسند

مما هو معلوم أن المسند ركن في الجملة يجب ذكره ويمتنع حذفه، وفي هذه الحالة لا يسأل عن الغرض من ذكره بلاغيًّا. وإنها يلتمس لذكره غرض بلاغي إذا وجدت في الكلام قرينة تدل عليه عند حذفه.

# ومن هذه الأغراض ما يلي:

# (١) التعريض بغباوة السامع

# (٢) ضعف التعويل على القرينة

وذلك بأن يكون هناك قرينة في الكلام تجيز حذف المسند، ولكنها ليست من الوضوح بحيث يمكن الاعتماد عليها في تقدير المسند لو حذف، فحينئذ يؤثر المتكلم البليغ ذكر المسند؛ حرصًا على وضوح المعنى للسامع. وذلك كأن يسألك سائل: «من أشجع العرب وأجودهم في الجاهلية؟» فتقول: «أشجع العرب عنترة، وأجودهم حاتم الطائي». إذ لو قلت: عنترة وحاتم فقط، بحذف المسند اعتمادًا على السؤال، لربها التبس المعنى على السامع، فلا يميز الشجاع منها من الجواد.

# (٣) زيادة التقرير والإيضاح

وذلك كما في قوله تعالى: ﴿ وَلَهِ سَأَلْنَهُم مَّنَ خَلَق السَّمَوَتِ وَالْأَرْضَ لَيَقُولُنَ خَلَقَهُنَ الْعَزيز الْعَلِيمُ الْعَالِيمُ اللهِ الكريمة، مع أن في الكلام قرينة تجيز العليم، وهو السؤال: ﴿ مَّنَ خَلَقَ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضَ ﴾ فلو قال:... العزيز العليم، بحذف المسند: ﴿ خَلَقَهُنَ ﴾ لجاز الأمر، ولكنه ذكر المسند زيادة في التقرير والإيضاح وللتسجيل على هؤلاء الكفار وإبراز غبائهم وسفاهتهم، حيث تركوا عبادة الله عز وجل -مع إقرارهم بأنه سبحانه خلق السماوات والأرض – إلى عبادة ما لا يصنع شيئًا ولا يخلق ذبابة وهي الأصنام.

ومن ذلك أيضًا قوله تعالى: ﴿ وَضَرَبَ لَنَا مَثَلًا وَنَسِى خَلْقَهُ وَالَ مَن يُحِي الْعِظْمَ وَهِى رَمِيمُ ﴿ الله وَلَمْ يَحْي الْعِظْمَ وَهِى رَمِيمُ ﴿ الله وَلَا يُحْيِيهَا اللَّذِي آنشَاهَا آوَلَ مَرَوَّ وَهُو بِكُلِ خَلْقٍ عَلِيمُ ﴿ الله والله الله والله وال

# (٤) أن يتعلق بذكره غرض بناءً على نوعه (اسمًا أو فعلًا)

عرفنا أن المسند قد يأتي اسمًا وقد يأتي فعلًا. وليسا سواءً في دلالتهما: فالاسم يدل على الثبوت والدوام، والفعل يدل على التجدد والحدوث، فقولك مثلًا: «محمد مجتهد» يختلف عن قولك: «يجتهد محمد»، ف (مجتهد) تدل على ثبوت الاجتهاد لمحمد ودوامه؛ أي إنه وصفٌ دائم لمحمد لا ينفك عنه، أما الفعل (يجتهد) فيدل على أن الاجتهاد متجدد يحدث وقتًا بعد وقت. ولما كانت هذه المعاني لا تفهم إلا بذكر المسند، فلهذا يجب ذكره.



# ثَالثًا: تقديم المسند

يختلف موقع كل من المسند والمسند إليه في الجملة الاسمية عنه في الجملة الفعلية: ففي الجملة الاسمية يتقدم المسند إليه (المبتدأ) ويتأخر المسند (الخبر)، وفي الجملة الفعلية يتقدم المسند (الفعل أو ما يقوم مقامه) ويتأخر المسند إليه (الفاعل أو نائبه)، وحين يأتي كل في موقعه لا يسأل عن السبب، وإنها تتعلق الأغراض البلاغية بالمسند حين يفارق مكانه: (تقديعًا أو تأخيرًا).

# ومن الأغراض البلاغية لتقديم المسند:

#### ١. إفادة الاختصاص:

أي قصر المسند إليه على المسند، فلا يشاركه فيه غيره، كقوله تعالى: ﴿ لَكُمُّ وَلِي دِينِ ﴾ [الكافرون: ٦]، قدم المسند الخبر (لكم، ولي) على المسند إليه المبتدأ (دينكم، ودين) لإفادة الاختصاص والقصر، فدينكم الذي هو الشرك مقصور عليكم وحدكم أيها الكافرون لا أشارككم فيه، وديني الذي هو توحيد الله عز وجل وعبادته - مقصور على وحدي لا تشاركونني فيه. وجاء هذا التقديم الذي هو توحيد الله عز وجل وعبادته - مقصور على وحدي لا تشاركونني ألى أن يعبد إلههم عنده من قصر - مناسبًا للمقام، حيث قيل إنهم كانوا قد دعوا رسول الله على إلى أن يعبد إلههم سنة ويعبدون الله سنة؛ فنزلت هذه السورة مشتملة على هذه الآية، بهذا التقديم المفيد للقصر؛ لينفي الاشتراك بين رسول الله في عبادتهم لله عز وجل، وليفيد قصر دين كل واحد على فريقه دون الآخر.

ومن ذلك قوله تعالى: ﴿ إِنَّ إِلَيْنَا إِيَابَهُمُ ﴿ أَنَ عَلَيْنَا حِسَابَهُم ﴿ الغاشية:٢٦،٢٥] قدم المسند (إلينا وعلينا) على المسند إليه (إيابهم، وحسابهم) في الآيتين؛ لإفادة القصر، أي إن إيابهم إلى الله وحده وحسابهم على الله وحده لا يشاركه سبحانه في ذلك أحد غيره.

## ٢. التشويق إلى ذكر المسند إليه

يقدم المسند تشويقًا إلى ذكر المسند إليه، كما في قوله تعالى: ﴿إِنَّ فِي خَلْقِ ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ وَٱخْتِلَفِ ٱلْثَيْلِ وَٱلْفُلْكِ ٱلَّذِي تَجْرِى فِي ٱلْبَحْرِ بِمَا يَنفَعُ ٱلنَّاسَ وَمَا أَنزَلَ ٱللهُ مِنَ ٱلسَّمَاءِ مِن مَآءٍ فَأَحْيَا بِهِ ٱلْأَرْضِ ٱلْيَيْلِ وَٱلنَّهَارِ وَٱلْفُلْكِ ٱلَّذِي تَجْرِى فِي ٱلْبَحْرِ بِمَا يَنفَعُ ٱلنَّاسَ وَمَا أَنزَلَ ٱللهُ مِن السَّمَاءِ مِن مَآءٍ فَأَحْيَا بِهِ ٱلْأَرْضِ لَا يَنْتِ وَالسَّحَابِ ٱلْمُسَخَّرِ بَيْنَ ٱلسَّمَاءِ وَٱلْأَرْضِ لَا يَنتِ السَّمَاءِ وَٱلْأَرْضِ لَا يَنتِ لِللهِ اللهُ وَمَا عَطْفَ لِقَوْمِ يَعْقِلُونَ اللهُ وَاللهِ وَهُ وَاسْمَ إِن المؤخرِ ﴿ لَأَيْتَ اللهُ وَهُ اللهُ وَهُ اللهُ وَهُ اللهُ وَاللهِ اللهُ وَهُ اللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَهُ اللهُ وَهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللللّهُ وَاللّهُ وَلَا لَا الللللّهُ وَاللّهُ وَالللللّهُ وَاللّهُ وَالللللّهُ وَاللّهُ وَالل

ومن ذلك أيضًا قوله ﷺ: « منهومان لا يشبعان: منهوم في العلم لا يشبع منه، ومنهوم في الدنيا لا يشبع منها» (١٠)؛ ف(منهومان) خبر مقدم و (منهوم) مبتدأ مؤخر، وقدم المسند على المسند إليه؛ تشويقًا إلى ذكر المسند إليه.

ومنه قول الشاعر:

# ثَلاثَةٌ تُشْرِقُ الدُّنْيَا بِبَهْجَتِهِمْ: \*\* شمسُ الضُّحَى، وأبو إسحَاقَ، والقمَرُ

(ثلاثة) خبر مقدم و(شمس الضحى وما عطف عليه) مبتدأ مؤخر، وقدم المسند على المسند إليه تشويقًا إلى ذكر المسند إليه .

# ٣. التنبيه من أول الأمر على أن المسند خبر لا نعت

كقول حسان بن ثابت ، في رسول الله ﷺ:

# لهُ هِمَمٌ لا مُنْتَهَى لِكِبَارِهَا \*\* وَهِمَّتُهُ الصُّغْرَى أَجَلُّ مِنَ الدَّهْرِ

تقدم الجار والمجرور لتأكيد كونه خبرًا مقدمًا، ولو قيل: (همم له لا منتهى لكبارها)، لتوهم في بادئ الأمر أن الجار والمجرور نعت لا خبر، لأن النكرة (همم) بحاجة إلى الوصف مسوغًا لوقوعها مبتدأ، ولتُوُهِّمَ أيضًا أن جملة (لا منتهى لكبارها) هي الخبر، وهذا يتنافى مع غرض الشاعر؛ لأنه يريد مدح رسول الله على لا مدح همته.

<sup>(</sup>١) رواه الحاكم وصححه ووافقه الذهبي، ورواه الدارمي موقوفًا على الحسن بكماله.

<sup>﴿</sup> ١٩ ﴾ ﴿ البلاغة العربية ـ

#### ٤. التفاؤل

وذلك حين يكون لفظ المسند من شأنه أن يدخل الفرح والسرور إلى القلوب، كقول الشاعر: 
سَعِدَتْ بِغُرَّةٍ وَجْهِكَ الأيامُ \*\* وَتَسزَيَّنَستْ بلقائكَ الأعْسوامُ

تقدم المسند (سعدت) و (تزينت) لأنهما يدخلان السرور إلى النفس. ومن ذلك قولك: (طاب يومك)، و (نجحت في الامتحان) و (في عافية أنت).

# ه. التعجيل بالمساءة

وذلك حين يكون لفظ المسند مما يدل على معنى الإساءة، كقول أبي الطيب المتنبي:

وَمِنْ نَكَدِ الدُّنْيَا على الْحُرِّ أَنْ يَرَىْ \*\* عَدُوًّا لهُ مَا مِنْ صَداَقَتِه بُدُّ

#### ٦. الاهتمام والعناية بالمسند المقدم

وذلك كقوله تعالى حكاية عن أبي سيدنا إبراهيم عليه السلام: ﴿أَرَاغِبُ أَنتَ عَنْ ءَالِهَ قِي وَمَكُمَن يَاإِبُرُهِيمُ ﴾ [مريم: ٤٦] قدَّم المسند {راغب} على المسند إليه {أنت} لأن الاستفهام للتعجب، ومكمن التعجب هو رغبة الابن (وهو سيدنا إبراهيم عليه السلام) عن آلهة أبيه؛ فلهذا قدم محل التعجب (راغب) وأولاه همزة الاستفهام.



(٢) التنزه عن العبث.

(٦) التأكيد والاختصاص.

(٤) تحقير المسند.

# ملخص الدرس



المسند: هو المحكوم به على المسند إليه.

من صور المسند: خبر المبتدأ، أخبار النواسخ، الفعل التام، اسم الفعل.

# شروط الحذف:

- (١) وجود قرينة في الكلام تدل على المحذوف.
- (٢) وجود سر بلاغي يرجح الحذف على الذكر.

# الأغراض العامة للحذف تتمثل في:

- (١) الإيجاز.
- (٢) التنزه عن العبث.
- (٣) إثارة الخواطر وتحريك العقول.

# من الأغراض البلاغية لحذف المسند:

- (١) ضيق المقام عن ذكره.
  - (٣) تعظيم المسند إليه.
- (٥) الإشارة إلى تباعد الرتبة بين المسند والمسند إليه.
  - (٧) اتباع الاستعمال الوارد.

# من الأغراض البلاغية لذكر المسند:

- (١) التعريض بغباء السامع.
- (٢) ضعف التعويل على القرينة.
  - (٣) زيادة التقرير والإيضاح.
- (٤) أن يتعلق بذكره غرض بناءً على نوعه : (اسمًا أو فعلًا).

# من الأغراض البلاغية لتقديم المسند:

- (١) إفادة القصر. (٢) التشويق إلى ذكر المسند إليه.
  - (٣) التنبيه من أول الأمر على أن المقدم خبر لا نعت. (٤) التفاؤل.
- (٥) التعجيل بالمساءة. (٦) الاهتمام والعناية بالمسند المقدم.

# تدريبات وأنشطة



# س١: أجب عن الأسئلة الآتية:

١ - ما الصور التي يأتي عليها المسند في الجملة العربية؟

٢-ما المقصود بأحوال المسند؟

٣-متى يمتنع حذف المسند، ومتى يجوز حذفه؟

٤ - اذكر صور حذف المسند، مع التمثيل.

٥-متى يكون الغرض من حذف المسند اتباع الاستعمال الوارد؟

٦-ما أهم الأغراض البلاغية لذكر المسند؟

٧-ما أهم الأغراض البلاغية لتقديم المسند؟

س٢: بين المسند، وحاله، والغرض منه، فيها يلي:

١ - قوله تعالى: ﴿ أُكُلُّهَا دَآبِمٌ وَظِلُّهَا ﴾.

٢ - قوله تعالى: ﴿ أَفَمَن شَرَحَ اللَّهُ صَدْرَهُ، لِلْإِسْلَامِ فَهُوَ عَلَى نُورٍ مِّن رَّبِهِ ۚ فَوَيْلُ لِلْقَاسِيَةِ قُلُوبُهُم مِّن ذِكْرِ اللَّهِ أَوْلَيْكَ فِي ضَلَلِ مُّبِينِ ﴾.

٣-قوله تعالى: ﴿ قَالُوٓاْ ءَأَنتَ فَعَلَتَ هَـٰذَا بِعَالِهَتِـنَا يَكَإِبْرَهِيمُ ﴿ اللَّ قَالَ بَلْ فَعَلَهُ, كَبِيرُهُمُ هَـٰذَا فَعَالُوهُمْ إِن كَانُواْ يَنطِقُونَ ﴾.

٤ - قوله تعالى: ﴿ وَضَرَبَ لَنَا مَثَلًا وَنَسِى خَلْقَهُ قَالَ مَن يُحْيِ ٱلْعِظَامَ وَهِى رَمِيعُ ﴿ اللَّهُ قُلْ يُحْيِيهَا ٱلَّذِي َ الْعَظَامَ وَهِى رَمِيعُ ﴿ اللَّهُ قُلْ يُحْيِيهَا ٱلَّذِي اللَّهُ اللَّهُ عَلِيمُ ﴿ اللَّهُ اللَّ

٥ - قوله تعالى: ﴿ لَكُرْ دِينُكُرْ وَلِيَ دِينِ ﴾.

٦-قال الشاعر: ثلاثة تشرق الدنيا ببهجتهم \*\* شمس الضحى وأبو إسحاق والقمر
 س٣: اختر الإجابة الصحيحة من بين البدائل التالية عقب كل سؤال فيها يلي:

١ - من الأغراض العامة لحذف المسند ...... (التوكيد - الإيجاز - المبالغة)

٧- مما يقع مسندًا في الجملة .......

٣-واحد مما يلي ليس مسندًا ...... (اسم إن - خبر إن - المفعول الثاني لظن)

٤ - في قوله تعالى: (لكم دينكم ولي دين) المسند .........

٥-التفاؤل من الأغراض البلاغية لـ ..... المسند. (تقديم - حذف - ذكر)

| ك: ضع علامة ( $\sqrt{\ }$ ) أمام العبارة الصحيحة، وعلامة ( $f X$ ) أمام العبارة الخطأ فيها يلي، مع تصويب الخطأ | ں; |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----|
| ١ -قرينة حذف المسند قد تكون مذكورة وقد تكون مقدرة.                                                             |    |
| ٢-حذف المسند ليس له أغراض عامة أو خاصة.                                                                        |    |
| ٣-تتحقق الأغراض البلاغية للمسند حين يتغير موضعه الأصلي. ( )                                                    |    |
| ٤ - يحذف المسند لغرض التشويق إلى ذكر المسند إليه.                                                              |    |
| ٥-العناية بالمسند المتقدم من أغراض حذف المسند.                                                                 |    |
| ه: أكمل العبارات الآتية بها يناسبها:                                                                           | س' |
| ١ –من صور مجيء المسند في الكلام و و                                                                            |    |
| ٧-حذف المسند مقيد بشرطين هما و                                                                                 |    |
| ٣- الأغراض الخاصة لحذف المسند يكون مبعثها (السياق والمقام)                                                     |    |
| ٤ – من الأغراض البلاغية لذكر المسند و و و                                                                      |    |
| ٥-من الأغراض البلاغية لتقديم المسند و و                                                                        |    |
| ٣: ما الفرق بي <i>ن</i> :                                                                                      | س، |
| مجيء المسند اسمًا، ومجيئه فعلًا؟                                                                               |    |
| ٧: مثِّل لما يأتي من بليغ القول:                                                                               | س' |
| ١ -حذف المسند لغرض التنزه عن العبث.                                                                            |    |
| ٢-حذف المسند لغرض تحقيره.                                                                                      |    |
| ٣-ذكر المسند لغرض زيادة التقرير والإيضاح.                                                                      |    |
| ٤-ذكر المسند لغرض التعريض بغباوة المخاطب.                                                                      |    |
| ٥-تقديم المسند لغرض إفادة القصر.                                                                               |    |
| ٦-تقديم المسند لغرض التشويق إلى ذكر المسند إليه.                                                               |    |
| الأنشطة                                                                                                        |    |
| نشاط (۱)                                                                                                       |    |

صمم رسمًا شجريًا يمثل أحوال المسند وأغراض كل حال، مع التمثيل.







# إجابة السؤال الأول:

#### الأسئلة مقالية:

- ١- [أجب بنفسك].
- ٢- أهمية دراسة علم البلاغة وثمرة تعلمها:
- أنها تعيننا على إدراك معجزة القرآن ودليل النبوة.
- أنها تهدينا إلى فهم مقاصد الكلام ومراميه، والكشف عن المعاني المضمرة والأسرار الخفية في الأساليب العربية.
  - أنها تعلمنا كيف نُميِّز بين مراتب الكلام؛ لنعرف الجيد منه والرديء، ونوازن بين طبقاته.
    - أنها ترشدنا إلى وجوه القول السديد؛ لنعبِّر عما في نفوسنا تعبيرًا دقيقًا صادقًا.
      - أنها تنمِّى فينا القدرة على الإبداع وإنشاء الكلام الفصيح شعرًا ونثرًا.
        - ٣- [أجب بنفسك].

### إجابة السؤال الثانى: اختيار من متعدد:

- ١ يهتم علم البلاغة بـ (ترتيب الكلمات حسب ترتيب المعاني في النفس).
- ٢- أحقّ العلوم بالتعلّم، وأولاها بالتحفّظ- بعد المعرفة بالله جلّ ثناؤه- علم (البلاغة).

# إجابة السؤال الثالث: صواب وخطأ:

- $(\sqrt{\ })$  من أسباب دراسة البلاغة معرفة وجه الإعجاز في القرآن الكريم.
- Y يدرك كل مسلم عربي أو أعجمي حقيقة بلاغة القرآن التي أعجزت العرب. (X)
- $\sqrt[4]{0}$  البلاغة تعلمنا كيف نُميِّز بين مراتب الكلام؛ لنعرف الجيد منه والرديء.  $\sqrt[4]{0}$

# إجابة السؤال الرابع: أكمل:

١ - يهتم علم النحو بضبط أواخر الكلهات، بينها يرشدك علم البلاغة إلى فهم دقائق المعاني التي يطويها كل أسلوب.

٢- لا يدركها إلا رجل من درس علم البلاغة فتذوَّق أساليب العرب في كلامها، واستطاع أن يطَّلع بنفسه على مناط الإعجاز ودلائله.

# إجابة السؤال الخامس (التعليل):

١ - لأن بها يفهم العربي كلام الله وكلام نبيه على وجهه الصحيح الذي أراده الحق وأراده نبيه.

# إجابة السؤال السادس (قارن):

علم النحو (ومعه الصرف) يعلم طريقة بناء العرب لألفاظهم وكيفية صياغتهم لتلك الألفاظ في تراكيبها، وطريقة ضبطهم لكلهاتهم؛ ليُيسر لك طريق الفهم، ويقرِّب إليك مراد المتكلم.

وعلم البلاغة يعلم طريقة بنائهم لجملهم وترتيبهم لكلهاتهم حسب ترتُّب المعاني في نفوسهم.



# إجابة السؤ ال الأول: الأسئلة المقالية:

- ١ [أجب بنفسك].
- ٧-[أجب بنفسك].
- ٣-[أجب بنفسك].
- ٤ الحال: هو الموقف الذي يكون فيه المتكلم.

ومقتضى الحال: هو ما يطلبه هذا الموقف من كلام مناسب له.

ومطابقة الكلام لمقتضى الحال: مجيء الكلام مشتملًا على ما يطلبه الحال.

مثل: عند خطاب إنسان كافر منكر لوحدانية الله لإقناعه بها، فإن الحال حال إنكار، ومقتضى الحال أن يأتي الكلام مؤكدًا بأكثر من مؤكد، فإذا جاء الكلام مؤكدًا بمؤكدات فقد طابق مقتضى الحال، وإن لم يأتِ كذلك فقد خالف مقتضى الحال.

# إجابة السؤال الثانى: اختيار من متعدد:

- ١ البلاغة في اللغة (الوصول والانتهاء)
- ٢- الموقف الذي يكون فيه المتكلم يسمى ( الحال).
- ٣- العلم الذي يعبر به الأديب عن المعنى الواحد بطرق مختلفة هو (البيان).
  - ٤ علم يُعرف به وجوهُ تحسينِ الكلام . (علم البديع)
  - ٥ التقديم والتأخير يندرج تحت علم. (علم المعاني)

# إجابة السؤال الثالث: صواب وخطأ:

$$(\sqrt{\phantom{a}}) - 0$$
  $(\times) - \xi$   $(\sqrt{\phantom{a}}) - \gamma$   $(\times) - \gamma$ 

# إجابة السؤال الرابع: أكمل:

- ١ علم البلاغة هو مطابقة الكلام لــمقتضى الحال مع فصاحته.
  - ٢ مقام الإنكار يقتضي تأكيد الكلام بأكثر من مؤكد.
- ٣- علوم البلاغة ثلاثة هي: علم المعاني، وعلم البيان، وعلم البديع.

# إجابة السؤال الخامس: التعليل:

- يستخدم الأديب الألفاظ والتراكيب اللغوية بأحوالها المختلفة للتعبير عن أفكاره ومشاعره ومشاعره وهذا علم المعاني، فإذا كانت لا تستطيع أن تعبِّر عن المعاني التي في نفسه، فإنه يلجأ إلى البيئة المحيطة به ليلتقط منها صورًا توضح المعنى الذي يريد مستخدمًا علم البيان، ثم يعمد إلى أن يخرُج كلامُه جميلَ الظاهر والباطن، حسن الصورة، فيستخدم علم البديع.

إجابة السؤال السادس: التمثيل من بليغ القول

- ﴿ إِنَّ إِلَاهَكُمْ لَوَاحِدٌ ﴾.

# إجابة السؤال السابع: تحديد المصطلح البلاغي للمفاهيم:

- مطابقة الكلام لمقتضى الحال مع فصاحته. تعريف علم البلاغة
- علم يُعرف به أحوالُ اللفظِ العربي التي بها يطابقُ الكلام مقتضي الحال. تعريف علم المعاني
  - علم يُعرَف به إيراد المعنى الواحد بطرق مختلفة في وضوح الدلالة. تعريف علم البيان
- علم يُعرف به وجوهُ تحسينِ الكلام بعد رعايةِ تطبيقه على مقتضى الحال ووضوح دلالته. تعريف علم البديع الأنشطة

#### نشاط (١)

خالف أحمد البلاغة؛ لأن الحال حال فرح وسرور، وهذه الحال تقتضي أن يكون الكلام مبشرًا سعيدًا مرحًا، ولكن أحمد تكلم عن الموت وأهوال يوم القيامة فخالف بكلامه مقتضى الحال، فلا يكون بليغًا.

نشاط (۲)

كأن الطيور في مأتم تنوح على فقيد لها .

لأنه مكتئب وحزين، فتعبيره سيكون منسجيًا مع حالته النفسية.



# إجابة تدريبات الدرس الثالث نشأة علم البلاغة



# إجابة السؤال الأول: الأسئلة مقالية:

- ٣ [أجب بنفسك]. ٧- [أجب بنفسك]. ١ - [أجب بنفسك].
- ٢- نقد النابغة لحسان منصب على عدم مطابقة الكلام للمقام، فإن حسانًا في هذين البيتين قلل عدد جفانه وأسيافه باستخدامه جموع القلة، وكان الأبلغ أن يستخدم جموع الكثرة لأن المقام مقام فخر، وفخر بأولاده، ولم يفخر بآبائه، على غير ما اعتاد العرب.
- ٣- ما كان من أبي بكر الصديق ، حينها سأل رجلًا: " أتبيع هذا الثوب؟ " فقال الرجل: "لا، عافاك الله". الله". فقال أبو بكر الله : "قل: لا، وعافاك الله".
  - ٤- [ أجب بنفسك ].
- أولع بكتب عبد القاهر وطريقته التحليلية التذوُّقية، كما انبهر بكتابات الشيخ محمود محمد شاكر في تحليل الشعر العربي، فأخذ على عاتقه مهمة إحياء البلاغة العربية بالخروج بها من نطاق التقعيد الضميِّق إلى رحاب رياض البيان العربي، وباهتمام الشيخ بجانب التحليل يكون قدرد إلى البلاغة روحها، وأعاد لها التوازن المفقود منذ عهد السكاكي ومن بعده.

#### إجابة السؤال الثاني: اختيار من متعدد:

- -1 (ملحوظات عابرة) -7 (عبد القاهر الجرجاني).
  - ٤ (مفتاح العلوم الكامل) ٥ (التقنين)

# إجابة السؤال الثالث: الصواب والخطأ:

$$(X)-0$$
  $(\sqrt{})-\xi$   $(X)-\Psi$   $(\sqrt{})-Y$   $(\sqrt{})-Y$ 

# إجابة السؤال الرابع: أكمل:

- ١ الجاهلي، وصدر الإسلام، والأموي. ٢ أبو عبيدة. ٣ النضج والازدهار.
- ٤ «أسرار البلاغة» و «دلائل الإعجاز». ٥ التحليل والتذوق ومنهج السكاكي قائم على الضبط والتنظيم.

## إجابة السؤال الخامس: قارن:

- ١- منهج عبد القاهر الجرجاني قائم على التحليل والتذوق.
  - ٢- ومنهج السكاكي قائم على الضبط والتنظيم.
- ٣- ومنهج الدكتور محمد أبو موسى يقوم على الجمع بين الطريقتين.

# إجابة السؤال السادس: الأنشطة:

- «لا يرحمك الله». توهم بالدعاء عليك بألا يرحمك الله.
- «لا، ويرحمك الله». الفصل بالواو منع هذا التوهم السابق.

# الإجابة عن تدريبات الدرس الرابع من أبرز علماء البلاغة

إجابة السؤال الأول: الأسئلة مقالية: [ أجب بنفسك ].

إجابة السؤال الثانى: اختيار من متعدد:

١- (الصناعتين). ٢- (النظم). ٣- (السكاكي). ٤- (التصوير البياني). ٥- (البلاغة).

إجابة السؤال الثالث: الصواب والخطأ:

 $\sqrt{-V}$   $\times -7$   $\sqrt{-0}$   $\times -\xi$   $\sqrt{-T}$   $\times -7$   $\times -1$ 

# إجابة السؤال الرابع: التعليل:

١ - لأن أسرته - على الراجح - كانت تحترف صناعة المعادن وخاصة السكك، وهي المحاريث التي تفلح بها الأرض، وقيل لأسباب أخرى.

٢ - لأن بعض أجداده قديمًا كان سكنها.



إجابة السؤال الأول: الأسئلة مقالية: (أجب بنفسك).

# إجابة السؤال الثاني: تحليل شواهد:

- ١- العيب في: (الْمُعْخُع) تنافر حروف ثقيل أخلَّ بفصاحة الكلمة وطريق تفاديه الذوق السليم والاطلاع على نتاج البلغاء.
- ٢- العيب في: (مُسْتَشْزِرات) تنافر حروف خفيف أخل بفصاحة الكلمة وطريق تفاديه الذوق السليم والاطلاع على نتاج البلغاء.
- ٣- العيب في: (الاسفنط والخنشليل والفدوكس). الغرابة أخلَّ بفصاحة الكلمة وطريق تفاديه:
   كثرة الاطلاع على متون اللغة وتتبع نتاج النابهين من الشعراء والأدباء، والإحاطة بمعاني الألفاظ المألوفة.
- ٤- العيب في: (مُسَرَّجًا) الغرابة أخلَّ بفصاحة الكلمة وطريق تفاديه كثرة الاطلاع على متون

اللغة وتتبع نتاج النابهين من الشعراء والأدباء، والإحاطة بمعانى الألفاظ المألوفة.

- العيب في: (أيِّم) الغرابة أخلَّ بفصاحة الكلمة وطريق تفاديه: كثرة الاطلاع على متون اللغة
   وتتبع نتاج النابهين من الشعراء والأدباء، والإحاطة بمعاني الألفاظ المألوفة.
- ٦- العيب تنافر كلمات أخلّ بفصاحة الكلام وطريق تفاديه: الذوق السليم والاطلاع على نتاج البلغاء.
- ٧- العيب في: (الأجلل) مخافة القياس أخل بفصاحة الكلمة وطريق تفاديه: معرفة قواعد علم الصرف.
- ٨- العيب: تنافر كلمات أخلُّ بفصاحة الكلام وطريق تفاديه: الذوق السليم والاطلاع على نتاج البلغاء.
  - ٩ العيب: التعقيد اللفظى أخلَّ بفصاحة الكلام وطريق تفاديه: معرفة علم النحو.
  - ١٠ العيب: لتجمُّدا التعقيد المعنوى أخلُّ بفصاحة الكلام وطريق تفاديه: معرفة علم البيان.
    - ١١ العيب: ضعف التأليف أخلَّ بفصاحة الكلام وطريق تفاديه معرفة علم النحو.

# إجابة السؤال الثالث: الاختيار من متعدد:

١- (الرازي). ٢- (مرتبين). ٣- (الغرابة). ٤- (ضعف التأليف).٥- (الغرابة). إجابة السؤال الرابع: الصواب والخطأ:

$$(\sqrt{1}) - 0$$
  $(\times) - \xi$   $(\times) - \psi$   $(\sqrt{1}) - \psi$   $(\times) - \psi$ 

$$(\times)$$
 -  $(\times)$  -  $(\times)$ 

## إجابة السؤال الخامس: الإكمال:

١ - الجرجاني والزمخشري والرازي. ٢ - السكاكي والقزويني وشراح التلخيص.

٣- الكلمة، والكلام، والمتكلم- الكلام. ٤- تنافر الكلمات، والتعقيد، وضعف التأليف.

٥ – الكلمة – الكلام .

# إجابة السؤال السادس: التعليل:

- ١ لأن الفصاحة شرط للبلاغة كما أن الوضوء شرط للصلاة.
- ٢- أن تكون الكلمة غير مألوفة المعنى، أو تتردد الكلمة بين معنيين بلا قرينة ترجح أحدهما
   على الآخر.
- ٣- ضعف التأليف إنها يكون بجريان الكلام على خلاف المشهور من قواعد النحاة، وليس بخروج الكلام على ما أجمع عليه النحاة؛ فإن ذلك خطأ محض.

# إجابة السؤال السابع: المقارنة:

١ - تنافر الحروف يكون عيبًا مخلًّا بفصاحة الكلمة، مثل الهعخع.

أما تنافر الكلمات فهو عيب مخل بفصاحة الكلام مثل:

وقبر حرب بمكان قفر \*\*\* وليس قرب قبر حرب قبر

٢- التعقيد اللفظي يكون الكلام فيه غير ظاهر الدلالة على المعنى المراد، لخلل واقع في نظمه وترتيبه،
 مثل: فأصبحت بعد خط بهجتها \*\*\* كأن قفرا رسومها قلما

أما التعقيد المعنوي فيكون الكلام خَفِيَّ الدلالة على المعنى؛ لعدم وضوح العلاقة بين المعنى الأصلي غير المراد إلى المعنى الثاني المراد، مثل: التعبير عن الفرح بجمود العين.

٣- خالفة القياس عيب مخل بفصاحة الكلمة، ويكون في استعمال اللفظ على غير قواعد علم الصرف
 مثل «بوقات» بدلا من «أبواق» و «نواكس الأبصار» وصوابه «ناكسو الأبصار».

أما ضعف التأليف فهو عيب مخل بفصاحة الكلام ويكون في مجيء الكلام على الوجه الأضعف أو الأقل في النحو.

إجابة السؤال الثامن: التمثيل: ( أجب بنفسك ).

إجابة السؤال التاسع: تحديد المصطلح البلاغي للمفاهيم:

١ - تنافر الحروف. ٢ - الغرابة. ٣ - مخالفة القياس.

٤ – التعقيد اللفظي. ٥ – التعقيد المعنوي. ٦ – ضعف التأليف.



# إجابة السؤال الأول: الأسئلة مقالية:

٢- علم النحو يتناول الحذف فيها من جهة أن كلمة (صمم لل خبر للبتدأ محذوف تقديره (هم)، وأن حذف المبتدأ هنا جائز لأنه قد دل عليه دليل؛ حيث ورد ذكر المنافقين الذين يعود عليهم الضمير في الآيات السابقة لهذه الآية.

وأما علم المعاني يتناول الحذف فيها من جهة أن يعلِّمك السر في تفضيل حذف المبتدأ مع إمكان ذكره، وكيف كان حذف الكلمة أبلغ من ذكرها، وكيف كان الصمت أدل على المعنى من الكلام، فيقولون: حُذف المبتدأ هنا تحقيرًا للمنافقين بحذف ما يشير إليهم من الجملة؛ وصونًا وتطهيرًا للسان عن ذكرهم.

# إجابة السؤال الثانى: اختيار من متعدد:

١- (ثيانية ). ٢- (فهم المعاني المستفادة من تركيب الكليات).

 $-\infty$  (الفصل والوصل).  $-\infty$  (إسنادًا).  $-\infty$  (غزارة معانيه).

إجابة السؤال الثالث: الصواب والخطأ:

 $(\sqrt{\phantom{a}}) - \mathbf{0} \qquad (\times) - \mathbf{\xi} \qquad (\sqrt{\phantom{a}}) - \mathbf{Y} \qquad (\sqrt{\phantom{a}}) - \mathbf{Y} \qquad (\sqrt{\phantom{a}}) - \mathbf{1}$ 

إجابة السؤال الرابع: الإكمال:

١ - مقتضى الحال . ٢ - معاني النحو . ٣ - تختلف عن . ٤ - تغير .

إجابة السؤال الخامس: التعليل: (أجب بنفسك).

إجابة السؤال السادس: تحديد المصطلح العلمى: ١ -علم المعاني. ٢ - المسند إليه. ٣ - المسند.

# إجابة تدريبات الدرس الثاني أحوال الإسناد الخبري



إجابة السؤال الأول: (أجب بنفسك).

# إجابة السؤال الثاني: الإسناد الخبري والغرض البلاغي له فيما يلى:

١ - الإسناد الخبري ﴿إِنِّي وَضَعَّتُهَا أَنْثَى ﴾ والغرض البلاغي: إظهار التحسر والحزن.

٢- الإسناد الخبري ﴿ أَنَا خَيْرٌ مِنْهُ ﴾، والغرض البلاغي: الفخر.

٣- الإسناد الخبري ﴿ هَاذِهِ عَهَمَّ مُ الَّتِي كُنتُمْ تُوعَدُونَ ﴾، والغرض البلاغي: الوعيد والتهديد.

٤ - الإسناد الخبري ﴿ تَبَّتُ يَدَآ أَبِي لَهَبٍ وَتَبُّ ﴾ الغرض البلاغي: الذم والهجاء.

٥ - الإسناد الخبري «إنَّ بَيْنَ الرَّجُلِ وبَيْنَ الشِّرْكِ والكُفْرِ تَرْكَ الصَّلَّاةِ» الغرض البلاغي: التهديد.

٦- الإسناد الخبرى: (أنا الذي نظر الأعمى إلى أدبي) الغرض البلاغي: الفخر.

٧- الإسناد الخبري: (عبدك العاصى أتاك) الاسترحام والاستعطاف.

٨- الإسناد الخبري: (ومن يك ذا فضل. إلخ) الغرض البلاغي: النصح والإرشاد.

٩ - الإسناد الخبري: (وأنتَ حياتهم غضبت عليهم) الغرض البلاغي: المدح.

# إجابة السؤال الثالث: إجابة اختر الإجابة الصحيحة:

١- (الواقع) ٢- (السياق والمقام) ٣- (ثلاثة) ٤- (زادت) ٥- (ثعلب)

# إجابة السؤال الرابع: الصواب والخطأ:

 $( \times )$  قد يكون اسمين أو فعل واسم أو ما في حكمها.  $( \times )$  ليس له واقع خارجي.

 $(\sqrt{V})$  3-( $\sqrt{V}$ ) يسمى طلبيًا للمتردد وإنكاريًا للمنكر.

 $(\sqrt{\phantom{0}})$  ابو العباس ثعلب.  $(\sqrt{\phantom{0}})$ 

# إجابة السؤال الخامس: أكمل العبارات الآتية بما يناسبها:

۱- ضم كلمة أو ما يجري مجراها إلى أخرى أو ما يجري مجراها على وجه يفيد معنى يحسن

السكوت عليه. ٢- الفائدة ولازم الفائدة. ٣- ابتدائي، طلبي، إنكاري. ٤- طلبي.

٥- [أجب بنفسك].

إجابة السؤال السادس: قارن بين: [أجب بنفسك].

إجابة السؤال السابع: التفريق: - (السماء ممطرة): خبر يلقى لخالي الذهن ويسمى ابتدائيًّا.

- (إن السماء ممطرة): خبر يلقى للشاك أو المتردد ويسمى طلبيًّا.

- (والله إن السماء لمطرة): خبر يلقى للمنكر ويسمى إنكاريًّا.

إجابة السؤال الثامن: التمثيل من بليغ القول: [أجب بنفسك].

الأنشطة [أجب بنفسك].

# اجابة تدريبات الدرس الثالث المجاز العقلي



# إجابة السؤال الأول: الأسئلة المقالية:

[أجب بنفسك].

# إجابة السؤال الثاني: المجاز العقلي وعلاقته فيها يلي:

١- ﴿ يَنزِعُ عَنَّهُمَا لِبَاسَهُمَا ﴾ أسند النزع إلى الشيطان مع أن النازع هو الله؛ لأن الشيطان هو السبب في النزع؛ فالعلاقة السببية.

٢-﴿ يَجْعَلُ ٱلْوِلْدَانَ شِيبًا ﴾ فاعل يجعل ضمير يعود على اليوم، وليس هو الفاعل في الحقيقة، فالعلاقة الزمانية.
 ٣-﴿ حِجَابًا مَّسْتُورًا ﴾ نائب الفاعل في (مستورًا) ضمير تقديره هو يعود على الحجاب، وهو في الحقيقة ساتر وليس مستورًا، فالعلاقة الفاعلية.

٤ - ﴿ حَرَمًا ءَامِنًا ﴾ أي مأمونًا، فأسند الفاعل وهو «آمن» إلى المفعول وهو «الحرم» وعلاقته المفعولية.

٥- ﴿ وَجَعَلْنَا ٱلْأَنْهَا لَهُ مَرِى ﴾ أسند الجري إلى «الأنهار»، وهي أمكنة للمياه، وليست جارية بل الجاري ماؤها، فالعلاقة المكانية.

٦- ﴿عِيشَكِهِ رَّاضِيهِ ﴾ أسند «راضية» إلى الضمير العائد على العيشة، وليست هي الفاعل بل هي المرضي عنها؛ فالعلاقة المفعولية.

٧-(يلعن الرجل والديه) أسند الفعل إلى «الرجل» وليس هو اللاعن ولكنه تسبب لوالديه في اللعن، فالعلاقة السببية.

٨-(سرَّه زمن ساءته أزمان) أسند السرور والإساءة إلى الزمن، وليس هو الفاعل بل هو زمان للفعل؛ فالعلاقة الزمانية.

٩-(أفنى أوائلهم قيلُ الكماة ...) نسب الإفناء إلى قول الشجعان: هل من مدافع، وليس ذلك القول بفاعل حقيقة وإنها هو سبب فقط؛ فالعلاقة السببية.

# إجابة السؤال الثالث: الإجابة الصحيحة:

١-(اسم الفاعل) ٢- (الزمانية) ٣- (السببية) ٤- (الإيجاز) ٥- (الفاعلية) ٦- (المفعولية)
 إجابة السؤال الرابع: الصواب والخطأ:

 $(\sqrt{)}-1$ 

Y - ( X ) معهم السر البلاغي.

( √ ) -**r** 

- $(\sqrt{)}-\xi$
- o− ( × ) علاقته الزمانية.
- ( × ) علاقته السببية. × 3

# إجابة السؤال الخامس: أكمل:

١- قرينة، وعلاقة، وسر بلاغي يرجح المجاز على الحقيقة

٢ - لفظية، ومعنوية ٣ - السببية ٤ - زمانه ٥ - مكانه

إجابة السؤال السادس: علل:

[أجب بنفسك].

إجابة السؤال السابع: قارن بين:

[أجب بنفسك].

إجابة السؤال الثامن: ما الفرق بين...؟

(أهلكنا الدهر) في اعتقاد المؤمن: مجاز عقلي علاقته الزمانية؛ لأنه يعتقد أن الفاعل في الحقيقة هو الله تعالى. وفي اعتقاد الكافر: حقيقة عقلية؛ لأنه يؤمن بأن الدهر هو الفاعل، حاشا لله.

إجابة السؤال التاسع: مثِّل لما يأتي من بليغ القول:

[أجب بنفسك].

الأنشطة

[أجب بنفسك].



# إجابة تدريبات الوحدة الثالثة إجابة تدريبات الدرس الأول أحوال المسند إليه

إجابة السؤال الأول: الأسئلة المقالية: [ أجب بنفسك].

# إجابة السؤال الثاني: بيِّن المسند إليه، والمسند، مع بيان الصورة التي أتى عليها المسند إليه فيما يلي:

| الصورة التي أتى عليها | السند   | المسند إليه    | الثال                                              |
|-----------------------|---------|----------------|----------------------------------------------------|
| الفاعل                | يريد    | الله           | يُرِيدُ ٱللَّهُ أَن يُخَفِّفَ عَنكُمْ              |
| المبتدأ               | إخوة    | المؤمنون       | إِنَّمَا ٱلْمُؤْمِنُونَ إِخُوَّةً                  |
| اسم کان               | عليًا   | الله           | وَكَانَ اللَّهُ عَلِيمًا حَكِيًّا                  |
| المبتدأ               | مَنْ    | المسلم         | المسلم من سلم المسلمون من لسانه ويده               |
| الفاعل                | سلم     | المسلمون       |                                                    |
| الفاعل                | يأتي    | زمان           | يأتي على الناس زمان الصابر فيهم على دينه كالقابض   |
| المبتدأ               | كالقابض | الصابر         | على الجمر                                          |
| الفاعل                | ترفق    | أنت ضمير مستتر | ترفَّق أيها المولى عليهم                           |
| اسم إن                | عتاب    | الرفق          | فإن الرفق بالجاني عتاب                             |
| المبتدأ               | كالطفل  | النفس          | والنَّفْسُ كَالطِّفْلِ إِنْ تُهْمِلْهُ شَبَّ عَلَى |
| الفاعل                | تهمله   | أنت ضمير مستتر | حُبِّ الرَّضَاعِ وَإِنْ تَفْطِمْهُ يَنْفَطِمِ      |
| المبتدأ               | مصباح   | أنت            | أَنْتَ مِصْبَاحُ كُلِّ فَضْلٍ فَمَا تَصْـ          |
| الفاعل                | تصدر    | الأضواء        | ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ             |
| الفاعل                | يخاطبني | السفيه         | يُخَاطِبُنِي السَّفِيهُ بِكُلِ قُبْحِ              |
| الفاعل                | أكره    | أنا ضمير مستتر |                                                    |
| اسم أكون              | مجيبًا  | أنا ضمير مستتر | فَأَكْرُهُ أَنْ أَكُونَ لَهُ مُجِيبًا              |

## إجابة السؤال الثالث: الإجابة الصحيحة:

إجابة السؤال الرابع: الصواب والخطأ:

$$(\sqrt{1}) - \xi \qquad (\times) - Y \qquad (\times) - Y \qquad (\sqrt{1}) - Y$$

إجابة السؤال الخامس: الإكمال:

١ – المحكوم به – المحكوم عليه . ٢ – هيئاته التي يرد عليها في الكلام.

- \* ذكره، وحذفه وتقديمه وتأخيره. - \* المسند إليه والمسند.



إجابة السؤال الأول: الأسئلة المقالية:[أجب بنفسك].

إجابة السؤال الثاني: بيِّن فيها يلى الغرض البلاغي لحذف المسند إليه مع التوضيح:

١ - حذف المسند إليه والتقدير: (هي نار) والغرض من حذفه: قصد الاختصار أو الإيجاز.

٢ - حذف المسند إليه وهو فاعل (توارت) وتقديره: (الشمس)، والغرض من حذفه: تعيينه حقيقة.

٣- حذف المسند إليه وهو فاعل (استوت) وتقديره: (السفينة)، والغرض من حذفه: تعيينه حقيقة.

٤ - حذف المسند إليه وهو المبتدأ، والتقدير: (أحق الناس أمك)، والغرض من حذفه: الاختصار والإيجاز والمسارعة إلى المطلوب.

٥ - حذف المسند إليه وهو المبتدأ، والتقدير: (هو عواطف)، والغرض من حذفه: تعظيم المسند إليه.

٦- حذف المسند إليه وهو المبتدأ، والتقدير: (أنا عليل وحالي سهر دائم)، والغرض من حذفه: ضيق المقام.

٧- حذف المسند إليه وهو المبتدأ، والتقدير: (هو لص)، والغرض من حذفه: تحقير المسند إليه.

# إجابة السؤال الثالث: اختر:

إجابة السؤال الرابع: الصواب والخطأ:

$$( \times ) - \xi$$
  $( \vee ) .$   $( \vee ) .$ 

إجابة السؤال الخامس: التمثيل من بليغ القول: [أجب بنفسك].



# إجابة السؤال الأول: الأسئلة المقالية:

١ - [أجب ينفسك].

٢- الاستلذاذ يكون بتكرار ذكر الاسم المحبب إلى النفس.

أما إطالة الكلام فبذكر ما يمكنه حذفه لدلالة غيره عليه؛ رغبةً في بسط الكلام وإطالة الموقف.

إجابة السؤال الثاني: [أجب بنفسك].

إجابة السؤال الثالث:

$$( \ \lor \ )$$
 إذا جاز ذكره أو حذفه.  $( \ \lor \ )$   $( \ \lor \ )$  عير محدودة  $( \ \lor \ )$  ا

إجابة السؤال الرابع: [أجب بنفسك].



# إجابة السؤال الأول (الأسئلة المقالية):

١ - الأصل أن يُعرِّف المتكلمُ المسندَ إليه بالموصولية إذا كان لا يعرفُ له اسمًا يذكره به، ولا هو موجود في مجلسه ليشير إليه، تقول لصاحبك: (فاز الذي أهداك الكتاب أمس) فلو كنت تعرف المسند إليه لكنت ذكرته باسمه؛ لكنك لا تعرف عنه إلا هذا الفعل فعرَّ فته بها عرفت عنه.

- ٢ عندما يستطيع المتكلم التعبير عن المسند إليه بطريق آخر كالعلمية مثلًا ولكنه يؤثر الموصولية
   على هذا الطريق الآخر مثل: ﴿ وَرَوَدَتُهُ ٱلَّتِي هُوَ فِ بَيْتِهَا عَن نَفْسِهِ عَلَى.
  - ٣-[ أجب بنفسك ].
- 3- في قوله تعالى: ﴿ وَرَوَدَتُهُ ٱلَّتِي هُوَ فِ بَيْتِهَا عَن نَفْسِهِ ﴾ يجوز أن يكون الغرض البلاغي هو ( زيادة تقرير الغرض المسوق له الكلام بيان نزاهة يوسف عليه السلام وطهارته مما دُعي إليه، ولو قيل: زليخا بدل التي... لكان كافيًا في بيان نزاهته؛ ولكن الحق سبحانه أراد أن يُبيِّن شديد نزاهتِه وطهارته وعظيم بُعْدِه وتَرَفُّعِه عن الفاحشة، فعرَّف المسند إليه (زَلِيخا) بالموصولية دلَّ على أن سُبل المعصية كانت ميسَّرة ومهيَّأة له؛ ولكنه أبى إلا الطهر والعفاف. ويجوز أيضًا أن يكون الغرض البلاغي هو: ( استهجانُ التصريح باسمها في هذا الموضع الذي يروي قبيح فعلها وشنيع جُرمها).
- ٥- تعريف المسند إليه بالموصولية للإشارة إلى وجه بناء الخبر، عندما يكون أولُ الكلام دالًا على آخره، فالسامعُ تتهيأُ نفسُه بها يسمع في جملة الصلة من بِشَارةٍ أو نذارة قبل أن يسمع الخبر مثل: قوله تعالى:
  ﴿ ٱلَّذِينَ عَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحَتِ طُوبَى لَهُمْ وَحُسُنُ مَنَابٍ ﴾.

ويكون لتنبيه المخاطب على خطئه حين يكون معنى الخبر مخالفًا ومُضادًّا لما في جملة الصلة، مثل قول الشاعر: إِنَّ الَّذِينَ تَرَوْنَهُمُ إِخْوَانَكم \*\* يَشْفِي غَلِيلَ صُدُورهم أَنْ تُصْرَعُوا

# إجابة السؤال الثانى (أسئلة تحليل الشواهد):

- ١ الغرض: زيادة تقرير الغرض المسوق له الكلام.
  - ٢- الغرض: الإشارة إلى وجه بناء الخبر.
  - ٣- الغرض: الإشارة إلى وجه بناء الخبر.
- ٤- الغرض: زيادة تقرير الغرض المسوق له الكلام.
  - الغرض: استهجان التصريح باسم المسند إليه.
    - ٦- الغرض: تنبيه المخاطب على خطئه.

# إجابة السؤال الثالث (أسئلة الاختيار من متعدد):

- ١ (كلاهما). ٢ (المفعول به). ٣ (الإشارة إلى وجه بناء الخبر).
  - ٤ (التفخيم والتهويل). ٥ (تقرير الغرض المسوق له الكلام).

# إجابة السؤال الرابع (صواب أو خطأ مع تصويب الخطأ):

 $(\sqrt{1})$  التعريف بالموصولية جائز وجاء لغرض بالاغي.

 $(\sqrt{\ })$  عمكن اجتماع أكثر من غرض بلاغي في المثال الواحد.  $(\sqrt{\ })$  2 (  $\sqrt{\ })$  2 (  $\sqrt{\ })$  2 (  $\sqrt{\ })$  3 (  $\sqrt{\ })$  2 (  $\sqrt{\ })$  2 (  $\sqrt{\ })$  3 (  $\sqrt{\ })$  3 (  $\sqrt{\ })$  3 (  $\sqrt{\ })$  4 (  $\sqrt{\ })$  5 (  $\sqrt{\ })$  6 (  $\sqrt{\ })$  6 (  $\sqrt{\ })$  7 (  $\sqrt{\ })$  6 (  $\sqrt{\ })$  7 (  $\sqrt{\ })$  9 (  $\sqrt{\ })$ 

# إجابة السؤال الخامس (إكمال الجمل):

١ - بالموصولية وبالإشارة. ٢ - بالموصولية - التفخيم والتهويل.

٣- بـ الموصولية - تنبيه المخاطب على خطئه. ٤- بـ الموصولية - التفخيم والتهويل. إجابة السؤال السادس (أسئلة التعليل):

- ١- لأنه محكوم عليه، والحكم على المجهول لا يفيد إفادة تامة.
  - ٢- [ أجب بنفسك].
- ٣- لبيان أن الاسم الموصول قد يأتي لأغراض بلاغية مع أنه جاء غير مسند إليه.

وكذلك ما في البيت الأول من لمسة تربوية أن الإنسان الذي ينساق وراء شهواته ورغباته يحصد نتيجة ذلك الآثام والسيئات.

وما في البيت الثاني من بلاغة حسان حيث لا يريد أن يذكر لفظ ما يتبرأ منه لاستهجان التصريح باسمه، حتى لا يجدد الأذى النفسي بتذكره.

# إجابة السؤال السابع (أسئلة المقارنة):

 ١- الأول: لا يسأل عن الغرض البلاغي لاستخدام اسم الموصول؛ لأنه لا يوجد لديه طريق آخر لتعريف المسند إليه إلا بالموصولية.

الثاني: كان من الممكن أن يقول: (سيرزقك الله) لكنه آثر استخدام اسم الموصول لغرض بلاغي.

٢- الغرض البلاغي من الآية الكريمة الأولى: (الإشارة إلى وجه بناء الخبر) حيث يكون أول الكلام
 دالًا على آخره، فالسامعُ تتهيأُ نفسُه بها يسمع في جملة الصلة من بِشَارةٍ أو نذارة قبل أن يسمع الخبر.

والغرض البلاغي من الآية الكريمة الثانية: (تنبيه المخاطب على خطئه) حيث يكون معنى الخبر مخالفًا ومُضادًا لما في جملة الصلة.

# إجابة السؤال الثامن (التمثيل): (أجب بنفسك).

# إجابة السؤال الأول:

١ - الأصل أن يُعرَّف المسند إليه بالإشارة إذا كان حاضرًا محسوسًا؛ لكن المتكلم يجهل اسمه الخاص به فيقول: (هذا ضيف)، و(ذلك خطيب الجمعة).

٢ - إذا كان المتكلم يَعرِفُ اسم المسند إليه ويستطيع تعريفه به أو بشيء آخر سوى اسم الإشارة ثم يفضًل تعريفه بالإشارة، كأن تشير إلى زميلك وتقول للمعلم: (إن هذا أخذ قلمي).

٣- [أجب بنفسك].

٤ - ليُبُرِزه ويحدده، فيقع الحكم عليه بأنه إفك مبينٌ بعد هذا التمييز والتجسيد، وفي ذلك قدرٌ كبيرٌ من قوة الحُكم وصدقِ اليقينِ في أنه إفك مبين.

٥- يُعرَّف المسند إليه باسم الإشارة الدال على البُعد لقصد تعظيمه، وبيان علوِّ مكانته وارتفاع شأنه، وذلك أن الأصل أن يشار بالبعيد إلى بعيدِ المكانِ، ويستفاد تعظيم المسند إليه بتعريفه باسم الإشارة الدال على القريب؛ وذلك على معنى أنه قريب من النفس، وحبُّه مخالطٌ للقلب ممتزجٌ به.

7- يُعرَّف المسند إليه باسم الإشارة الدال على البُعد تحقيرًا له، على معنى أن الحقير الدنيء يُبعده الناس عن مجالسهم ولا يُقرِّبونه احتقارًا له، ويُعرَّف المسند إليه بالإشارة بالقريب لغرض تحقير المسند إليه؛ تنزيلًا لقرب المكانة منزلة قرب المكان؛ لأن الشيء إذا كان قريبًا مبتذلًا لا يُلتفت إليه ولا يُعتنى بشأنه.

٧- [أجب ينفسك].

# إجابة السؤال الثانى:

١ – تمييز المسند إليه أكمل تمييز. ٢ – تعظيم المسند إليه بالقرب.

٣- التنبيه على أن المسند إليه جدير بالجزاء الذي يَرِدُ بعد اسم الإشارة من أَجْلِ الأوصاف التي ذُكِرَت قبله.

٤ – تحقير المسند إليه بالبعد.

٦- تعظيم المسند إليه بالقرب. ٧- تعظيم المسند إليه بالبُعد.

٨- تعظيم المسند إليه بالبُعد.

#### إجابة السؤال الثالث:

1 - تحقره بالبعد. <math>Y - 1 المسند إليه. Y - 1

٤ - المبتدأ والفاعل. ٥ - تعظيمه بالبعد. ٦ - غيرهما.

# إجابة السؤال الرابع:

 $( \ \ \ \ \ )$  أسلوب صحيح إذا وجد الغرض البلاغي له.  $( \ \ \ \ \ )$  السلوب صحيح إذا وجد الغرض البلاغي له.

 $\mathbf{X} - (\mathbf{X})$  هؤلاء اسم إشارة يستعمل للقريب.  $\mathbf{S} - (\mathbf{V})$ .

٥- (X) كل قريب مبتذل لا يلتفت إليه و لا يُعتنى بشأنه في أسلوب الذم.

٦ - (X) إشارة بالقرب للتحقير.

# إجابة السؤال الخامس:

١ - الإيضاح والتقرير. ٢ - تحقيره بالبعد. ٣ - سياق الكلام.

٤ - التعظيم. ٥ - ذم.

# إجابة السؤال السادس:

١ - ليُبْرِزه ويحدده، فيقع الحكمُ عليه بأنه إفكٌ مبينٌ بعد هذا التمييزِ والتجسيدِ، وفي ذلك قدرٌ كبيرٌ من قوة الحُكمِ وصدقِ اليقينِ في أنه إفك مبين.

٢ لما كان التحدث عن كتاب عظيم بعيد عن موطن الشك والريب ناسبه اسم الإشارة الدال على البعيد.

٣- لما كان التحدث عن كتاب عظيم هادٍ للناس ناسبه اسم الإشارة الدال على القريب؛ لأن قُرب الهادي من الذي يحاول هدايته أدعى وأضمن لاستجابته وهدايته.

السؤال السابع: [أجب بنفسك].

السؤال الثامن: [أجب بنفسك].

#### 

# اجابة تدريبات الدرس الخامس الخامس تنكير المسند إليه

# إجابة السؤال الأول:

١ - الأصل في تنكير المسند إليه: أن يكون المسند إليه مجهولًا منكورًا، يجهل المتكلم كل معرّف يعرّفه به، فلا يعلم له اسمًا ولا صلة، ولا هو موجودٌ في مجلسه ليشير إليه، فيلْجأ من أجل ذلك إلى التنكير.

٢- الإفراد يكون أصلًا لغويًّا للتنكير: إذا كان المتكلم لا يعلم شيئًا عن المسند إليه يعرِّفه به سوى أنه فردٌ غير محدد من جنسه، فيصير إلى التنكير وجوبًا. لكنه يكون غرضًا بلاغيًّا: إذا كان المتكلم يَعرِفُ المسندَ إليه باسمه أو صفته ويستطيع أن يعرِّفه بواحدٍ من المعارف، ثم يعمِد إلى تنكيره.

٣- الإفراد: أي القصد إلى فرد مما يقع عليه اسم الجنس. أما النوعية: أي القصد إلى نوع منه؛ لأن
 التنكير كما يدل على الوحدة شخصًا يدل عليها نوعًا.

٤- يكون تنكير المسند إليه للتحقير أو التعظيم حسب سياق الكلام، وما يلمح من قصد الشاعر والدليل على ذلك كقول المتنبي في مدح كافور:

# لو الفَلَكُ الدوَّارُ أَبْغضْتَ سَعْيَهُ \*\* لَعَوَّقَهُ شَيْءٌ عَن الدَّوَرَانِ

فمن نظر إلى الموقف وأنه يمدحه ظن أنه للتعظيم، ولكن من فهم شعور المتنبي ناحية كافور علم أنه للتحقير. ٥-[أجب بنفسك].

# إجابة السؤال الثانى:

١ - النوعية. ٢ - التكثير. ٣ - التقليل. ٤ - التقليل. ٥ - التعظيم.

٦- التحقير. ٧- التكثير.

# إجابة السؤال الثالث:

١ - مجهولًا. ٢ - التعظيم. ٣ - التقليل. ٤ - التعظيم. ٥ - كلاهما.

# إجابة السؤال الرابع:

$$(X)$$
 - ( $(X)$ ) والصواب: هناك فرق بينها.  $(X)$  والصواب: معرفة.

$$(\sqrt{1})$$
.  $(\sqrt{1})$  والصواب: التقليل.

# إجابة السؤال الخامس:

٤ – التعظيم. ٥ – التقليل.

# إجابة السؤال السادس:

١ - لأحد سببين: إما لأنه لم يجد لتعريفه فائدة تُعين على بيان مقصده، فينكِّره اختيارًا بمحض إرادته.
 لئلا يزيد في كلامه ما لا فائدة منه، فالزيادة في المعنى فوق ما يجتاجه الكلام لغوٌ وعبثٌ يتنزَّه عنه كل
 كلام بليغ، أو لأنه وجد للتنكير فوائد وظلالًا تزيد المعنى جلالًا وروعة.

٢- [ أجب بنفسك ].

# إجابة السؤال السابع:

١ - نكَّر (حَاجِبٌ) الأولى لقصد التعظيم، ونكَّر الثانية لقصد التحقير.

٢ - كلمة (سلامٌ) في القرآن إذا كانت من الله فلا تجدها إلا منكَّرة للدلالة على التقليل؛ أي: (وسلام قليل من جهة الله كان السلام في الثانية على من جهة الله كان السلام في الثانية صادرًا من غير الله عُرِّف، حيث جاء معرَّفًا على لسان عيسى لأنَّه من دعاء عيسَى لنفسه.

إجابة السؤال الثامن: [ أجب بنفسك].

نشاط:[ أجب بنفسك].



# اجابة تدريبات الدرس السادس تقديم المسند إليه

#### إجابة السؤال الأول:

١ - عندما يجوز تقديم المسند إليه أو تأخيره يبحث عن السر البلاغي للتقديم، أما إن كان المسند إليه واجب التقديم فلا يسأل عن السر البلاغي لتقديمه.

٢- في المقامات التي تدعوه إلى إثبات كلامه حين يواجه شكًّا أو إنكارًا من المخاطب، وحين يجد هو
 المعنى أكيدًا مقررًا في نفسه ويريد أن يصل لمخاطبه كها وجده واقتنع به.

٣- إذا سُبق المسند إليه بنفي مثل قولك: (ما أنا فعلت هذا).

٤- [أجب بنفسك].

إذا كان في المسند إليه ما يشوِّق إلى ذكر الخبر فيُقدِّمه قاصدًا بذلك تشويقَ السامع للخبر؛
 استثارةً لعقله وتحفيزًا له للانتباه إلى ما يُلقى إليه من الحديث.

## إجابة السؤال الثاني:

١ - المسند إليه (هم)، والسر البلاغي: تقوية الحكم وتأكيده.

٢ - المسند إليه (الله)، والسر البلاغي: قصد الاختصاص.

٣- المسند إليه (أنّا)، والسر البلاغي: قصد الاختصاص.

٤- المسند إليه (الذي)، والسر البلاغي: التشويق إلى ذكر الخبر.

## إجابة السؤال الثالث:

١ - التشويق إلى ذكر الخبر. ٢ - التعجيل بالمسرة. ٣ - الاختصاص فقط.

٤ – التشويق إلى ذكر الخبر. ٥ – السياق.

## إجابة السؤال الرابع:

$$(X) - 0$$
  $(\sqrt{X}) - \xi$   $(\sqrt{X}) - \gamma$   $(X) - 1$ 

## إجابة السؤال الخامس (التعليل):

لأنك قد ذكرت فيه المسند إليه مرتين، المرة الأولى كونه مبتدأ (محمد) والثانية كونه فاعلًا ضميرًا مستترًا يعود على محمد، والتقدير: (محمد يجتهد هو).

إجابة السؤال السادس (المقارنة): [أجب بنفسك].

إجابة السؤال السابع: [أجب بنفسك].

النشاط: [أجب بنفسك].



#### إجابة السؤال الأول:

- ١ ما سبق من أحوال المسند إليه كان مما اقتضاه ظاهر الحال، لكن الالتفات خروجٌ بالمسند إليه عما يقتضيه ظاهر الحال لغرض لطيفٍ وسرِّ بديع ما يَلبَث أن يعيَه المخاطبُ فيأنس به.
  - ٧-[أجب بنفسك].
- ٣- الالتفات في اللغة: الصَّرفُ، وفي اصطلاح البلاغيين: التعبير عن معنًى بإحدى طرق التكلم أو الخطاب أو الغيبة، بعد التعبير عنه بطريق آخر منها، وذلك على خلاف ما يترقبه السامع.
- ٤- أ) بلاغة عامة: حيث إنه وسيلة من وسائل تنشيط السامع، وتنبيهه لأهمية ما يُلقى إليه، ففيه إيقاظٌ لعقله، وجذتٌ لانتباهه.

ب) بلاغة خاصة بكل مثال: وفوق ذلك فإنك تجد في كل مثالٍ مما سيأتي لطائف وأسرارًا خاصة، تختلف وتتنوع حسب اختلاف وتنوُّع كل أسلوبٍ، يعيها القلبُ اليَقِظُ، والنَّظرُ الصَّادقُ، والوعيُ بسياقِ الكلام ومرادِ المعنى.

٥-[أجب بنفسك].

#### إجابة السؤال الثانى: (الالتفات، ونوعه، وسر جماله)

١- الالتفات في استخدام ضمير المتكلم في (وما لي - أعبد - فطرني) ثم العدول عنه إلى الخطاب (ترجعون).

ونوعه: التفات من التكلم إلى الخطاب

وسر بلاغته: فيه إيقاظ لهم وتنبيه على ضلالهم، وشدة تحذير أنهم صائرون إلى الله وراجعون إليه.

٧- [أجب بنفسك]. ٣- [أجب بنفسك]. ٤- [أجب بنفسك]. ٥- [أجب بنفسك].

٦- [أجب بنفسك].

## إجابة السؤال الثالث:

١- الغيبة. ٢- ثلاثة. ٣- التفات من التكلم إلى الغيبة. ٤- ليس فيه التفات. ٥- الأمران كلاهما.
 إجابة السؤال الرابع (الصواب والخطأ):

X - (X) ثلاثة فقط. Y - (X) بحسب الانتقال بين مقامات التعبير.

 $(\sqrt{\lambda})$  .  $(\sqrt{\lambda})$  .  $(\sqrt{\lambda})$  .  $(\sqrt{\lambda})$  .  $(\sqrt{\lambda})$  .  $(\sqrt{\lambda})$ 

.(√)-0

## إجابة السؤال الخامس:

-1 = (m-1) (من التكلم إلى الغيبة). -1 = (m-1)

٤ – (من الغيبة إلى التكلم). ٥ – (من التكلم إلى الغيبة). ٦ – (من الغيبة إلى الخطاب).

#### إجابة السؤال السادس (التعليل):

١ - [أجب بنفسك].

٢ - لأنه يشترط في الالتفات أن يكون الضميران المستخدمان واقعين على شيء واحد، وفي الآية السابقة (أنتم) للمؤمنين و(هم) للكافرين؛ فلا التفات فيها.

إجابة السؤال السابع (التمثيل): [أجب بنفسك].

## اجابة تدريبات الوحدة الرابعة أحوال المسند



إجابة السؤال الأول: [أجب بنفسك].

#### إجابة السؤال الثانى:

١ -حذف المسند وهو خبر (ظلها)، وتقديره: (دائم) والغرض: التنزه عن العبث.

٢-حذف المسند، وتقديره: (كمن ضاق بالإسلام صدره) والغرض: تحقير المسند.

٣-ذكر المسند وهو (فعله) في (بل فعله كبيرهم) والغرض من ذكره: التعريض بغباوة المخاطب.

٤ -ذكر المسند وهو الفعل (يحييها) والغرض: زيادة التقرير والإيضاح.

٥-تقديم المسند (لكم) لغرض إفادة الاختصاص؛ أي قصر المسند إليه على المسند.

٦ - قدم المسند لغرض التشويق لذكر المسند إليه.

## إجابة السؤال الثالث: الإجابة الصحيحة:

-1 (الإيجاز). -1 (الخبر). -1 (اسم إن). -1 (تقدم). -1

## إجابة السؤال الرابع: الصواب والخطأ:

(V) ). V = (X) حذف المسند له أغراض عامة وأغراض خاصة.

۳–( $\sqrt{V}$ ). عدم لغرض التشويق إلى ذكر المسند إليه.

o - (X) العناية بالمسند المتقدم من أغراض تقديم المسند.

إجابة السؤال الخامس: إكمال العبارات بما يناسبها: [أجب بنفسك].

إجابة السؤال السادس: ما الفرق بين....؟ الاسم يدل على الثبوت والدوام، والفعل يدل على التجدد والحدوث.

إجابة السؤال السابع: التمثيل من بليغ القول: [أجب بنفسك].

الأنشطة نشاط (١) [أجب بنفسك] وفقك الله.





يجب أن تنتبه -بُنَيَّ الحبيب- إلى أنه قد حدث تطويرٌ وتعديلٌ وإعادة صياغة لموضوعات المنهج هذا العام؛ لذا فإننا قد حذفنا من هذه الامتحانات ما لا يخصُّ منهجكم.

## وقد وضعنا هذه النهاذج لغرضين:

الأول: أن تطبِّق على ما درست من موضوعات.

الثاني: أن تتدرب على طريقة وضع أسئلة الامتحانات.

## النموذج الأول

امتحان النقل من الصف الأول الثانوي الأدبي للعام الدراسي (١٤٤٢ هـ - ٢٠٢١ م) الفصل الدراسي الأول المادة : البلاغــة البلاغــة الخراسي الأول

س١: فيها يأتي عيوب أخلت بفصاحة الكلمة أو الكلام. بيِّن موطن العيب واذكر نوعه: أ) قال الشاعر:

الحمد لله العلي الأجلل \*\* أنت مليك الناس ربًا فاقبل عن قال الشاعر:

وقبر حرب بمكان قفر \*\* وليس قرب قبر حرب قبر جرب قبر جـرب قبر جـر عند الشاعر:

مبارك الاسم أغر اللقب \*\* كريم الجِرِشَّى شريف النسب د) قال الشاعر:

ليس إلاك يا علي همام \*\* سيفه دون عرضه مسلول هـ) قال الشاعر:

ومقلة وحاجبًا مزجَّجَا \*\* وفاحًا ومرسِنًا مسرجَا

س٧: أ ) بين الحال ومقتضى الحال في قوله تعالى: ﴿ إِنَّ إِلَهَكُمْ لَوَحِدٌ ﴾.

ب) بين موضع المجاز العقلي وعلاقته فيها يأتي:

١ - بني الأمير المدينة.

٢ - قال تعالى: ﴿ إِنَّا نَخَافُ مِن رَّبِّنَا يَوْمًا عَبُوسًا قَمْطَرِيرًا ﴾.

٣- قال تعالى: ﴿ فَهُوَ فِي عِيشَةٍ رَّاضِيَةٍ ﴾ .

س٣: أ) من علماء البلاغة "الخطيب القزويني" تحدث بإيجاز عن مولده وأشهر مؤلفاته ومكانته العلمية.

ب) ضع علامة ( √ ) أمام العبارة الصحيحة وعلامة ( × ) أمام العبارة الخطأ فيها يأتي:

۱ - اكتملت قواعد علم المعاني إلا قليلًا جدًّا على يد الإمام السكاكي في كتابه "مفتاح العلوم". ( )

۲ - يعد كتاب "الصناعتين الكتابة والشعر" من أشهر كتب "الخطيب القزويني". ( )

٣ - الخبر قول لا يحتمل الصدق والكذب . ( )

٤ - تأتي الفصاحة وصفًا لثلاثة أشياء : للكلمة وللكلام وللمتكلم . ( )

١ - قال تعالى : ﴿ يُربُّونَ إِلَيْهِم بِٱلْمَودَّةِ ﴾ الغرض من الخبر: ( التوبيخ وإظهار الضعف والخشوع - العتاب).

٢ - قال تعالى: ﴿ قَالَتُ رَبِّ إِنِي وَضَعَتُهَا أَنثَى ﴾ الغرض من الخبر: (الاستعطاف - إظهار التحسر والحزن - التهويل).

٣- "محمدٌ مهذبٌ" نوع الخبر (ابتدائي- إنكاري - طلبي).

٤- ألَّف د/ محمد أبو موسى كتاب (الصناعتين - خصائص التراكيب - الإيضاح).

س) عرف المصطلحين الآتيين: -

١ – علم المعاني . ٢ – فصاحة الكلمة . ٢ – ٢ ]



## النموذج الثاني

امتحان النقل من الصف الأول الثانوي (القسم الأدبي) للعام الدراسي (١٤٤١ هـ - ٢٠٢٠ م) الفصل الدراسي الثاني المادة: البلاغة الزمن: حسب الجدول

#### س۱:

## أ) اختر الإجابة الصحيحة من بين الأقواس فيها يأتي :-

١ - قال الله تعالى: ﴿ عَكِلِمُ ٱلْغَيْبِ وَٱلشَّهَ كَوْ ﴾ السر البلاغي لحذف المسند إليه هنا
 هو: (ضيق المقام عن إطالة الكلام – القطع والاستئناف – تعين المسند إليه).

٢- يقول الشاعر: بالله يا ظبيات القاع قلن لنا \*\* ليلاي منكن أم ليلى من البشر

السر البلاغي لذكر المسند إليه هنا هو (التلذذ - التشاؤم - الذم والإهانة).

٣- قال الله تعالى: ﴿ وَلَمَّا جَاءَهُمْ رَسُولٌ مِّنْ عِندِ ٱللَّهِ ﴾ السر البلاغي لتنكير المسند إليه في الآية هو (التهويل - التقليل - التفخيم - التكثير).

٤ - قال الله تعالى: ﴿ وَمَا كَانَ لِمُؤْمِنِ وَلَا مُؤْمِنَةٍ ﴾ السر البلاغي لتنكير المسند في الآية هو (إفادة التفخيم - إفادة العموم - قصد إرادة العهد - إفادة التكثير).

## $\cdot$ ) أمام العبارة الصحيحة، وعلامة ( $\times$ ) أمام العبارة الخطأ، فيها يأتي:

١ - الغرض البلاغي من تقديم المسند في قولنا: "في عافية أنت" الاهتمام والعناية بالمقدم.

٢ – المسند هو المحكوم به، وبدونه لا يتم المعنى في الجملة.

٣- الغرض البلاغي من تعريف المسند إليه بالموصولية في قوله تعالى: ﴿ إِذْ يَغْشَى ٱلسِّدْرَةَ مَا يَغْشَى وَلِيهِ يَعْشَى ﴾ (التكثير).

٤ - الغرض البلاغي من حذف المسند إليه في قوله تعالى: ﴿ عَالِمُ ٱلْغَيْبِ وَٱلشَّهَادَةِ ٱلْعَزِيزُ
 الْعَكِيمُ ﴾ تعيين المسند إليه.

## ۳۲:

- أ) من أدوات الاستفهام "الهمزة" ويطلب بها التصور والتصديق. فها معناهما؟ مع التمثيل.
- ب) ما الغرض البلاغي من تعريف المسند إليه بالعلمية في قولنا: "ذهب تأبط شرَّا" وتعريف بالإشارة في قوله تعالى: ﴿ فَذَالِكَ ٱلَّذِى يَدُعُ ٱلْكِتِيمَ ﴾

#### س ۳:

أ) قرينة حذف المسند نوعان. فما هما؟

وما نوع القرينة في قوله تعالى: ﴿ وَلَإِن سَأَلْتَهُم مَّنْ خَلَقَ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ لَيَقُولُنَّ ٱللَّهُ ﴾؟

ب) صل من المجموعة (أ) ما يناسبه من المجموعة (ب)

(اً)

'- من أغراض تنكير المسند لأغراض منها الرد على المخاطب والتجدد والحدوث

٢- يذكر المسند

٣- قد يحذف المسند إليه إفادة التفخيم والتكثير والعموم

٤- من طرق تعريف المسند إليه بشرط وجود قرينة تدل على الحذف

## خاص بالمتخلفين والحاصلين على أقل من ربع الدرجة في الفصل الدراسي الأول

س١: أ) مَـنْ أبو يعقوب السكاكى ؟ ولم لقب بالسكاكي؟ وما أشهر مؤلفاته؟

ب) عرف المصطلحات البلاغية الآتية:

١ - ضعف التأليف. ٢ - بلاغة الكلام. ٣ - الخبر الطلبي.

٤ - الحقيقة العقلية.

#### ٣:

بيِّن علاقة المجاز العقلى في الأمثلة الآتية:

١ - محمد ليله نائم .

٢ - قال تعالى: ﴿ وَإِذَا قَرَأْتَ ٱلْقُرْءَانَ جَعَلْنَا بَيْنَكَ وَبَيْنَ ٱلَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِٱلْآخِرَةِ حِجَابًا مَّسْتُورًا ﴾.

٣- قال تعالى: ﴿ خُلِقَ مِن مَّآءِ دَافِقٍ ﴾.

#### س۳:

أ) للخبر غرضان أصليان. فها هما؟ وما ضابطهها؟

ب) اذكر العيب الذي أخل بفصاحة الكلمة أو الكلام فيها يأتي:

١ – ومن جاهل يجهل بي وهو يجهل جهله \*\* و يجهل علمي أنه بي جاهل

٧ - فإن كان بعض الناس سيفًا لدولة \*\* ففي الناس بوقات لها وطبول

#### 

#### أهم المراجع والمصادر

- ١ الإيضاح لتلخيص المفتاح في علوم البلاغة، للخطيب القزويني مع البغية للشيخ عبد المتعال الصعيدي، طبعة مكتبة الآداب، الطبعة السابعة عشرة، ١٤٢٦هـ/ ٢٠٠٥م.
  - ٢ بحوث المطابقة لمقتضى الحال ، د/ علي البدري، مطبعة السعادة، الطبعة الثانية (١٩٨٤).
- ٣-البلاغة العالية (علم المعاني) الشيخ عبد المتعال الصعيدي، قدم له وراجعه د/عبد القادر حسين ، مكتبة الآداب، الطبعة الثانية، (١٤١١هـ/ ١٩٨٩م).
- ٤ البلاغة العربية (تاريخها مصادرها مناهجها)، د/ علي عشري زايد، مكتبة الشباب (١٩٨٢).
  - ٥- البلاغة الواضحة، لعلي الجارم ومصطفى أمين، دار المعارف، (٢٠١٢).
  - ٦ البلاغة تطور وتاريخ، د/ شوقى ضيف، دار المعارف بمصر ، الطبعة الثانية.
- ٧- البلاغة: فنونها وأفنانها، د/ فضل حسن عباس، دار الفرقان للنشر والتوزيع، الطبعة (١٤١٣ هـ / ١٩٩٢م)
- ٨- تاريخ علوم البلاغة والتعريف برجالها، لفضيلة الشيخ / أحمد مصطفى المراغي ، طبعة البابي
   الحلبي، الطبعة الأولى (١٣٦٩ هـ/ ١٩٥٠م)
  - ٩ التحرير والتنوير، الطاهر بن عاشور، دار سحنون بتونس.
  - ١٠ تفسير أبي السعود، دار إحياء التراث العربي، الطبعة الأولى (١٤٣١ هـ/ ٢٠١٠م)
- 1۱- جواهر البلاغة، للهاشمي: تذييل وفهرسة/ حسن نجار محمد، مكتبة الآداب، الطبعة الثالثة (٢٠١١).
- ۱۲ خصائص التراكيب، أد. محمد محمد أبو موسى، طبعة مكتبة وهبة بالقاهرة، الطبعة الخامسة عام ۱۲۲هـ/ ۲۰۰۰م.
- ١٣ خطوات البحث البلاغي بين النشأة والمنهج، د/ محمد إبراهيم شادي (١٤١١هـ/ ١٩٩١م).
- 1٤ دراسات بلاغية في أحوال الجملة العربية، أد. رفعت إسماعيل السوداني، طبعة جامعية عام 1٤١٩هـ/ ١٩٩٩م.

- ١٥ دلائل الإعجاز، للإمام عبد القاهر الجرجاني، تحقيق الأستاذ محمود شاكر -رحمه الله طبعة مكتبة الخانجي بالقاهرة، الطبعة الخامسة، ١٤٢٤هـ ٢٠٠٤م.
- ١٦ شرح تلخيص المفتاح المطول، سعد الدين التفتازاني، تحقيق د/ ضياء الدين القالش، طبعة وزارة الأوقاف القطرية.
  - ١٧ شروح التلخيص، للتفتازاني والمغربي والسبكي، طبعة دار الكتب العلمية بيروت- لبنان.
    - ١٨ شروح التلخيص: للتفتازاني والمغربي والسبكي، دار السرور ، بيروت، لبنان.
- ١٩ صحيح البخاري، طبعة السلطانية، الناشر دار طوق النجاة بيروت، وهي مصورة عن الطبعة السلطانية، وبترقيم محمد فؤاد عبد الباقي، الطبعة الأولى عام ١٤٢٢هـ.
  - · ٢- صحيح مسلم بشرح النووي، طبعة الهيئة العامة لشئون المطابع الأميرية.
  - ٢١- علم المعاني، د/ بسيوني عبد الفتاح بسيوني، الطبعة الأولى (١٤٠٨ هـ/ ١٩٨٧).
- ٢٢ في البلاغة علم المعاني، د/ عبد العزيز عتيق، دار النهضة العربية، بيروت، لبنان. الطبعة الأولى (١٤٣٠ هـ/ ٢٠٠٩م).
- ٢٣- كتاب الصناعتين، لأبي هلال العسكري، الناشر مطبعة محمد علي صبيح بالأزهر الشريف بمصر، الطبعة الثانية.
- ٢٤- الكشاف عن حقائق التنزيل وعيون الأقاويل في وجوه التأويل، جار الله الزمخشري، دارالفكر، بيروت.
- ٢٥ المستدرك، للحاكم، تحقيق: مصطفى عبد القادر عطا، الناشر: دار الكتب العلمية بيروت الطبعة: الأولى، ١٤١١هـ ١٩٩٠م.
- ٢٦ المطول على تلخيص المفتاح، لسعد الدين التفتازاني، تحقيق الدكتور عبد الحميد هنداوي، طبعة دار الكتب العلمية لبنان، الطبعة الثالثة عام ١٤٣٤هـ/ ١٣٠٢م.
  - ٢٧ مفتاح العلوم، للسكاكي، طبعة البابي الحلبي، الطبعة الثانية (١٤١١ هـ/ ١٩٩٠م).

|                 | ••••••    |          |                 | الأزهر الشريف<br>منطقة:<br>إدارة : |
|-----------------|-----------|----------|-----------------|------------------------------------|
|                 | بعة الطال | جدول متا | •••••           | معهد :                             |
| توقيع ولي الأمر |           | الدرجة   |                 | P                                  |
|                 | (         | ) من (   | )               | اختبار شهر أكتوبر                  |
|                 | (         | ) من (   | )               | اختبار شهر نوفمبر                  |
|                 | (         | ) من (   | )               | اختبار شهر ديسمبر                  |
|                 | (         | ) من (   | )               | اختبار شهر يناير                   |
|                 | (         | ) من (   | )               | اختبار شهر فبراير                  |
|                 | (         | ) من (   | )               | اختبار شهر مارس                    |
|                 | (         | ) من (   | )               | اختبار شهر أبريل                   |
|                 | (         | ) من (   | )               | اختبار شهر مايو                    |
|                 |           |          |                 | ملاحظات:                           |
|                 |           |          | • • • • • • • • |                                    |

|                 |                                         |                           |               | الأرهر الشريف  |
|-----------------|-----------------------------------------|---------------------------|---------------|----------------|
|                 | • • • • • •                             | • • • • • • • • • • • • • |               | منطقة:         |
|                 | •••••                                   |                           | • • • • • • • | إدارة :        |
|                 | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • |                           | • • • • • • • | معهد :         |
|                 | لطالب                                   | ول متابعة ا               | جد            |                |
| توقيع ولي الأمر |                                         | الدرجة                    |               | ٩              |
|                 | (                                       | ) من (                    | )             | التطبيق الأول  |
|                 | (                                       | ) من (                    | )             | التطبيق الثاني |
|                 | (                                       | ) من (                    | )             | التطبيق الثالث |
|                 | (                                       | ) من (                    | )             | التطبيق الرابع |
|                 | (                                       | ) من (                    | )             | التطبيق الخامس |
|                 | (                                       | ) من (                    | )             | التطبيق السادس |
|                 | (                                       | ) من (                    | )             | التطبيق السابع |
|                 | (                                       | ) من (                    | )             | التطبيق الثامن |
|                 |                                         |                           |               | ملاحظات:       |
|                 |                                         |                           | • • • • • •   |                |
|                 |                                         |                           |               |                |

| <u>أمر</u>                | تواصل المعلم مع ولي ال     |               |
|---------------------------|----------------------------|---------------|
| رسالة من ولي الأمر للمعلم | رسالة من المعلم لولي الأمر | تاريخ الرسالة |
|                           |                            |               |
|                           |                            |               |
|                           |                            |               |
|                           |                            |               |
|                           |                            |               |
|                           |                            |               |
|                           |                            |               |
|                           |                            |               |
|                           |                            |               |

الأزهر الشريف

منطقة:

## لعرض فيديوهات الشرح قم بعمل مسح لهذا الباركود



| رقم الصفحة | الموضوع                                             |
|------------|-----------------------------------------------------|
| ٣          | مقدمة                                               |
| ٤          | الأهداف العامة للكتاب                               |
| ٦          | الوحدة الأولى: مدخل إلى علم البلاغة                 |
| ٧          | الدرس الأول: أهمية البلاغة وفائدة دراستها           |
| ١.         | ملخص الدرس                                          |
| 11         | تدريبات وأنشطة                                      |
| ١٢         | الدرس الثاني: تعريف البلاغة وتقسيمها إلى علوم ثلاثة |
| 10         | ملخص الدرس                                          |
| ١٦         | تدريبات وأنشطة                                      |
| ١٨         | الدرس الثالث: تاريخ نشأة علم البلاغة                |
| **         | ملخص الدرس                                          |
| **         | تدريبات وأنشطة                                      |
| 79         | الدرس الرابع: أبرز علماء البلاغة                    |
| *4         | ملخص الدرس                                          |
| ٤٠         | تدريبات وأنشطة                                      |
| ٤٢         | الدرس الخامس: الفصاحة                               |

| رقم الصفحة | الموضوع                                                  |
|------------|----------------------------------------------------------|
| ٥٣         | ملخص الدرس                                               |
| ٥٤         | تدريبات وأنشطة                                           |
| ٥٨         | الوحدة الثانية: (علم المعاني)                            |
| ٥٩         | الدرس الأول: (التعريف بعلم المعاني وبيان وجه حصر أبوابه) |
| ٦٥         | ملخص الدرس                                               |
| ٦٦         | تدريبات وأنشطة                                           |
| ٦٨         | الدرس الثاني: أحوال الإسناد الخبري                       |
| ٧١         | تقسيم الكلام إلى خبر وإنشاء                              |
| ٧٣         | أغراض الخبر                                              |
| ٧٧         | أضرب الخبر                                               |
| ۸۰         | إخراج الكلام على خلاف مقتضى الظاهر                       |
| ۸۳         | ملخص الدرس                                               |
| ٨٥         | تدريبات وأنشطة                                           |
| ۸۸         | الدرس الثالث: المجاز العقلي                              |
| 9.         | ملخص الدرس                                               |
| ٩٨         | تدريبات وأنشطة                                           |

| رقم الصفحة | الموضوع                                               |
|------------|-------------------------------------------------------|
| 1 • 1      | الوحدة الثالثة: (أحوال المسند إليه)                   |
| 1.4        | الدرس الأول: المسند إليه: صوره وأحواله                |
| 1.0        | ملخص الدرس                                            |
| ١٠٦        | تدريبات وأنشطة                                        |
| ١٠٨        | الدرس الثاني: حذف المسند إليه                         |
| 110        | ملخص الدرس                                            |
| 117        | تدريبات وأنشطة                                        |
| 114        | الدرس الثالث: ذكر المسند إليه                         |
| ١٢٣        | ملخص الدرس                                            |
| 175        | تدريبات وأنشطة                                        |
| 170        | الدرس الرابع: تعريف المسند إليه                       |
| ١٢٨        | أولًا: الأغراض البلاغية لتعريف المسند إليه بالموصولية |
| 144        | ملخص الدرس                                            |
| ١٣٤        | تدريبات وأنشطة                                        |
| 144        | ثانيًا: الأغراض البلاغية لتعريف المسند إليه بالإشارة  |
| 1 20       | ملخص الدرس                                            |

| رقم الصفحة | الموضوع                                                               |
|------------|-----------------------------------------------------------------------|
| 1 2 7      | تدريبات وأنشطة                                                        |
| 1 £ 9      | الدرس الخامس: تنكير المسند إليه                                       |
| 107        | ملخص الدرس                                                            |
| 107        | إثراءات                                                               |
| 107        | تدريبات وأنشطة                                                        |
| ١٦٠        | الدرس السادس: تقديم المسند إليه                                       |
| ١٦٤        | ملخص الدرس                                                            |
| 170        | تدريبات وأنشطة                                                        |
| ١٦٧        | الدرس السابع: من صور إخراج المسند إليه على خلاف الظاهر<br>( الالتفات) |
| ١٧٦        | ر الا تنفات)<br>ملخص الدرس                                            |
| 1          | تدريبات وأنشطة                                                        |
| ١٨٠        | أحوال المسند                                                          |
| ١٨٢        | أولًا: أغراض حذف المسند                                               |
| ١٨٧        | ثانيًا: ذكر المسند                                                    |
| ١٨٩        | ثالثًا: تقديم المسند                                                  |
| 197        | ملخص الدرس                                                            |

| رقم الصفحة | الموضوع                                                |
|------------|--------------------------------------------------------|
| 194        | تدريبات وأنشطة                                         |
| 190        | الإجابات النموذجية لتدريبات الكتاب                     |
| 197        | إجابة تدريبات الوحدة الأولى                            |
| 197        | إجابة تدريبات الدرس الثاني                             |
| ۲.,        | إجابة تدريبات الدرس الثالث: نشأة علم البلاغة           |
| 7.1        | الإجابة عن تدريبات الدرس الرابع: من أبرز علماء البلاغة |
| ۲۰۱        | إجابة تدريبات الدرس الخامس: الفصاحة                    |
| ۲۰٤        | إجابة تدريبات الوحدة الثانية                           |
| 7.0        | إجابة تدريبات الدرس الثاني: أحوال الإسناد الخبري       |
| ۲٠٦        | إجابة تدريبات الدرس الثالث: المجاز العقلي              |
| ۲٠۸        | إجابة تدريبات الوحدة الثالثة: أحوال المسند إليه        |
| 7 • 9      | إجابة تدريبات الدرس الثاني: حذف المسند إليه            |
| ۲۱.        | إجابة تدريبات الدرس الثالث: ذكر المسند إليه            |
| ۲۱.        | إجابة تدريبات الدرس الرابع: تعريف المسند إليه          |
| 714        | ثانيًا: التعريف بالإشارة                               |
| 710        | إجابة تدريبات الدرس الخامس: تنكير المسند إليه          |

| رقم الصفحة | الموضوع                                       |
|------------|-----------------------------------------------|
| *17        | إجابة تدريبات الدرس السادس: تقديم المسند إليه |
| *17        | إجابة تدريبات الدرس السابع: الالتفات          |
| ***        | إجابة تدريبات الوحدة الرابعة: أحوال المسند    |
| 777        | نهاذج الامتحانات                              |
| ۲۳۰        | جدول متابعة الطالب                            |
| 777        | QR-code لعرض فيديوهات الشرح                   |