

قطاع المعاهد الأزهرية

تيسير

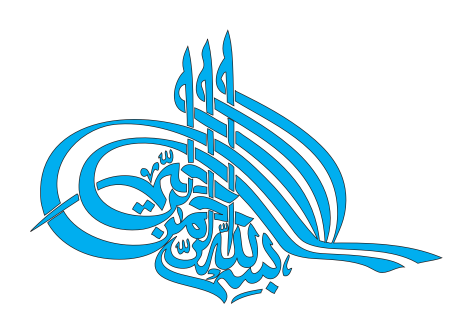
تفسير النسفي

وجهر مي

للصف الأول الثانوي

لجنة إعداد وتطوير المناهج بالأزهر الشريف

۷331 هـ ۲۰۲۵ - ۲۲۰۲ م





## بنشي بزالتهالتج زالتي أ

الحمد للَّه رب العالمين، والصلاة والسلام على أشرف المرسلين سيدنا محمد، وعلى آله وأصحابه أجمعين. ويعد:

فهذا كتاب «تيسير تفسير النسفي للمقرر من جزء عمَّ» على الصف الأول الثانوي، توخَّينا فيه تسهيل العبارة، وتوضيحها بها يتناسب وعقول أبنائنا الطلاب، وراعينا فيه الآتي:

- ١- إعداد مقدمة موجزة في علوم القرآن الكريم.
- ٢\_ تقسيم السورة إلى موضوعات رئيسة ووضع عنوان لكل فقرة.
- ٣\_ وضع تقديم بين يدي كل سورة يتضمن اسمها، وعدد آياتها، وزمان ومكان نزولها، وبعض فضائلها.
  - ٤\_ بيان المحاور التي تدور عليها كل سورة.
  - ٥ تخريج الأحاديث الواردة في تفسير كل سورة، وبيان أسباب النزول والحكم عليها.
    - ٦\_ عزو الآيات المستشهد بها أثناء التفسير إلى سورها.
      - ٧ بيان الأسرار البلاغية في كل سورة.
      - ٨ بيان بعض وجوه الإعراب في نهاية كل سورة.
        - ٩\_ بيان وجوه القراءات في نهاية كل سورة.
          - ١٠-ذكر الدروس المستفادة من السورة.
      - ١١-إضافة مناقشة وتدريبات في نهاية كل سورة.
    - ١٢ ـ إضافة نهاذج من امتحانات الأعوام السابقة في نهاية الكتاب المقرر.
  - ٢٢\_ إضافة جدول متابعة للطلاب، و QR code لعرض فيديوهات الشرح للمقرر الدراسي.

واللَّهَ نسأل أن ينفع بعملنا هذا الطلاب، وأن يرزقنا عليه جزيل الثواب، وصلى اللَّه على سيدنا محمدٍ، وعلى آله وأصحابه وسلم.

#### لجنة تطوير المناهج بالأزهر الشريف



#### مقدمة في علوم القرآن الكريم

#### مبادئ علوم القرآن الكريم:

#### ١ تعريف علوم القرآن الكريم:

هي: مباحث تتعلق بالقرآن الكريم من ناحية نزوله، كمعرفة أول وآخر ما نزل، وأسباب النزول، وما نزل قبل الهجرة وما نزل بعدها، ومن ناحية كتابته وجمعه ورسمه، ومن ناحية إعجازه وأسلوبه، وأمثاله، وقصصه، وتفسيره، وتوضيح ألفاظه، ومعانيه.

#### ٢\_ موضوع علوم القرآن:

القرآن ذاته، من هذه النواحي السابقة التي تتعلق بسوره وآياته، وأسباب نزوله، ومكيِّه، ومدنيِّه.

#### ٣ سرالتسمية:

سُمِّيَ هذا العلم بعلوم القرآن، ولم يُسَمَّ بعلم القرآن؛ لأنَّ كلَّ مبحث من مباحثه يُعَدُّ علمًا مستقلًّا قائمًا بذاته، قد أُلِّفت فيه مؤلفات.

#### ٤ فوائد معرفة علوم القرآن:

- (أ) زيادة المعرفة بهدايات القرآن، وآدابه، وأحكامه، وتشريعاته.
- (ب) الردُّ على شبهات الجاهلين والحاقدين التي أثاروها حول القرآن الكريم.
  - (ج) معرفة الشروط التي يجب توافرها فيمَنْ يريد تفسير القرآن الكريم.

#### ٥ـ تعريفٌ بالقرآن الكريم وبأسمائه ومقاصده:

القرآن الكريم لغةً: مصدر كالقراءة، مشتق من الفعل «قرأ» بمعنى «تلا»، ثم نُقل من المعنى المعنى المحدري، وجعل اسمًا لكلام الله تعالى، من باب إطلاق المصدر على مفعوله.

القرآن الكريم اصطلاحًا: هو كلامُ الله المُعْجِزُ المُنزَّلُ على رسوله عَلَيْهُ، المنقول بالتَّواتر، المتعبَّد بتلاوته.



#### أسماء القرآن الكريم:

- (أ) القرآن، قال تعالى: ﴿ إِنَّ هَاذَا ٱلْقُرْءَانَ يَهْدِى لِلَّتِي هِي أَقُومُ ﴾(١).
- (ب) الكتاب، قال تعالى: ﴿ ٱلْحَمْدُ لِلَّهِ ٱلَّذِيَّ أَنزَلَ عَلَى عَبْدِهِ ٱلْكِئْبَ ﴾(٢).
  - (ج) الفُرقان، قال تعالى: ﴿ تَبَارَكَ ٱلَّذِى نَزَّلَ ٱلْفُرْقَانَ عَلَى عَبْدِهِ ﴾ (٣).
    - (د) الذِّكْر، قال تعالى: ﴿ وَهَنَذَا ذِكْرٌ مُّبَارَكُ أَنْزَلْنَاهُ ﴾ (١٠).
- (هـ) التَّنزيل، قال تعالى: ﴿ وَإِنَّهُ لَنَنزِيلُ رَبِّ ٱلْعَكَمِينَ ﴿ اللَّهِ اللَّوْحُ ٱلْأَمِينُ ﴿ عَلَى قَلْبِكَ لِتَكُونَ مِنَ السَّاعَ اللَّهُ عَلَى قَلْبِكَ لِتَكُونَ مِنَ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى قَلْبِكَ لِتَكُونَ مِنَ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى قَلْبِكَ لِتَكُونَ مِنَ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى قَلْبِكَ لِتَكُونَ مِنَ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكَ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكَ اللَّهُ عَلَيْكَ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكَ اللَّهُ عَلَيْكَ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكَ عَلَيْكَ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكَ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ الْعَلَالُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُولُولُولُولُولُولُ عَلَيْكُ عَلَيْكُولُولُولُ عَلَيْكُ عَلَيْكُولُولُ عَلَيْكُ عَلَيْكُولُولُولُ عَلَيْكُولُولُولُ عَلْكُولُ

هذه أشهر أسهاء القرآن الكريم، وما عَدَّه بعض العلهاء أسهاءً للقرآن، فهي في الحقيقة صفاتُ له، وليست أسهاءً.

### مقاصد نزول القرآن:

#### (أ)هداية النَّاس:

نزل القرآن الكريم لهداية الناس إلى ما يسعدهم في دنياهم وآخرتهم، وتمتاز هذه الهداية عن غيرها بأنَّها عامَّة، وتامَّة، وواضحة.

أمًّا عمومها: فلأنَّها شملت الثقلين، الإنس والجنَّ، في كل زمان ومكان.

قال تعالى على لسان رسوله عَيْكِيَّة: ﴿ وَأُوحِى إِلَيَّ هَلَاٱلْقُرْءَانُ لِأُنْذِرَكُم بِهِ وَمَنْ بَلَغَ ﴾ (٦).

والمعنى: أنَّ الله تعالى قد أنزل عليَّ هذا القرآن بواسطة وحيهِ؛ لِأُنذركم به يا أهل مكة، ولِأُنذر به جميع مَنْ بلغه هذا القرآن.

<sup>(</sup>١) سورة الإسراء . الآية: ٩.

<sup>(</sup>٢) سورة الكهف . الآية: ١.

<sup>(</sup>٣) سورة الفرقان . الآية: ١.

<sup>(</sup>٤) سورة الأنبياء . الآية: ٥٠.

<sup>(</sup>٥) سورة الشعراء . الآيات: ١٩٢ ـ ١٩٤.

<sup>(</sup>٦) سورة الأنعام . الآية: ١٩.



وأمّا تمامها: فلأنَّها تضمنت أمورًا يحتاج الناس إليها في عقائدهم، وأخلاقهم، وعباداتهم، ومعاملاتهم، وأمّا نظّمت علاقة الفرد بربه، وبنفسه، وبالكون الذي يعيش فيه، ووفّقت بين مطالب الروح والجسد. وأمّا وضوحها: فلأنَّها عرضت الموضوعات والقضايا عَرْضًا رائعًا مؤثرًا، يجمع بين الإيضاح والإقناع. (أ) الإعجاز:

القرآن معجزة خالدةٌ تشهد بصدق النبي عَلَيْ فيها بلُّغه عن ربه.

والدَّليل على إعجازه: أنَّ الله تحدَّى العرب أن يأتوا بمثله، أو بعشر سور من مثله، أو بسورة واحدة من مثله، فعجزوا.

وإذا كان العرب وهم أرباب الفصاحة والبلاغة قد عجزوا، فغيرهم أشدُّ عجزًا، قال تعالى: ﴿ قُل لَيْنِ الْجَتَمَعَتِ ٱلْإِنسُ وَٱلْجِنُّ عَلَىٓ أَن يَأْتُواْ بِمِثْلِ هَذَا ٱلْقُرُءَانِ لَا يَأْتُونَ بِمِثْلِهِ وَلَوْ كَانَ بَعْضُهُمْ لِبَعْضِ ظَهِيرًا ﴾(١). (٠) التَّعبد بتلاوته:

يجب على المسلم أن يُكثر من تلاوة القرآن؛ لأنَّ هذه التلاوة ترفع درجاته، وتمحو سيئاته، وتُهذِّب أخلاقه، وتشرح صدره.

قال اللَّه تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ يَتْلُونَ كِئْنَ ٱللَّهِ وَأَقَامُواْ ٱلصَّلَوٰةَ وَأَنفَقُواْ مِمَّا رَزَقْنَهُمْ سِرًّا وَعَلانِيةً يَرْجُونَ يَجْدَرَةً لَن تَبُورَ ﴾(٢).

وقال رسول اللَّه ﷺ: «مَنْ قَرَأَ حَرْفًا مِنْ كِتَابِ اللَّهِ فَلَهُ بِهِ حَسَنَةٌ، وَالْحَسَنَةُ بِعَشْرِ أَمْثَا لَهَا، لَا أَقُولُ «أَلم» حَرْفٌ، وَلَكِنْ أَلِفٌ حَرْفٌ، وَلَامٌ حَرْفٌ، وَمِيمٌ حَرْفٌ» (٣).

<sup>(</sup>١) سورة الإسراء . الآية: ٨٨.

<sup>(</sup>۲) سورة فاطر . الآية: ۲۹.

<sup>(</sup>٣) صحيح، رواه الترمذي.



#### ٦- أوَّل ما نزل وآخر ما نزل من القرآن الكريم:

#### ١ طريق معرفته:

يُعرف أوَّلُ ما نزل وآخر ما نزل من القرآن بالنَّقل عن الصَّحابة على الذين شاهدوا نزول الوحي، وعرفوا من النبي عَلَيْهُ أوَّل ما نزل وآخر ما نزل، ثم أخبرونا به.

#### ٢\_ فوائد معرفته:

- (أ) تمييز النَّاسخ من المنسوخ؛ فإذا وردت آيتان، أو آياتٌ في موضوع واحد، وكان الحُكْم في إحدى هذه الآيات يُغاير الحكم في الأُخرى ولا سبيل إلى الجمع بينهما بأي وجه، فإنَّنا نعرف أنَّ الآية المتأخرة في النزول قد نسخت المتقدمة.
  - (ب) الوقوف على تاريخ التَّشريع الإسلامي، وتَدرُّجه في تربية الأمَّة.
  - (ج) مدى عناية الصّحابة على بالقرآن الكريم حتى عرفوا زمان نزوله، ومكانه، وأسبابه.

#### ٣- أوَّلُ ما نزل من القرآن:

اتَّفَق الجمهور على أن أوَّلَ ما نزل من القرآن الكريم بإطلاقٍ صدر سورة العلق، إلى قوله \_ جل شأنه: ﴿ عَلَمَ ٱلْإِنسَانَ مَا لَوْ يَعْلَمُ ﴾ (١).

والدليل على ذلك: ما رُوي عن عائشة أم المؤمنين عن أنّها قالت: «أوّلُ ما بُدئ به رسول اللّه على من الوحي الرؤيا الصالحة في النوم، فكان لا يرى رؤيا إلّا جاءت مثل فلق الصبح، ثم حُبِّبَ إليه الخلاء، وكان يخلو بغار حراء فيتحنَّث أي: يتعبد فيه الليالي ذوات العدد قبل أن يَنْزِع أي: يعود إلى أهله، ويتزوّد لذلك، ثم يرجع إلى خديجة فيتزود لمثلها، حتى جاءه الحق وهو في غار حراء، فجاءه الملك فقال: اقرأ، قال: ما أنا بقارئ، قال فأخذني فغَطَّني أي: ضمَّنى حتى بلغ منّي الجَهْدَ ثمَّ أرسلني، فقال:

<sup>(</sup>١) سورة العلق . الآية: ٥.



اقرأ، قلتُ: ما أنا بقارئ، فأخذني فغَطَّني الثانية حتى بلغ منِّي الجهد ثمَّ أرسلني فقال: اقرأ، فقلتُ: ما أنا بقارئ، فأخذني فغَطَّني الثالثة ثمَّ أرسلني، فقال: ﴿ اَقْرَأُ بِالسِّمِ رَبِّكَ الَّذِي خَلَقَ الْإِنسَانَ مِنْ عَلَقٍ اللهُ ا

#### ٤ أخرما نزل من القرآن:

#### ٧\_ المكيّ والمدنيّ:

#### ١۔ تعريف المكيّ والمدنيّ:

المحيّ: ما نزل قبل الهجرة، ولو كان نزوله في غير مكة.

والمدنيِّ: ما نزل بعد الهجرة، ولو كان نزوله في غير المدينة.

وعلى هذا، فقوله تعالى: ﴿ ٱلْمَوْمَ أَكُمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ ﴾ (١) من القرآن المدني، مع أنَّه نزل بعرفة في حجة الوداع.

وقوله تعالى: ﴿ ۞ إِنَّ اللهَ يَأْمُرُكُمْ أَن تُؤَدُّوا الْأَمَنَاتِ إِلَىٰٓ أَهْلِهَا ﴾ (٥) من القرآن المدني، مع أنَّه نزل في جوف الكعبة عام الفتح.

#### ٢\_ طريق معرفة المكيّ والمدنيّ:

لا سبيل إلى معرفة المكيّ والمدنيّ إلا عن طريق ما نُقِل عن الصَّحابة ، لأنَّهم شاهدوا نزول الوحي، وعرفوا زمانه ومكانه.

- (١) متفق عليه.
- (٢) سورة البقرة . الآية: ٢٨١.
  - (٣) سورة المائدة . الآية: ٣.
  - (٤) سورة المائدة . الآية: ٣.
- (٥) سورة النساء . الآية: ٥٨.



#### ٣ ضوابط القرآن المكي:

- (أ) كُلُّ سورةٍ فيها لفظ «كلّا» فهي مكيَّة، وقد ورد هذا اللفظ ثلاثًا وثلاثين مرَّةً في خمس عشرة سورة، في النِّصف الثاني من القرآن.
  - (ب) كُلُّ سورة فيها سجدةٌ فهي مكيَّة، إلا إذا نُصّ على أن فيها آيات مدنية مثل سورة الحج.
- (ج) كُلُّ سورة فيها قصص الأنبياء، والأمم السَّابقة فهي مكيَّة، ما عدا سورتي البقرة، وآل عمران.
- (د) كُلُّ سورة افتُتحتْ بحرفٍ من حروف التهجي فهي مكيَّة، ما عدا سورتي البقرة، وآل عمران.

#### ٤ ضوابط القرآن المدنى:

- (أ) كُلُّ سورة تتحدَّث عن التشريعات فهي مَدنيَّة.
- (ب) كُلُّ سورة تتحدَّث عن الجهاد وأحكامه فهي مَدنيَّة.
- (ج) كُلُّ سورة تتحدَّث عن المنافقين وصفاتهم فهي مَدنيَّة.

#### ٥ عدد السور المكيَّة والمدنيَّة:

السور المكيّة: ثنتان وثهانون سورة.

السور المدنيّة: عشرون سورة.

السور المختلف فيها: اثنتا عشرة سورة.

#### ٨ نزول القرآن الكريم مُنجَّـمًا(١)

#### ۱ـ كيفيته:

نزل القرآن كلُّه بالوحيِّ الجليِّ، بواسطة جبريل على قلب النبي ﷺ، كما قال سبحانه وتعالى: ﴿ نَزَلَ القرآن كلُّه بالوحيِّ الجليِّ، بواسطة جبريل ﴿ فَنَلَ بِلِسَانِ عَرِيِّ مُّبِينِ ﴾ (٢).

<sup>(</sup>١) منجماً يعنى: في أوقات متفرقة.

<sup>(</sup>٢) سورة الشعراء . الآيات: ١٩٣ ـ ١٩٥.



#### ٢\_ دليله:

#### من الأدلة على نزول القرآن الكريم مُنجَّمًا:

- (أ) قوله تعالى: ﴿ وَقُرْءَانَا فَرَقَنْهُ لِنَقُرَاَّهُ عَلَى ٱلنَّاسِ عَلَى مُكُثِ وَنَزَّلْنَهُ نَنزِيلًا ﴾ (١).
- (ب) قوله تعالى: ﴿ وَقَالَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ لَوَلَا نُزِّلَ عَلَيْهِ ٱلْقُرْءَانُ جُمْلَةً وَيحِدَةً ۚ كَذَلِكَ لِنُثَبِّتَ بِهِ ِ فُوَادَكَ ۗ وَرَتَلُنَهُ تَرْتِيلًا ﴾(٢).

#### ٣\_ مدته:

اختُلف في مدة نزول القرآن منجَّمًا على الرسول عَلَيْ تبعًا للاختلاف في مُدَّة بعثة الرسول عَلَيْ وهو في مكة، فقيل: عشرين سنة، وقيل: ثلاث وعشرين سنة، وقيل: خمس وعشرين سنة. والأقرب للتحقيق: نزوله منجمًا في ثلاث وعشرين سنة.

#### ٤ الحكمة في نزول القرآن الكريم منجمًا:

(أ) تثبيت قلب الرسول عَنَى، وتسليته، ورفع الحرج عنه، وإزالة ما يعتري صدره من ضيق وحزن. قيال تعالى: ﴿ وَقَالَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ لَوَلَا نُزِّلَ عَلَيْهِ ٱلْقُرُّءَانُ جُمُّلَةً وَبِحِدَةً حَكَذَلِكَ لِنُثَبِّتَ بِهِ فَوَادَكَ وَرَتَلُنَهُ تَالَى اللهُ عَلَيْهِ ٱلْقُرُّءَانُ جُمُّلَةً وَبِحِدَةً حَكَذَلِكَ لِنُثَبِّتَ بِهِ فَوَادَكَ وَرَتَلُنَهُ مَا تُرْبِيكُ فَوَادَكَ اللهُ اللهُ

#### (ب) تيسير حفظه وفهمه:

نزل القرآن مفرَّقًا؛ ليَسْهُل على المسلمين حفظه، وفهمُه؛ إذ لو نزل مرَّةً واحدةً لشقَّ عليهم أن يحفظوه، ويفهموه. قال سبحانه: ﴿ وَقُرْءَانَا فَرَقَٰنَهُ لِنَقْرَأَهُۥ عَلَى ٱلنَّاسِ عَلَى مُكْثٍ وَنَزَّلْنَهُ لَنزِيلًا ﴾(٥).

أي: نزَّلْنَاه مفرَّقًا منجَّمًا لتقرأه \_ أيها الرسول \_ على الناس بتُؤَدَةٍ وتَثَبُّتٍ، فإنَّه أيسر للحفظ، وأعون في الفهم.

<sup>(</sup>١) سورة الإسراء . الآية: ١٠٦.

<sup>(</sup>٢) سورة الفرقان . الآية: ٣٢.

<sup>(</sup>٣) سورة الفرقان . الآية: ٣٢.

<sup>(</sup>٤) سورة هود . الآية: ١٢٠.

<sup>(</sup>٥) سورة الإسراء . الآية: ١٠٦.



#### (ج) مسايرة الحوادث:

الأيام مليئة بالأحداث المتعددة، والقضايا المتنوعة، فكان كلما جَدَّ جديد من الأمور التي تتعلق بمصالح العباد في الدنيا والآخرة، نزل القرآن؛ ليبينَ الحُكمَ الحقَّ فيها، فتتجاوب النفوس معه وترتضيه.

وكم من قضية توقَّفَ النبي عَلَيْ في البتِّ فيها، حتى نزل في شأنها قرآن يُتْلَى، فكان ما نزل فيها تقريرًا شافيًا، وحكمًا عادلًا، لا يستطيع أحدٌ رده، ولا يسع المسلمين إلّا قبوله والرضا به؛ مثل حادثة الإفك.

### (د) التَّدرج في التشريع وتربية الأُمَّة:

من أهم الأهداف التي أُنْزِلَ من أجلها القرآن مفرَّقًا: التدرج بالأمة في تخلِّيهم عن الرذائل، وتحلِّيهم بالفضائل، والتَّرقي بهم في التشريعات، فلو أنَّهم أُمِروا بكل الواجبات، ونُهوا عن جميع المنكرات مرَّةً واحدة لشقَّ عليهم، ولضعفت الهمم الصغيرة عن التجاوب والمسايرة؛ مثل تحريم الخمر.

#### ٥ الدلالة على الإعجاز:

على الرغم من نزول القرآن مُفرَّقًا في نحو ثلاث وعشرين سنة، وفي أوقات متباينة، وأحكام مختلفة، وحوادث متعددة، إلا أنَّه قد رُتِّبَ ترتيبًا عجيبًا؛ بحيث لا ترى فيه خللًا بين آياته، ولا تنافرًا بين كلماته، ولا تناقضًا في معانيه، ولا اختلافًا في مقاصده ومراميه.

\* \* \*

<sup>(</sup>١) سورة هود . الآية: ١.

<sup>(</sup>٢) سورة النساء . الآية: ٨٢.



#### تفسير القرآن

#### ١ تعريف التفسير:

كلمة التفسير في اللغة معناها: الإيضاح والتبيين، تقول: فسَّرتُ الكلمة إذا وضَّحت معناها وبيَّنته. قسال تعسالى: ﴿ وَلِا يَأْتُونَكَ بِمَثَلٍ إِلَّا حِثْنَكَ بِأَلْحَقِّ وَأَحْسَنَ تَفْسِيرًا ﴾(١). أي: توضيحًا وتبيينًا. والتفسير اصطلاحًا: علمٌ يُبحث فيه عن مراد الله تعالى من كلامه بقدر الطاقة البشرية.

#### ٢\_ مناهج التفسير:

سلك العلماء منهجين أساسيين لتحصيل معانى القرآن الكريم هما:

(أ) التفسير بالمأثور. (ب) التفسير بالرأي.

#### (أ) التفسير بالمأثور:

تعريفه: هو بيان معنى الآية بها ورد في القرآن، أو السنة، أو أقوال الصحابة والتابعين كله .

#### مكانته:

#### أنواعه: التفسير بالمأثور نوعان:

١ ـ ما توافرت الأدلة على صحته. فهذا يجب قبوله، ولا يجوز العدول عنه.

٢\_ ما لم يصح، فيجب ردُّه، ولا يجوز قبوله، ولا الاشتغال به إلا للتحذير منه.

<sup>(</sup>١) سورة الفرقان . الآية: ٣٣.



#### مصادره:

أهم «طرق التفسير بالمأثور» هي:

#### ١ القرآن:

تفسير القرآن بالقرآن أفضل طرق التفسير، ومن أمثلته تفسير الكلمات في قوله تعالى: ﴿ فَنَلَقَّىٰ ءَادَمُ مِن رَبِّهِ عَالَى: ﴿ فَالَارَبَّنَا ظَامَنَا ٓ أَنفُسَنَا وَإِن لَّرَ تَغْفِرُ لَنَا وَرَرْحَمْنَا لَنَكُونَنَّ مِنَ ٱلْخَسِرِينَ ﴾ (٢).

#### ٧\_ السنة.

إذا لم تجد تفسير القرآن في القرآن فعليك بالسنة، فإنَّها شارحةٌ للقرآن ومُبيِّنةٌ له.

#### قال تعالى:

﴿ وَأَنزَلْنَا ٓ إِلَيْكَ ٱلذِّكْرَ لِتُبَيِّنَ لِلنَّاسِ مَا نُزِّلَ إِلَيْهِمْ وَلَعَلَّهُمْ يَنَفَكَّرُونَ ﴾ (٣).

ومن أمثلة تفسير القرآن بالسنة: كما في قوله تعالى: ﴿ وَكُلُواْ وَالشَّرَبُواْ حَتَىٰ يَتَبَيّنَ لَكُو الْخَيْطُ الْأَبْيضُ مِنَ الْخَيْطِ الْأَبِيضُ مِنَ الْخَيْطِ الْأَبِيضُ وَالْخَيْطُ الْأَسُودِ مِنَ الْفَحَرِّ ثُمَّ اَتِمُواْ الصِّيَامَ إِلَى النَّيْلِ = ﴾ [البقرة: ١٨٧] تفسير الخيط الأبيض والخيط الأسود بأنَّه بياض النهار وسواد الليل.

#### ٣ أقوال الصحابة والله المعابة

وإذا لم تجد تفسير القرآن في القرآن ولا في السنة، فعليك بتفسير الصحابة رضي الله عنهم، فإنهم أعلم بذلك؛ لِمَا اختُصُّوا به من مجالسة الرسول على ومشاهدة القرائن والأحداث والوقائع. ومن أمثلة تفسير القرآن بأقوال الصحابة: ما ورد عن ابن عباس من من تفسير (الأبّ) في قوله تعالى: ﴿ وَفَكِهَةً وَأَبًّا ﴾ (١) بالكلأ والمرعى، وهو ما تأكله البهائم.

<sup>(</sup>١) سورة البقرة . الآية: ٣٧.

<sup>(</sup>٢) سورة الأعراف. الآية: ٢٣.

<sup>(</sup>٣) سورة النحل . الآية: ٤٤.

<sup>(</sup>٤) سورة عبس . الآية: ٣١.



٤- أقوال التابعين: فقد ورد عنهم قدر غير قليل في التفسير بالمأثور.

#### أهم المؤلفات في التفسير بالمأثور:

#### ١ جامع البيان عن تأويل آي القرآن:

مؤلفه: أبو جعفر محمد بن جرير الطبري، شيخ المفسرين، وُلد في طبرستان (۱) ببلاد فارس سنة ٢٢٤هـ وتُوفى في بغداد سنة ٣١٠هـ.

#### ويتميز تفسيره بمزايا منها:

- (أ) اعتماده على التفسير بالمأثور عن الرسول عليه وأصحابه والتابعين.
  - (ب) التزامه بذكر الإسناد في الرواية.
  - (ج) عنايته بتوجيه الأقوال والترجيح.
    - (د) ذكره لوجوه الإعراب.
  - (هـ) ذكره للقراءات القرآنية وتوجيهها.
  - (و) دقته في استنباط الأحكام الشرعية من الآيات.

#### ٢- تفسير القرآن العظيم لابن كثير علالك:

مؤلفه: أبو الفداء عماد الدين إسماعيل بن عمر بن كثير الدمشقي، ولد في بُصْرى في الشام سنة: ٠٠٧هـ، وتُوفِي سنة: ٤٧٧هـ.

ويُعدُّ تفسيره من أشهر كتب التفسير بالمأثور بعد تفسير ابن جرير الطبري.

#### ويتميز بما يلي:

- (أ) يذكر الآية، ثم يُفسِّرها بعبارة سهلة موجزة.
  - (ب) يجمع الآيات المناسبة للآية، ويُقارن بينها.

<sup>(</sup>١) الطبر: هو الذي يُشقق به الأحطاب، و(ستان) الناحية والموضع.



- (ج) يذكر الأحاديث المرفوعة التي لها صلة بالآية، ثم يردف هذا بأقوال الصحابة والتابعين وعلماء السلف على السلف على السلف السلف المسلف السلف السلف
- (د) يُعقّب على ما في التفسير بالمأثور من منكرات الإسرائيليات غالبًا مبيّنًا خطورتها ومحذّرًا من أثرها السيئ على عقائد المسلمين.

#### (ب) التفسير بالرأي

#### تعريفه:

هو تفسير القرآن بالاجتهاد المستوفي لشروطه، وهي \_ بعد توفر صحة الاعتقاد ولزوم سنة الدين \_ أن يكون مليًّا بأصول الدين واللغة والاشتقاق وعلوم البلاغة والفقه وأصوله وأسباب النزول ... إلخ.

#### أقسامه:

ينقسم التفسير بالرأي إلى قسمين:

#### ١ التفسير بالرأي المحمود:

وهو التفسير المستمد من القرآن ومن سنة الرسول على وكان صاحبه عالمًا باللغة العربية وأساليبها، وبقواعد الشريعة وأصولها.

#### حكمه

أجازه العلماء، ولهم أدلة كثيرة على ذلك منها:

- (أ) قوله تعالى: ﴿ أَفَلاَ يَتَدَبَّرُونَ ٱلْقُرْءَانَ أَمْ عَلَى قُلُوبٍ أَقْفَالُهَا ﴾ (١). وغيرها من الآيات التي تدعو إلى التدبر في القرآن الكريم.
- (ب) دعاء الرسول على النقل، ولا يجوز الاجتهاد فيه لما كان لابن عباس مَيْزةٌ على غيره. التفسير مقصورًا على النقل، ولا يجوز الاجتهاد فيه لما كان لابن عباس مَيْزةٌ على غيره.

<sup>(</sup>١) سورة محمد . الآية: ٢٤.



(ج) أنَّ الصحابة على اختلفوا في التفسير على وجوه، فدل على أنَّه من اجتهادهم. وبهذا يظهر أن التفسير بالرأى المحمود جائز. والله - تعالى - أعلم.

#### أهم المؤلفات فيه:

مفاتيح الغيب أو التفسير الكبير.

مؤلفه: أبو عبد الله محمد بن عمر الرازى الملقب بفخر الدين، وُلد في الرَّى ـ ببلاد فارس ـ سنة: ٤٤ ٥ هـ، وتُوفَى سنة: ٦٠٦هـ.

ويُعدُّ تفسيره من أوسع التفاسير، فقد تأثر كثيرًا بالعلوم العقلية، فتوسع فيها، وسلك في تفسيره مسلك الحكماء والفلاسفة وعلماء الكلام، واستطرد في العلوم الرياضية والطبيعية والفلكية والمسائل الطبية.

#### ٢ التفسير بالرأي المذموم:

التفسير بمجرد الرأي والهوي.

وأكثر الذين فسَّروا القرآن بمجرد الرأي هم أهل الأهواء والبدع، الذين اعتقدوا معتقدات باطلة ليس لها سند ولا دليل، ففسَّر وا آيات القرآن بها يُوافق آراءهم ومعتقداتهم الزائفة، وحملوها على ذلك بمجرد الرأى والهوى.

#### حكمه:

حرام، والأدلة على ذلك كثيرة منها:

١- قوله تعالى: ﴿ وَأَن تَقُولُواْ عَلَى ٱللَّهِ مَا لَا نَعْلَمُونَ ﴾ (١٠).

٢\_ وقوله سبحانه: ﴿ وَلَا نَقْفُ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمُ اللَّهِ اللَّهِ عِلْمُ اللَّهِ اللَّهِ ع

-2000

<sup>(</sup>١) سورة الأعراف. الآية: ٣٣. (٢) سورة الإسراء. الآية: ٣٦.



#### أهم المؤلفات فيه:

#### مرآة الأنوار ومشكاة الأسرار.

مؤلفه: هو المولى عبد اللطيف الكازراني.

ويُعَدُّ هذا التفسير مرجعًا مهمًّا من مراجع التفسير عند الإمامية الاثنا عشرية \_ فرقة من فرق الشيعة \_ وأصلًا لَمِن يريد أن يقف على مدى تأثير عقيدة صاحبه فى فهمه لكتاب الله، وتنزيله لنصوصه على وَفْق ميوله المذهبية، وهواه الشيعى.





#### أهداف الدراسة

### بنهاية دراسة مادة التفسير يُتوقع من الطالب أن:

- 🔆 يعرف مقاصد سور جزء عمَّ، وما اشتملت عليه من موضوعات.
  - 🔆 يعرف معاني المفردات الغامضة.
  - 🔆 يقف على التفسير التحليلي للآيات.
  - 🔆 يقف على أوجه الإعراب المعينة على استيعاب المعاني.
- 🔆 يتذوق الأسرار البلاغية للقرآن الكريم من خلال سور جزء عمّ.
  - 🔆 يستنبط الدروس المستفادة من السور.



## سورة النّبا

#### بين يدي السورة الكريمة:

- اسم السورة: سُمِّيت هذه السورة الكريمة بأكثر من اسم؛ فمن أسمائها:
  - عَمَّ؛ حيث ورد في مفتتحها قوله تعالى: ﴿ عَمَّ يَتَسَآءَ لُونَ ﴾.
    - النبأ؛ حيث ورد فيها قوله تعالى: ﴿ عَنِ ٱلنَّبَإِ ٱلْعَظِيمِ ﴾.
- المعصرات؛ حيث ورد فيها قوله تعالى: ﴿ وَأَنزَلْنَا مِنَ ٱلْمُعْصِرَتِ مَآءَ ثَجَّاجًا ﴾.
  - 🗱 عدد آياتها: أربعون آية.
  - النَّبأ كلها مكيّة . أجمع المفسرون على أن سورة النَّبأ كلها مكيّة .
- الموت بأسلوبٍ فيه استهزاءٌ وسخرية، وكانوا يكثرون من سؤال النبيّ والمؤمنين عن البعث بعد الموت بأسلوبٍ فيه استهزاءٌ وسخرية، وكانوا يكثرون من سؤال النبيّ والمؤمنين عن اليوم الآخر تكذيبًا به واستبعادًا لوقوعه، فجاء الردُّ من الله تعالى على ادّعاءاتهم من خلال الآيات، وبيّن فيها أصناف النّاس فمنهم من هو مُنكر لهذا اليوم، ومنهم من هو مُشكّك في حقيقته، ومنهم من هو مُستبعد له.

أخرج ابن جرير وابن أبي حاتم عن الحسن قال: «لما بُعث النبي عَنِي جعلوا يتساءلون بينهم فنزلت ﴿ عَمَّ يَسَاءَلُونَ النَّامِ الْعَظِيمِ ﴾ (١).

للصف الأول الثانوي ـــــــــ

<sup>(</sup>١) (ينظر: لباب النقول في أسباب النزول للسيوطي ص: ٢٠٨).



### المحور الذي تدور عليه السورة:

المحور الذي تدور عليه سورة النبأ هو الحديث عن البعث بعد الموت، ومما يدلُّ على هذا: أن السورة الكريمة قد افتُتِحت بالاستفهام عن سؤال أولئك المنكرين للبعث، فقال على: ﴿عَمَّ يَتَسَآ اَلُونَ النَّهَ إِ الْعَظِيمِ ﴾.

**−**3~~~-





## ﴿ عَمَّ يَتَسَآءَ أُونَ اللَّهَا ِ الْعَظِيمِ اللَّهُ الَّذِي هُمْ فِيهِ مُغَنَلِفُونَ اللَّهُ سَيَعْلَمُونَ اللَّهَا الْعَظِيمِ اللَّهُ اللَّهِ عَمْ فِيهِ مُغَنَلِفُونَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَمُونَ اللَّهُ عَلَمُونَ اللَّهُ عَلَمُونَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَمُونَ اللَّهُ اللَّهُ عَلَمُونَ اللَّهُ اللَّهُ عَلَمُونَ اللَّهُ اللَّهُ عَلَمُونَ اللَّهُ اللّلَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّلْمُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّالَةُ اللَّاللَّالَةُ اللَّالِيلُولَا الللَّهُ اللَّا الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّ

الاستعمال في الاستفهام، وهذا استفهام ليس على حقيقته؛ إذ المراد به تفخيم المستفهم عنه (١٠)؛ لأنّه على لا تخفى عليه خافية (يَسَاءَ لُونَ عَيسال بعضُهم بعضًا، أو يسألون غيرَهم من المؤمنين، والضمير لأهل مكة كانوا يتساءلون فيما بينهم عن البعث، ويسألون المؤمنين عنه على طريق الاستهزاء.

﴿ عَنِ ٱلنَّهَا ِٱلْعَظِيمِ ﴾ أي: البعث، وهو بيان للشأن المفخّم وتقديره: عمَّ يتساءلون؟ يتساءلون عن النباً العظيم ﴿ ٱلَّذِى هُمُ فِيهِ مُعْلَلِفُونَ ﴾ فمنهم من يقطع بإنكاره ومنهم من يشكُّ (٢)، وقيل: الضمير للمسلمين والكافرين، وكانوا جميعًا يتساءلون عنه، فالمسلم يسأل ليزداد خشية، والكافر يسأل استهزاء.

﴿ كُلَّ ﴾ حرف ردع وزجر، والمراد: الردع عن الاختلاف أو التساؤل هزوًا. ﴿ سَيَعْامُونَ ﴾ هذا وعيدٌ لهم بأنهم سوف يعلمون عيانًا أنَّ ما يتساءلون عنه حق. ﴿ ثُرَّ كُلْاسَيَعْلَوْنَ ﴾ كرَّر حرف الردع للتشديد، و «ثم» هنا للترتيب الزمني والمعنوي، مما يُشعر بأنَّ الثاني أبلغ من الأول وأشدّ (٣).

للصف الأول الثانوي معهد ٢٦

<sup>(</sup>١) يقصد: أن الاستفهام هنا يدل على فخامة المسؤول عنه وهوله وعظمته، أيْ: عن أيِّ شيء عظيمِ الشأن يتساءلون؟

<sup>(</sup>٢) ورد سؤال أهل مكة عن البعث كثيرًا في القرآن الكريم، كما جاء في قوله تعالى: ﴿ وَضَرَبَ لَنَا مَثَلًا وَنَسِيَ خُلْقَهُۥ قَالَ مَن يُحِي الْعِظَامَ وَهِيَ رَمِيتُ ﴾ [يس: ٧٨].

<sup>(</sup>٣) الردع الأول يشير إلى ما يلقاه هؤلاء المكذبون بالبعث من كربات عند خروج أرواحهم، وهذا متقدم في الوقوع من الناحية الزمنية، وأخف في الإيلام من الناحية المعنوية، بينما يشير الثاني إلى ما ينتظرهم من عذاب شديد يوم القيامة، وهو متأخر في الوقوع من الناحية الزمنية، وأشد في الإيلام من الناحية المعنوية.



## الموضوع الثاني من دلائل قدرة الله في الكون

النص القرآني :

## ﴿ أَلَة يَجْعَلِ ٱلْأَرْضَ مِهَدَا اللهِ وَآلِجِبَالَ أَوْتَادًا اللهِ وَخَلَقُنَكُمْ أَزْوَجًا اللهِ وَجَعَلْنَا نَوْمَكُمْ سُبَانًا اللهِ وَجَعَلْنَا ٱلْيَّلَ لِبَاسَا اللهُ وَجَعَلْنَا ٱلنَّهَارَ مَعَاشَا اللهُ ﴾

#### 

لمَّا أنكروا البعث واستبعدوه، وتساءلوا عنه سؤال المستبعد لوقوعه المنكرِ له، ناسب هنا أن يذكر لهم الشواهد التي تدلُّ على قدرته تعالى - فقيل لهم: ﴿ أَلَرَ جَعَلِ ٱلْأَرْضَ ﴾ ألم يَخْلُق من أضيف إليه البعث هذه الخلائق العجيبة؟ فَلِمَ تنكرون قدرته على البعث، وما هو إلا اختراع كهذه الاختراعات؟ أو قيل لهم: لِمَ فعل هذه الأشياء والحكيم لا يفعل عبثًا، وإنكار البعث يؤدي إلى أنه عابث في كل ما فعل؟!

﴿ مِهَادًا ﴾ فراشًا فرشناها لكم حتى سكنتموها ﴿ وَٱلِجِبَالَ أَوْتَادًا ﴾ للأرض لئلا تميد - أيْ: تضطرب وتتحرك بكم (١٠).

﴿ وَخَلَقُنكُمْ أَزْوَاجًا ﴾ ذكرًا وأنثى. ﴿ وَجَعَلْنَا نَوْمَكُمْ سُبَانًا ﴾ قطعًا لأعمالكم، وراحة لأبدانكم، والسَّبْتُ: القطع، ﴿ وَجَعَلْنَا ٱلْيَلَ لِبَاسًا ﴾ سترًا يستركم عن العيون إذا أردتم إخفاء ما لا تحبون الاطلاع عليه.

### ﴿ وَجَعَلْنَا ٱلنَّهَارَ مَعَاشًا ﴾ وقت معاش تتقلبون في حوائجكم ومكاسبكم.

(۱) هنا شبَّه الجبال بالنسبة للأرض بأوتاد الخيمة التي تُشدُّ إليها، وفي هذه الآية إشارة إلى وجه من وجوه إعجاز القرآن الكريم، حيث ذكرت الآية حقيقة علمية أثبتها العلم الحديث بعد نزول القرآن بزمن طويل؛ فإن من المعلوم أنه مع حدوث الزلازل والبراكين لا يمكن للبشر أن يستقروا على الأرض لولا أن الله تعالى ثبَّت الأرض بهذه الجبال، فسبحان من هذا صُنْعه!



## ﴿ وَبَنَيْنَا فَوْقَكُمْ سَبْعًا شِدَادًا ۞ وَجَعَلْنَا سِرَاجًا وَهَـَاجًا ۞ وَأَنزَلْنَا مِنَ ٱلْمُعْصِرَتِ مَآءَ ثَجَّاجًا ۞ لِنُخْرِجَ بِهِــ حَبًّا وَنَبَاتًا ۞ وَجَنَّنَتٍ ٱلْفَافًا ﴾

﴿ وَبَنْيَنَا فَوْقَكُم سَبِعاً ﴾ سبع سماوات ﴿ شِدَادًا ﴾ جمع شديدة أيْ: محكمة قوية لا يؤتّر فيها مرور الزمان، وهي قائمةٌ بقدرة الله بلا عَمَد، أو غلاظًا غلظ كل واحدة مسيرة خمسمائة عام.

﴿ وَجَعَلْنَا سِرَاجًا وَهَاجًا ﴾ مضيئًا وقّادًا أي: جامعًا للنور والحرارة، والمراد: الشمس. ﴿ وَأَنزَلْنَا مِنَ اللَّهُ مِرَتِ ﴾ أي: السحائب إذا أَعْصَرتُ أيْ: شارفت أن تعصرها الرياح فتُمطر، أو الرياح لأنّها تنشئ السحاب وتدرّ الأخلاف، والأخلاف جمع خِلْف، وهو الضّرع، والمعنى: تنزل ماءً دافقًا منهمرًا بشدة وقوة، وفيه تشبيه بالضرع الحافل باللبن، فيصحُّ أن تجعل الرياح مبدأ للإنزال. ﴿ مَا مَ خَاجًا ﴾ منصبًا بكثرة.

﴿ لِنَحْرَ بِهِ عَهِ بِالماء ﴿ حَبًا ﴾ يُقتاتُ به كالبُر والشعير ﴿ وَنَبَاتًا ﴾ وكلاً تأكله الدواب ﴿ وَجَنَّتِ ﴾ بساتين، جمع: جنّة وهي: كل بستان ذي شجرٍ يستر بأشجاره الأرض. ﴿ أَلْفَافًا ﴾ ملتفة الأشجار، واحدها: لِفُّ كجذع وأجذاع، أو لفيف كشريف وأشراف، أو لا واحد له كأوزاع، أو هي جمع الجمع فهي جمع لُف واللفُّ جمع لفّاء وهي شجرة مجتمعة.







## ﴿ إِنَّ يَوْمَ ٱلْفَصْلِ كَانَ مِيقَنَا ﴿ يَوْمَ يُنفَخُ فِ ٱلصُّورِ فَنَأْتُونَ أَفُواَجًا ﴿ وَفُيْحَتِ ٱلسَّمَاءُ فَكَانَتُ أَبُواَبًا ﴿ اللَّهُ الْمُؤْمِ اللَّهُ عَالَمَتُ أَبُواَبًا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَالَمَتُ سَرَابًا ﴿ اللَّهُ اللّ

﴿إِنَّ يَوْمَ ٱلْفَصْلِ ﴾ أي: الحكم بين المحسن والمسيء والمحقِّ والمبطل، سمِّي بذلك؛ لأن الله يفصل بين الخلائق ﴿ كَانَ مِيقَتًا ﴾ وقتًا محددًا ومنتهى معلومًا لوقوع الجزاء، أو ميعادًا للثواب والعقاب. ﴿ يَوْمَ يُنفَخُ ﴾ بدل من ﴿ يَوْمَ ٱلْفَصْلِ ﴾ أو عطف بيان ﴿ فِ ٱلصُّورِ ﴾ في القَرْن، وهو البوق المُعدُّ للنفختين، والمقصود هنا: النفخة الثانية نفخة الإحياء حيث يُبعثُ الخلق من قبورهم، ﴿ فَنَأْتُونَ الْمُعدُّ للنفختين، والمقصود هنا: النفخة الثانية نفخة الإحياء حيث يُبعثُ الخلق من قبورهم، ﴿ فَنَأْتُونَ اللهُعدُ النفخين النفخة الثانية نفخة الإحياء عيث يُبعثُ الخلق من قبورهم، ﴿ فَنَأْتُونَ عَلَيْكُ اللهُ عَلَى تحقق الوقوع عاصمٌ وحمزةُ والكسائيُّ، أي: شُقَت لنزول الملائكة، وصيغة الماضي تدلُّ على تحقق الوقوع عن موج ﴿ وَسُيِّرَتِ ٱلْمِالِ اللهُ عن وجه الأرض، واقتُلعت من مقارِّها ﴿ فَكَانَتُ سَرَابًا ﴾ أيْ: هباءً يظن النَّاظر إليها كأنها سراب، كالسراب ولذي تُخيِّل الشمس للناظر أنه ماء وما هو بماء.





الموضوع الرابع عقاب الكافرين

النص القرآني :

### ﴿ إِنَّ جَهَنَّهَ كَانَتُ مِ صَادًا ١١ لِلطَّلِغِينَ مَا أَبَا ١١ لَيْشِينَ فِيهَا أَحْقَابًا ١٥ لَا يَذُوقُونَ فِيهَا بَرْدًا وَلَا شَرَابًا ١١٥ ﴾

#### 

﴿إِنَّ جَهَنَّ كَانَتُ مِ صَادًا ﴾ طريقًا عليه ممرُّ الخلق، فالمؤمن يمرُّ عليها والكافر يدخلها. وقيل: المرصاد: الحدُّ الذي يكون فيه الرصد، أي: هي حدُّ الطاغين الذين يُرصدون فيه للعذاب كما يرصد الراصد عدوه، حيث تترقب نز لاءها الكفار لتلتقطهم كما يترقب الإنسان عدوَّه، أو هي مرصادُ لأهل الجنة ترصدهم الملائكة الذين يستقبلونهم عندها؛ لأنَّ مرورهم عليها.

﴿ لِلطَّغِينَ مَا المقدر في ﴿ لِلطَّغِينَ ﴾ ماكثين، حال من الضمير المقدر في ﴿ لِلطَّغِينَ ﴾.

﴿ فِي آ ﴾ في جهنم ﴿ أَحَمَّابًا ﴾ ظرف، جمع حُقُب وهو الدهر، وقد فُسِّرَ بأنه زمانٌ غير محدود؟ إذ لم يرد به عدد محصور بل المراد به الأبد، كلما مضى حُقُب تبعه آخر إلى غير نهاية، ولا يستعمل الحُقُب والحُقْبة إلا إذا أريد تتابع الأزمنة وتواليها، وقيل: الحُقُب ثمانون سنة.

﴿ لَا يَذُوقُونَ فِيهَا بَرُدًا وَلَا شَرَابًا ﴾ أيْ: غير ذائقين حال من ضمير ﴿ لَبِيثِينَ ﴾، فإذا انقضت هذه الأحقاب التي عُذّبوا فيها بمنع البرد والشراب بُدِّلوا بأحقاب أُخَر فيها عذاب آخر، وهي أحقاب بعد أحقاب لا انقطاع لها، وقيل: هو من حَقِب عامنا، إذا قلّ مطره وخيره، وحَقِب فلان: إذا أخطأه الرزق فهو حُقُبٌ وجمعه: حِقَاب، فينتصب حالًا عنهم، أيْ: لابثين فيها حَقبين جَهدين و ﴿ لَا يَذُوقُونَ فِيهَا بَرُدًا وَلَا شَرَابًا ﴾ تفسير له.

وقوله: ﴿ إِلَّا مَبِمًا وَغَسَّاقًا ﴾ استثناء منقطع أي: ﴿ لَا يَدُوقُونَ ﴾ في جهنم أو في الأحقاب ﴿ بَرُدًا ﴾ رَوْحًا يُنفِّس عنهم حرَّ النَّار، أو نومًا، ومنه قولهم: مَنع البرْدُ البَرْدُ، أيْ: منع بردُ الشتاء النَّومَ، ﴿ وَلَا شَرَابًا ﴾ يُسكِّن عطشهم.

## ﴿ إِلَّا حَمِيمًا وَغَسَّاقًا ۞ جَزَآءَ وِفَاقًا ۞ إِنَّهُمْ كَاثُواْ لَا يَرْجُونَ حِسَابًا ۞ وَكُذَّبُواْ بِالنِنَاكِذَابًا ۞ وَكُلَّ شَيْءٍ أَحْصَيْنَكُ كِتَنْبًا ۞ فَذُوقُواْ فَلَن نَّزِيدَكُمْ إِلَّا عَذَابًا ﴾

ولكن يذوقون فيها ﴿ مَيمًا ﴾ وماءً حارًا يحرق ما يأتي عليه ﴿ وَغَسَّاقًا ﴾ ماء يسيل من صديدهم، قرأ بالتشديد: عاصمٌ وحمزةُ والكسائيُّ. وبالتخفيف شُعبة والباقون.

﴿ جَزَآءً ﴾ جُوزوا جزاءً ﴿ وِفَاقًا ﴾ موافقًا لأعمالهم، فهو مصدر بمعنى الصفة، أو ذا وفاق.

ثمَّ استأنف معللًا ومبيِّنًا سبب دخولهم جهنَّم، فقال: ﴿إِنَّهُمْ كَانُواْ لَا يَرَجُونَ حِسَابًا ﴾ لا يخافون محاسبة اللَّه إياهم، أو لم يؤمنوا بالبعث فيرجون حسابًا ﴿وَكَذَبُواْ بِعَايَكِنَا كِذَابًا ﴾ تكذيبًا مفرطًا بالغوا فيه لدرجة الاستهزاء بما أخبر به رسول الله على واستعمال (فِعّال) في باب (فَعّل) كثير مستفيض.

﴿ وَكُلَّ شَيْءٍ ﴾ نُصب بفعلٍ مضمرٍ يفسره الفعلُ ﴿ أَحْصَيْنَكُ ﴾، والتقدير: أحصينا كلَّ شيء أحصيناه، ﴿ حِتَنَبًا ﴾ مكتوبًا في اللوح، حال أو مصدر في موضع إحصاء، أو (أحصينا) في معنى: كتبنا؛ لأن الإحصاء يكون بالكتابة غالبًا. وهذه الآية اعتراضٌ؛ لأن قوله: ﴿ فَذُوقُوا ﴾ مسبَّبٌ عن كفرهم بالحساب، وتكذيبهم بالآيات أي: فذوقوا جزاءكم، والالتفات من الغيبة إلى الخطاب (١) شاهدٌ على شدة الغضب. ﴿ فَلَن نَزِيدَكُمُ إِلَّا عَذَابًا ﴾.

#### **−**3~~~-

<sup>(</sup>۱) الالتفات: هو الانتقال بالكلام من أسلوب إلى آخر؛ كالانتقال من الغيبة إلى الخطاب أو التكلم ونحو ذلك، وهو من أنواع المحسنات البلاغية، وهنا جاء الخطاب أولًا بأسلوب الغائب من أول قوله تعالى: ﴿ إِنَّهُمْ كَاثُواْ لَا يَرْجُونَ حِسَابًا ﴾ وما بعدها، ثم انتقل الخطاب من الغيبة إلى الخطاب؛ تقريعًا لهم، وإخبارًا بما ينتظرهم من عذاب، وهذا يدل على شدة الغضب عليهم.





## ﴿ إِنَّ لِلْمُتَّقِينَ مَفَازًا اللهُ حَدَآبِقَ وَأَعْنَبَا اللهُ وَكُواعِبَ أَنْرَابًا اللهُ وَهَا قَا اللهُ لَا يَسْمَعُونَ فِيهَا لَغُوا وَلَا كِذَّابًا اللهُ عَلَا اللهُ عَلَا عَلَا عَلَا اللهُ عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا اللهُ عَلَا عَلَا عَلَا اللهُ اللهُ عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا اللهُ عَلَا عَلَى عَلَا عِلَا عَلَا عَلَ

#### 

وظفرًا اللهُ اللهُ الله على وزن (مَفْعل) من الفوز، يصلح مصدرًا أي: نجاة من كل مكروه، وظفرًا بكل محبوب، ويصلح للمكان وهو الجنة، ثم أبدل منه بدل البعض من الكل فقال: ﴿ عَدَآبِقَ ﴾ بكل محبوب، ويصلح للمكان وهو الجنة، ثم أبدل منه بدل البعض من الكل فقال: ﴿ عَدَآبِقَ ﴾ الساتين فيها أنواع الشجر المثمر، جمع: حديقة ﴿ وَأَعْنَا ﴾ كرومًا عطف على ﴿ عَدَآبِقَ ﴾ ، ﴿ وَكَوَاعِبَ ﴾ الكواعب جمع: كاعب، والمراد الجواري في مقتبل العمر ﴿ أَزَّابًا ﴾ مستوياتٍ في السّن (١) ﴿ وَكَأْسًا ﴾ مملوءة.

﴿ لَا يَسَمَعُونَ فِيهَا ﴾ في الجنّة، حال من ضمير خبر إنّ، وهو قوله: ﴿ لِلْمُتَقِينَ ﴾ ﴿ لَغُوا ﴾ كلامًا باطلًا لا فائدة فيه ﴿ وَلَا كِذَبًا هِ أَيْ: ولا كذبًا من القول، وقرأ الكسائي من غير تشديد؛ بمعنى: مكاذبة، أي: لا فائدة فيه ﴿ وَلَا كِذَبُ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى عَلَى عَلَى اللهُ عَلَى عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَ

للصف الأول الثانوي \_\_\_\_

<sup>(</sup>١) شبَّه الجواري في تساوي السِّن بالترائب التي هي ضلوع الصدر؛ فإنها متساوية ومتماثلة أيضًا.





النص القرآني :

﴿ رَّبِ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا ٱلرَّمْنَٰنِ لَا يَمْلِكُونَ مِنْهُ خِطَابًا ﴿ يَوْمَ يَقُومُ ٱلرُّوحُ وَٱلْمَلَتِكَةُ صَفًا ۖ لَا يَتَكَلَّمُونَ إِلَا مَنْ أَذِنَ لَهُ ٱلرَّمْنَ وَقَالَ صَوَابًا ﴿ ﴾ يَتَكَلَّمُونَ إِلَا مَنْ أَذِنَ لَهُ ٱلرَّمْنَ وَقَالَ صَوَابًا ﴿ ﴾

#### 

﴿ رَبِّ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا الرَّمَوَنِ ﴾ قرأ ابنُ عامر وعاصمٌ بجرِّ (ربِّ، والرحمن): على أنه بدلٌ من ﴿ رَبِّ السَّمَوَتِ ﴾ خبرًا لمبتدأ محذوف، أو مبتدأ خبره (الرحمن)، أو (الرحمن) صفته، وقوله: ﴿ لَا يَمْلِكُونَ ﴾ خبر، أو هما خبران، والضمير في: ﴿ لَا يَمْلِكُونَ ﴾ لله تعالى، أي: لا يملكون الشفاعة من عذابه تعالى إلا بإذنه، أو لا يقدر أحد أن يخاطبه تعالى خوفًا وهيبة وإجلالًا أي: تعظيمًا.

﴿ يَوْمَ يَقُومُ ﴾ إن جعلته ظرفًا لـقوله: ﴿ لَا يَمْلِكُونَ ﴾ لا تقف على ﴿ خِطَابًا ﴾ (١)، وإن جعلته ظرفًا لـقوله: ﴿ لَا يَتَكُلُّمُونَ ﴾ تقف.

﴿ الرُّوحُ ﴾ جبريل عند الجمهور، وقيل: هو ملك عظيم ما خلق اللَّه تعالى بعد العرش خلقًا أعظم منه (٢).

﴿ وَٱلْمَلَيْكَةُ صَفّا ﴾ حال أي: مُصْطَفِّين ﴿ لَا يَتَكَلّمُونَ ﴾ أي: الخلائق ثَمَّ خوفًا منه ﴿ إِلَّا مَنْ أَذِنَ لَهُ الرَّمْنُ ﴾ في الكلام أو الشفاعة ﴿ وَقَالَ صَوَابًا ﴾ حقًا بأن قال المشفوع له: «لا إله إلا الله» في الدنيا، أو لا يؤذن إلا لمن يتكلم بالصواب في أمر الشفاعة.

<sup>(</sup>١) السبب في ذلك: اتصال المعنى.

<sup>(</sup>٢) الراجح من ذلك: أن الروح جبريل عليه السلام؛ حيث أشار القرآن إلى ذلك في قوله تعالى: ﴿ نَزَلَ بِهِ ٱلرَّوَحُ ٱلْأَمِينُ ﴿ اللَّهِ عَلَى قَلِيكَ لِتَكُونَ مِنَ ٱلْمُنذِرِينَ ﴾ [الشعراء:١٩٣].



﴿ ذَلِكَ ٱلْمِوْمُ ٱلْحَقُّ فَمَن شَآءَ ٱتَّخَذَ إِلَى رَبِّهِ مَثَابًا ﴿ إِنَّا أَنَذَرْنَكُمْ عَذَابًا قَرِيبًا يَوْمَ يَنْظُرُ ٱلْمَرْءُ مَا قَدَّمَتْ يَدَاهُ وَيَقُولُ ٱلْكَافِرُ يَلَيْتَنِي كُنْتُ ثُرَابًا ﴿ ﴾ وَيَقُولُ ٱلْكَافِرُ يَلَيْتَنِي كُنْتُ ثُرَابًا ﴿ ﴾

#### 

﴿ ذَٰلِكَ ٱلْيَوْمُ ٱلْحَقَّ ﴾ الثابت وقوعه ﴿ فَمَن شَآءَ ٱتَّخَذَ إِلَى رَبِّهِ عَابًا ﴾ مرجعًا حسنًا بالعمل الصالح ﴿ إِنَّا أَنذَرْنَكُمْ ﴾ أَيُّها الكفار ﴿ عَذَابًا قَرِيبًا ﴾ في الآخرة؛ لأنَّ ما هو آتٍ قريب ﴿ يَوْمَ يَنظُرُ ٱلْمَرْءُ ﴾ الكافرُ؛ لقوله: ﴿ إِنَّا آنذَرْنَكُمْ عَذَابًا قَرِيبًا ﴾.

﴿ مَا قَدَّمَتُ يَدَاهُ ﴾ من الشرّ، لقوله: ﴿ وَذُوقُواْ عَذَابَ ٱلْحَرِيقِ ۞ ذَاكِ بِمَا قَدَّمَتُ أَيْدِيكُمُ ﴾ (١) وتخصيص الأيدي؛ لأنَّ أكثر الأعمال تقع بها، وإن احتمل ألا يكون للأيدي مدخل فيما ارتُكب من الآثام.

﴿ وَيَقُولُ ٱلْكَافِرُ ﴾ وضع الظَّاهر موضع المضمر لزيادة الذَّم، أو ﴿ ٱلْمَرْءُ ﴾ عام وخُصَّ منه الكافر، و مَا قَدَّمَتَ يَدَاهُ ﴾: ما عمل من خير وشرِّ، أو هو المؤمن لذكر الكافر بعده، وما قدَّم: من خير.

و «ما» استفهامية منصوبة بـ ﴿ فَدَمَتُ ﴾ أي: ينظر أيّ شيء قدمت يداه، أو موصولة منصوبة بـ ﴿ يَكُنُّ كُتُ بُكُ عُلَا: نظرته يعني نظرت إليه، والراجع من الصلة محذوف أي: ما قدَّمته. ﴿ يَكُنُّ كُتُ مُن اللّه في الدنيا فلم أُخْلق ولم أُكلّف، أو ليتني كنت ترابًا في هذا اليوم فلم أبعث. وقيل: يحشر اللّه الحيوان غير المكلف حتى يقتص للجمَّاء (التي لا قرون لها) من القرناء ثمّ يردُّه ترابًا، فيودُّ الكافر حاله، وقيل: الكافر إبليس يتمنى أن يكون كآدم مخلوقًا من التراب ليُثاب ثواب أولاده المؤمنين.

#### -3~~~-

للصف الأول الثانوي ـــــــــ

<sup>(</sup>١) سورة الأنفال، الآيتان: ٥٠ – ٥١.



## من وجوه الإعراب في السورة:



- الضمير في قوله تعالى: ﴿ يَسَاء لُونَ ﴾ يعود لأهل مكة؛ حيث كانوا يتساءلون فيما بينهم عن البعث، ويسألون المؤمنين عنه على طريق الاستهزاء، ويجوز أنْ يعود الضمير للمسلمين والكافرين، فالمسلم يسأل عن البعث ليزداد خشية واستعدادًا، والكافريسأل استهزاءً وتكذيبًا.
  - قوله تعالى: ﴿ يَوْمَ يُنفَخُ ﴾ بدل من ﴿ يَوْمَ الْفَصْلِ ﴾ أو عطف بيان.
  - قوله تعالى: ﴿أَفُواَجًا ﴾ حال، أيْ: جماعات مختلفة، أو أممًا كلُّ أمة مع رسولها.
    - قوله تعالى: ﴿ لَبِثِينَ ﴾ حال من الضمير المقدر في ﴿ لِلطَّاغِينَ ﴾.
      - قوله تعالى: ﴿أَحْقَابًا ﴾ ظرف.
- قوله تعالى: ﴿ لَا يَذُوقُونَ فِيهَا بَرُدًا وَلَا شَرَابًا ﴾ الجملة حال من ضمير ﴿ لَكِثِينَ ﴾، أيْ: غير ذائقين.
  - الاستثناء في قوله تعالى: ﴿ إِلَّا حَمِيمًا وَغَسَّافًا ﴾ استثناء منقطع.
  - قوله تعالى: ﴿وفَاقًا ﴾ مصدر بمعنى الصفة، أيْ: موافقًا لأعمالهم، أو ذا وفاق.
- قوله تعالى: ﴿ إِنَّهُمْ كَانُوا لَا يَرْجُونَ حِسَابًا ﴾ جملة مستأنفة مُعلِّلة ومبيِّنة لسبب دخولهم جهنَّم.
- قوله تعالى: ﴿ وَكُلَّ شَيْءٍ ﴾ منصوب بفعل مضمر يفسِّره الفعل ﴿ أَخْصَيْنَكُ ﴾، والتقدير: أحصينا كلَّ شيء أحصيناه، وقوله تعالى: ﴿ وَكُلَّ شَيْءٍ أَحْصَيْنَكُ ﴾ اعتراض؛ لأن قوله: ﴿ فَكُلُ شَيْءٍ أَحْصَيْنَكُ ﴾ اعتراض؛ لأن قوله: ﴿ فَكُذُوقُواْ ﴾ مُسَبَّبٌ عن كفرهم بالحساب وتكذيبهم.
  - قوله تعالى: ﴿ لَا يَسْمَعُونَ فِيهَا ﴾ حال من ضمير خبر ﴿ إِنَّ ﴾ في قوله: ﴿ إِنَّ لِلْمُتَّقِينَ ﴾.



- قوله تعالى: ﴿ رَبِّ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ ﴾ يجوز في كلمة ﴿ رَبِّ ﴾ الجر على أنها بدل من قوله: ﴿ رَبِّ السَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ ﴾ يجوز في كلمة ﴿ رَبِّ السَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ ﴾ يجوز في كلمة ﴿ رَبِّ السَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ ﴾ يجوز فيها الرَّفع على أنها خبر لمبتدأ محذوف،أو مبتدأ خبره (الرحمن)أو (الرحمن) صفته.
  - ﴿ صَفًّا ﴾ في قوله تعالى: ﴿ وَٱلْمَلَتِكَةُ صَفًّا ﴾ حال، أي: مُصْطَفِّين.
- مَا ﴾ في قوله تعالى: ﴿مَا قَدَمَتُ يَدَاهُ ﴾ استفهامية منصوبة بـ ﴿فَدَمَتُ ﴾ أي: ينظر أيّ شيء قدمت يداه، أو موصولة منصوبة بـ ﴿يَنْظُرُ ﴾ يقال: نظرته يعني نظرت إليه، والراجع من الصلة محذوف أي: ما قدَّمته.

## القراءات وتوجيهها:

- في قوله تعالى ﴿ وَفُئِحَتِ ٱلسَّمَآ اللَّهِ عَلَى السَّمَآ اللَّهِ عَلَى السَّمَا اللَّهِ عَلَى السَّمَا اللَّهُ إلى التخفيف: عاصمٌ وحمزةُ والكسائيُّ.
- في قوله تعالى: ﴿ وَغَسَّاقًا ﴾ قرأ عاصم والكسائي وحمزة بتشديد السِّين، وقرأ شعبة وابن كثير ونافع وأبو عمرو وابن عامر: (غَسَاقًا) بتخفيف السِّين.
- وَرَبِ ﴾ في قوله تعالى: ﴿ رَبِ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ ﴾ قرأ ابنُ عامر وعاصم بالجرِّ على البدل من قوله: ﴿ رَبِ ﴾ وقرأ ابن كثير ونافع وأبو عمرو (رَّبُ) بالرَّفع على أنه خبر لمبتدأ محذوف تقديره: (هو رب)، أو مبتدأ خبره (الرحمن)، أو الرحمن صفته، وقوله ﴿ لَا يَمْلِكُونَ ﴾ خبر.

## من الأسرار البلاغية في السورة الكريمة:

- الاستفهام في قوله تعالى: ﴿ عَمَّ يَسَاءَلُونَ ﴾ لتفخيم المستفهَم عنه؛ لأنَّ الله تعالى لا تخفى عليه خافية.
- في قوله تعالى: ﴿عَنِ ٱلنَّبَا الْعَظِيمِ ﴾ إيجاز بحذف كلمة (يَتَسَاءَلُون)، والتقدير: يتساءلون عن النبأ العظيم، والذي سوغ الحذف دلالة المتقدم عليه في ﴿عَمَّ يَتَسَاءَلُونَ ﴾.



- في قوله تعالى: ﴿ أَلَرْ نَجْعَلِ ٱلْأَرْضَ مِهَدًا ﴾ تشبيه بليغ، حيث شبَّه الأرض بالمهاد الذي يفترشه النائم.
- في قوله تعالى: ﴿ وَٱلِجِبَالَ أَوْتَادًا ﴾ تشبيه بليغ، حيث شبَّه الجبال بالنسبة للأرض بأوتاد الخيمة التي تُشدُّ إليها، ووجه الشبه: الثبات في كلِّ.
  - في قوله تعالى: ﴿ وَجَعَلْنَا ٱلْيَلَ لِبَاسًا ﴾ تشبيه بليغ، ووجه الشَّبه: الستر لأن كلَّا من اللباس والليل يستر المتلبس به.
    - في قوله تعالى: ﴿ وَجَعَلْنَا ٱلَّيْلَ لِبَاسًا ﴿ وَجَعَلْنَا ٱلنَّهَارَ مَعَاشًا ﴾ مقابلة.
- في قوله تعالى: ﴿ فَذُوقُواْ فَكَن نَزِيدَكُمُ إِلَّا عَذَابًا ﴾ التفات من الغيبة إلى الخطاب؛ لبيان شدة الغضب.

## بعض ما يستفاد من السورة الكريمة:

- تفخيم شأن البعث وتهويله وتعظيم أمره، وتأكيد وقوعه وأنه حق ثابت لا ريب فيه.
- الردُّ على منكري البعث، وإثبات قدرته جل وعلا على البعث والمعاد والحشر والنشر من خلال مظاهر قدرته في الكون.
  - يوم القيامة هو يوم الفصل بين الخلائق.
  - بيان ما أعده اللَّه تعالى لعباده الطائعين من النعيم، وما أعده للعصاة من العذاب الأليم.
- يوم القيامة قريب الوقوع؛ لأنه آت وكل آت قريب، وفيه يجدُ كلُّ إنسان ما قدَّم من خيرٍ أو شر.
  - الحث على العمل الصالح قبل فوات الأوان.

#### —ე∾∽<u>"</u>—



# المناقشة والتدريبات

### د: الجبعمًا يأتي:

- س ۱: بيِّن معانى الكلمات الآتية:
- [يَتَسَاءلُونَ النَّبَأ -مِهَادًا- أَوْتَادًا سُبَاتًا مَعَاشًا- شِدَادًا].
  - «۲: اذكر أسماء سورة النبأ، وزمن نزولها، وعدد آياتها.
    - **۳** س٣: ما المحور الرئيس الذي تدور عليه سورة النبأ؟
  - **الغرض الذي من أجله تحدثت السورة عن مظاهر القدرة؟** 
    - ش٥: بيِّن كيف كان الاختلاف في أمر البعث؟
- س7: هل الاستفهام في قوله تعالى: ﴿ عَمَّ يَسَاءَ لُونَ ﴾ على حقيقته؟ وما الغرض منه؟ وضح ذلك.

## ثانيًا: أكمل ما يلي:

- أصل كلمة ﴿عَمَّ ﴾..... ثم أُدغمت في ..... فصار ...... فصار ..... فصار ..... فصار ..... فصار ..... فصار ..... فصار .... فصار .
- ﴿ كُلَّا ﴾ حرف ...... و ...... عن الاختلاف، والمراد: الردع عن ..... أو ..... هزؤًا.
  - المقصود بقوله تعالى: ﴿ وَجَعَلْنَا نَوْمَكُرُ سُبَانًا ﴾ .....
  - معنى قوله تعالى: ﴿ وَجَعَلْنَا ٱلَّيْلَ لِبَاسًا ﴾ ....
  - سُمي يوم القيامة بيوم الفصل لأنَّ ......



## ثَالثًا: وضح السر البلاغي في:

- الاستفهام في قوله تعالى: ﴿ عَمَّ يَنَسَآ عَلُونَ ﴾.
- قوله تعالى: ﴿ أَلَوْ نَجْعَلُ ٱلأَرْضُ مِهَدًا ﴿ وَٱلْجِبَالَ أَوْتَادًا ﴾.
  - قوله تعالى: ﴿ فَذُوقُواْ فَلَن نَزِيدَكُمُ إِلَّا عَذَابًا ﴾.

### رابعًا: اذكر القراءات الواردة في الآيات التالية مع توجيهها:

- قوله تعالى: ﴿وَغَسَاقًا ﴾.
- **قوله تعالى**: ﴿ رَّبِ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ ﴾.

## خامسًا: اختر الإجابة الصحيحة مما بين القوسين:

- المراد بالاستفهام في قوله تعالى: ﴿ عَمَّ يَسَاءَ لُونَ ﴾:
- [حقيقة الاستفهام- التعجب من سؤالهم- تفخيم المستفهَم عنه].
  - ٢) في قوله تعالى: ﴿ ثُرَ كَلَا سَيَعَالَمُونَ ﴾ تفيد ﴿ ثُرَ ﴾:
- [الترتيب الزمني فقط الترتيب المعنوي فقط الترتيب الزمني والمعنوي].
- ٣) إعراب قوله تعالى: ﴿فَنَأْتُونَ أَفُواجًا ﴾
- ٤) في قوله تعالى: ﴿ فَذُوقُواْ فَكَن نَزِيدَكُم ۚ إِلَّا عَذَابًا ﴾ التفاتُ:
   [من الخطاب إلى الغيبة من الغيبة إلى الخطاب- من الغيبة إلى التكلم].

## سادسًا: اكتب بطاقة تعريفية عن سورة النبأ تشتمل على:

- ◄ (اسم السورة عدد آياتها زمن نزولها المحور الذي تدور حوله).
  - سابعًا: اذكر بعض ما يستفاد من السورة.



## سورة النَّازعات ﴿ ﴾

#### بين يدى السورة الكريمة:

#### 🗱 اسم السورة:

- سميت سورة النَّازعات بأكثر من اسم؛ فمن أسمائها:
- النازعات؛ حيث ورد في مفتتحها قوله تعالى: ﴿ وَٱلنَّزِعَتِ غَرْقًا ﴾.
  - الطامّة؛ لقوله تعالى: ﴿ فَإِذَا جَآءَتِ ٱلطَّآمَّةُ ٱلْكُبْرَىٰ ﴾.
  - الساهرة؛ حيث ورد فيها قوله تعالى: ﴿ فَإِذَا هُم بِٱلسَّاهِرَةِ ﴾.
    - 🛠 عدد آیاتها: ست وأربعون آیة.
- النَّازعات كلها مكية . أجمع المفسرون على أنَّ سورة النَّازعات كلها مكية .

**−**‰~



#### المحور الذي تدور عليه السورة:

اشتملت سورة النازعات \_ كغيرها من السور المكية \_ على أصول العقيدة من التوحيد، والنبوة، والبعث؛ ولذا فهي تتشابه مع سورة النّبأ من وجهين :

#### الأول: تشابه الموضوع:

فكلتا السورتين تتحدثان عن القيامة وأحوالها، وعن مآل المتقين، ومرجع المجرمين.

#### الثاني: تشابه المطلع والخاتمة:

فإن مطلع السورتين في الحديث عن البعث والقيامة، وأما الختام فقد اختتمت الأولى بالإنذار بالعذاب القريب يوم القيامة، والثانية ختمت بالكلام عما في أولها من إثبات الحشر والبعث، وتأكد حدوث القيامة، فكان ذلك كالدليل والبرهان على مجيء القيامة وأهوالها.





### الموضوع الأول من مشاهد يوم القيامة



### ﴿ وَٱلنَّازِعَاتِ غَرْقًا ١٠ وَٱلنَّاشِطَاتِ نَشْطًا ١٠ وَٱلسَّابِحَاتِ سَبْحًا ١٠ فَٱلسَّابِقَاتِ سَبْقًا ١٠ فَٱلْمُدَبِّرَتِ أَمْرًا ١٠ ﴾

### 

أقسم سبحانه بطوائف الملائكة التي تنزع الأرواح من الأجساد ﴿ غَرْفًا ﴾ أي: مبالغة في النزع، تنزعها من أقاصي الأجساد من أناملها ومواضع أظفارها، وبالطوائف التي تَنْشِطُها، أي: تُخرجها، والمقصود: ملائكة الرحمة التي تنزع أرواح المؤمنين برفق ولين، مأخوذ من نَشَطَ الدّلوَ من البئر؛ إذا أخرجها.

وبالطوائف التي تسبح في مُضيِّها أي: تسرع فتسبق إلى ما أُمروا به، فتُدَبِّر أمرًا من أمور العباد مما يصلحهم في دينهم أو دنياهم كما رسم لهم.

أو القسم هنا بِخَيْل الغزاة التي تَنْزِع في أعنَتِها نزعًا تغرق فيه الأعنَّة (١) لطول أعناقها لأنها عراب – أي: عربية ليس بها عِرْقٌ هجين – والتي تخرج من دار الإسلام إلى دار الحرب، من قولك: ثور ناشط إذا خرج من بلد إلى بلد، والتي تسبح في جريها فتسبق إلى الغاية فتدبر أمر الغلبة والظَّفَر، وإسناد التدبير إليها؛ لأنها من أسبابه.

أو بالنجوم التي تنزع من المشرق إلى المغرب، وإغراقها في النَّزع أن تقطع الفلك كله حتى تنحط في أقصى الغرب، والتي تخرج من برج إلى برج، والتي تسبح في الفلك من الكواكب السيارة فتسبق فتدبر أمرًا من علم الحساب. وجواب القسم محذوف وهو (لتبعثنَّ) لدلالة ما بعده عليه من ذكر القيامة.

<sup>(</sup>١) الأعنَّة: جمع عَنان: وهو سَيْر اللجام الذي تُمسك به الدابة، والعرب تذم الفرس إذا كان لجامه قصيرًا.



﴿ يَوْمَ تَرْجُفُ ٱلرَّاجِفَةُ ۚ ۚ تَبْعُهَا ٱلرَّادِفَةُ ۚ ۚ قَلُوبُ يَوْمَ بِذِ وَاجِفَةٌ ۚ ۚ أَبْصَدَرُهَا خَشِعَةٌ ۖ أَنَّ يَقُولُونَ أَءِنَا لَمَرْدُودُونَ فِي ٱلْحَافِرَةِ أَنَّ أَءَ ذَا كُنَّا عِظَمًا نَجِرَةً ﴿ اللَّهُ قَالُواْ يَلْكَ إِذَا كُرَّةٌ خَاسِرَةٌ ۖ اللَّهُ فَإِلَىٰ فَإِنَّا هِمَ بِأَلْسَاهِرَةِ اللَّهُ الْمَا الْمَرْدُودُونَ فِي ٱلْمَا الْمَرْدُودُونَ فِي ٱلْمَالِمُ وَاللَّهُ اللَّهُ الْمُعَالِمُ اللَّهُ الْمُعَالِمُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعَالِمُ اللَّهُ الْمُؤْمِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمُ اللَّهُ الْمُلْمُ اللَّهُ الْمُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُلْكُولُ الللَّهُ اللَّلْمُلِلْمُ اللَّهُ الْمُلْلِمُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّلَا الللللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ الللللْمُلِلْمُ اللللْمُلْمُ الْمُلْمُ اللللْمُلْمُ اللللْمُلْمُ اللللْمُلِلْمُ الللللْمُلِلْمُ الللللْمُلُولُولُولُ اللللْمُلْمُلُولُولُولُ اللللْمُلِلْمُ اللل

#### 

وَمِفت بما يحدث بحدوثها؛ لأنها تضطرب بها الأرض حتى يموت كلُّ من عليها وتَبَعُها والله ومِفت بما يحدث بحدوثها؛ لأنها تضطرب بها الأرض حتى يموت كلُّ من عليها وتَبَعُها والأولى من الراجفة والرّافية والنفخة الثانية، سميت بذلك؛ لأنها تردف الأولى وبينهما أربعون سنة، والأولى من الراجفة والرّافية تحييهم و قُلُوبٌ يَوْمَ نِ فَقلوب منكري البعث واحِفة من الوجيف، تميت المخلق والثانية تحييهم و قُلُوبٌ يَوْمَ نِ فَقلوب منكري البعث واحِفة في مضطربة من الوجيف، وهو الوجيب، أي: شدة الاضطراب. وانتصاب و يَوْمَ تَرجُفُ به بما دل عليه وقلوبٌ يومئذٍ أي: موم تَرجُفُ وجَفَت القلوب، وارتفاع و قُلُوبٌ به بالابتداء و و وَاحِفة به صفتها (المن أبصَدُها أي: أبصَدُها أي: أبصد موتنا إلى أوّل الأمر وإنكارًا للبعث و أَوَنَا لَمَرُدُودُونَ فِي المَالِق استفهام بمعنى الإنكار، أي: أثردُ بعد موتنا إلى أوّل الأمر فعود أحياء كما كنّا؟! والحافرة: الحالة الأولى، يقال لمن كان في أمر فخرج منه ثم عاد إليه: رجع إلى حافرته، أي: إلى حافرته المورد أي المؤرد أي الم

أنكروا البعث ثم زادوا استبعادًا فقالوا: ﴿ أَو ذَا كُنّا عِطْمًا غَيْرَةً ﴾ بالية، وقرأ (ناخرة) بالألف: حمزة والكسائي. و(فَعِلَ) أبلغ من (فاعل) يقال: نَخِرَ العظم فهو نَخِرٌ وناخر. والمعنى: أَنْردُّ إلى الحياة بعد أنْ صرنا عظامًا بالية؟ و ﴿ إِذَا ﴾ منصوب بمحذوف وهو ﴿ نُبعث ﴾ .

﴿ قَالُواْ ﴾ أي: منكرو البعث ﴿ وَلَكَ ﴾ أي: رجعتنا ﴿ إِذَا كُرَّهُ خَاسِرَهٌ ﴾ رجعة ذات خسرانٍ، أو خاسرٌ أصحابها، والمعنى: أنها إنْ صحت وبُعثنا فنحن إذًا خاسرون لتكذيبنا بها. وهذا استهزاء منهم. ﴿ فَإِغَا

<sup>(</sup>١) الذي سوَّغ الابتداء بالنَّكرة ﴿ فَلُوبٌ ﴾ كونها موصوفة بقوله: ﴿ وَاحِفَةً ﴾.

<sup>(</sup>٢) جملة ﴿ أَبْصَدُرُهَا خَشِعَةً ﴾ خبر للمبتدأ ﴿ قُلُوبٌ ﴾.



هِ رَجْرَةٌ وَحِدَةٌ ﴾ متعلق بمحذوف أي: لا تحسبوا تلك الكرَّة صعبة على اللَّه عز وجل فإنها سهلة هينة في قدرته، فما هي إلا صيحة واحدة، يريد النفخة الثانية من قولهم: زجر البعير إذا صاح عليه ﴿ فَإِذَا هُم وَلِهُم السّاهِرة: الأرض المستوية، والمعنى: فإذا هم أحياء على وجه الأرض بعدما كانوا أمواتًا في جوفها، وهي على الصحيح: أرضُ الآخرة. وقيل: الساهرة أرض بعينها بالشام إلى جنب بيت المقدس، أو أرض مكة، أو جهنم.





### الموضوع الثاني قصة موسى ﷺ مع فرعون



النص القرآني :

﴿ هَلْ أَنْكَ حَدِيثُ مُوسَىٰ ﴿ إِذْ نَادَنَهُ رَبُّهُ بِٱلْوَادِ ٱلْمُقَدِّسِ طُوَى ﴿ اللَّهُ اللَّهُ إِلَى فَرْعَوْنَ إِنَّهُ طَغَى ﴿ اللَّهُ اللَّهُ إِلَى آن تَزَكَّى ﴿ اللَّهُ وَأَهْدِيكَ إِلَى رَبِّكَ فَنَخْشَىٰ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّ

﴿ هَلَ أَنْكَ حَدِيثُ مُوسَى ﴾ استفهام يتضمن التنبيه على أنَّ هذا مما يجب أن يشيع، والتشريفَ للمخاطب به، وهو النبي عَلَيُهُ والمراد منه: التشويق إلى معرفة هذه القصة.

﴿إِذْ نَادَنُهُ رَبُّهُ عِينَ ناداه ﴿ إِلْوَادِ ٱلْمُقَدِّسِ ﴾ المبارك المطهر المسمَّى ﴿ طُوى ﴾ . ﴿ اَذْهَبَ إِلَى فَرْعُونَ ﴾ على إرادة القول (١) ﴿ إِنَّهُ مُطَنَى ﴾ تجاوز الحدَّ في الكفر والفساد (٢) ﴿ فَقُلْ هَل لَكَ إِلَى أَن تَزَكَى ﴾ هل لك ميلٌ إلى أن تتطهر من الشرك والعصيان بالطاعة والإيمان؟ ﴿ وَأَهْدِيكَ إِلَى رَبِّكِ ﴾ وأرشدك إلى معرفة اللّه بذكر صفاته فتعرفه ﴿ فَنَخْشَى ﴾ لأن الخشية لا تكون إلا بالمعرفة قال اللّه تعالى: ﴿ إِنَّمَا يَخْشَى الله مِن اللهِ مِن اللهِ المُعرفة قال اللّه فمَنْ عرف اللّه لم يقدر أن يعصيه عِبَادِهِ الْعُلُمَدُولُ ﴾ (٣) أي: العلماء به. وعن بعض الحكماء: اعرف اللّه فمَنْ عرف اللّه لم يقدر أن يعصيه طرفة عين. فالخشية مِلاك الأمور من خشي اللّه أتى منه كل خير، ومن أَمِنَ اجترأ على كل شر. ومنه الحديث «مَنْ خاف أدلج، ومَنْ أدلج بلغ المنزل» (١٠)

<sup>(</sup>١) أيْ: نادى الله موسى 🥌 وقال له: اذهب إلى فرعون.

<sup>(</sup>٢) تجاوز فرعون الحدَّ في الكفر حيث ادعى لنفسه الربوبية، وقال لقومه: ﴿أَنَا رَبُكُمُ ٱلْأَعَلَ ﴾، وتجاوز الحدَّ في الفساد حيث استعبد بنى إسرائيل واضطهدهم وعنَّبهم وادعى لنفسه الألوهية فقال: ﴿مَا عَلِمْتُ لَكُم مِّنْ إِلَهٍ غَيْرِك ﴾[القصص: ٣٨].

<sup>(</sup>٣) سورة فاطر، جزء من الآية: ٢٨.

<sup>(</sup>٤) حديث حسن، رواه الترمذي، ومعنى أَدْلج، أيْ: سار من أول الليل، والمراد به: التشمير والحث والمسارعة إلى طاعة الله عزَّ وجل.



﴿ فَأَرَنَهُ ٱلْأَيْهَ ٱلْكَبْرَى ١ ﴿ فَكَذَّبَ وَعَصَى ١ ﴿ ثُمَّ أَذَبَرَ يَسْعَى ١ ﴿ فَحَشَرَ فَنَادَى ١ ﴿ فَقَالَ أَنَا رَبُّكُمُ ٱلْأَعَلَى ١ ﴿ فَأَخَذُهُ اللَّهُ تَكَالَ ٱلْأَخِرَةِ وَٱلْأُولَى ١ ﴿ فَ ذَلِكَ لَعِبْرَةً لِمَن يَغْشَى ١ ﴾.

الكلام الرقيق ليستدعيه باللطف في القول ويستنزله بالمداراة عن عُتُوِّه، كما أمر بذلك في قوله تعالى: ﴿ فَقُولًا لَهُ مُ قَالًا لَيْنَا ﴾ (١٠).

وَ فَارَنُهُ ٱلْأَيْةَ ٱلْكُبْرِى ﴾ أي: فذهب فأرى موسى فرعونَ العصا، أو العصا واليد البيضاء؛ لأنهما في حكم آية واحدة و فَكَذَب و فرعونُ بموسى، وبالآية الكبرى، وسمّاهما: ساحرًا وسحرًا و وعَصَى اللّه تعالى و أُمَّ أَذَبَر و تولّى عن موسى و يَعْنَى بيجتهد في مكايدته، أو لمّا رأى الثعبان أدبر مرعوبًا يسرع في مشيته، وكان طيّاشًا خفيفًا. و فَحَمْع السحرة وجندَه و فَنَادَى ﴾ في المقام الذي يسرع في مشيته، وكان طيّاشًا خفيفًا. و فَحَمْع السحرة و وجندَه و فَنَادَى ﴾ في المقام الذي اجتمعوا فيه معه و فقال أنّا رَجُكُمُ ٱلأَعْلَى لا رَبَّ فوقي، وكانت لهم أصنام يعبدونها. و فَاخَدُهُ اللهُ وَكَانُ اللّه عقوبة الآخرة، والنّكال بمعنى التنكيل كالسلام بمعنى التسليم. ونصبه على المصدر؛ لأن «أخذ» بمعنى «نكل» كأنه قيل: نكّل اللّه به نكال الآخرة، أي: الإحراق و و الأولى وهي و ما عَلِمْتُ الإغراق، أو أهلكه الله وقصمه نكال كلمتيه الآخرة وهي و أنّا رَجُكُمُ ٱلأَغَلَى والأولى وهي و ما عَلِمْتُ لكُمُ مَنْ إلَكُ فَيْ يَلِكُ اللّه .



<sup>(</sup>١) سورة طه، من الآية: ٤٤.

<sup>(</sup>٢) سورة القصص، جزء من الآية: ٣٨.



### الموضوع الثالث إثبات البعث بخلق السموات والأرض وما فيهما

النص القرآني :

﴿ اَلَنَهُ أَشَدُ خَلُقًا أَمِ ٱلسَّمَآءُ بَنَهَا ﴿ أَن كَا سَمَكُهَا فَسَوَّنَهَا ﴿ وَأَغَطَشَ لَيَلَهَا وَأَخْرَجَ ضُحَنَهَا ﴿ وَٱلْأَرْضَ بَعْدَ ذَلِكَ دَحَنْهَا ﴿ وَأَغْطَشَ لَيَلَهَا وَأَخْرَجَ ضُحَنَهَا ﴿ وَأَلْأَرْضَ بَعْدَ ذَلِكَ دَحَنْهَا ﴿ وَمَ عَنْهَا وَمَرْعَنْهَا ﴿ وَمَرْعَنْهَا ﴿ وَمَرْعَنْهَا ﴿ وَمَرْعَنْهَا لَهُ ﴾

﴿ اَلْتُمْ ﴾ يا منكري البعث ﴿ أَشَدُ خَلْقًا ﴾ أصعب خلقًا وإنشاء ﴿ أَو السّمَاءُ ﴾ مبتدأ محذوف الخبر أي: أم السماء أشدُّ خلقًا، ولا بد أن يكون الجواب: السماء، لما يرى المسؤول من ديمومة بقائها وعدم تأثرها. ثمّ بَيَّنَ كيف خلقها فقال: ﴿ بَنْهَا ﴾ أي: اللّه. ثم بيَّنَ البناء فقال: ﴿ رَفَعَ سَمْكُهَا ﴾ أعلى سقفها. وقيل: جعل مقدار ذهابها في سمت العلو رفيعًا ثخينًا مسيرة خمسمائة عام ﴿ فَسَوَّنِهَا ﴾ فعدلها مستوية بلا شقوق ولا فطور.

﴿ وَأَغَطَشَ لِيَلَهَا ﴾ أظلمه، ﴿ وَأَخْرَجَ ضُحَنها ﴾ أبرزضوء شمسها، وأضيف الليل والشمس إلى السماء؛ لأنَّ الليل ظلمتها والشمس سراجها ﴿ وَٱلْأَرْضَ بَعْدَ ذَلِكَ دَحَنها ﴾ بسطها وكانت مخلوقة غير مدحوة فدُحيت (۱)، ثمَّ فسر البسط فقال: ﴿ أَخْرَجَ مِنْهَا مَاءَهَا ﴾ بتفجير العيون ﴿ وَمَرْعَنها ﴾ كلأها؛ ولذا لم يدخل العاطف على ﴿ أَخْرَجَ ﴾ ، أو ﴿ أَخْرَجَ ﴾ حال بإضمار «قد».

<sup>(</sup>۱) بهذا يجمع الشيخ النسفي عَلَيْكُ بين هذه الآية التي يُفهم منها أن الأرض خُلقت بعد السماء، وبين آية فصلت وهي قوله تعالى: ﴿ ثُمَّ السَّنَوَى إِلَى السَّمَاءِ وَهِي دُخَانُ فَقَالَ لَمَا وَلِلْأَرْضِ أَثْتِيَا طَوَّعًا أَوْ كَرْهًا قَالْتَا أَنْيُنَا طَآبِعِينَ ﴾ [فصلت: ١١] والتي يُفهم منها أن الأرض خُلقت أولًا، فيُجمع بينهما بأنه سبحانه خلق الأرض أولًا غير مدحوة، ثم خلق السماء، ثم دحا الأرض ودحيها أن أخرج منها الماء والمرعى، وشقق فيها الأنهار، وجعل فيها الجبال وغيرها.



### ﴿ وَٱلْجِبَالَ أَرْسَلُهَا ١ مَنْعًا لَكُو وَلِأَنْعَلِمُ أَنَّ اللَّهُ وَلِأَنْعَلِمُ أَنَّ اللَّهُ

﴿ وَٱلْجِبَالَ أَرْسَهَا ﴾ أثبتها، وانتصاب الأرض والجبال بإضمار الفعل: «دحا» و «أرسى» على شريطة التفسير (١). ﴿ مَنْعًا ﴾ منصوب على أنه مفعول لأجله.

للصف الأول الثانوي ـــهـهـ ﴿ ٣ ٤ ﴾

<sup>(</sup>١) أيْ: أرسى الجبال ودحا الأرض.



## الموضوع الرابع



لنص القرآني

﴿ فَإِذَا جَآءَتِ ٱلطَّامَّةُ ٱلْكُبْرَىٰ ١٣٠ يَوْمَ يَتَذَكَّرُ ٱلْإِنسَانُ مَا سَعَىٰ ١٠٠ وَبُرِّزَتِ ٱلْجَحِيمُ لِمَن يَرَىٰ ١٠٠ فَأَمَّا مَن طَعَىٰ ١٠٠ وَءَاثَرَ ٱلْحَيَوَةَ ٱلدُّنْيَا اللهُ فَإِنَّ ٱلْجَحِيمَ هِيَ ٱلْمَأْوَى اللهُ وَأَمَّا مَنْ خَافَ مَقَامَ رَبِّهِ ، وَنَهَى ٱلنَّفْسَ عَنِ ٱلْهُوَىٰ اللهُ أَوَى الْجَنَّةَ هِيَ ٱلْمَأُوكِ اللهِ

﴿ فَإِذَا جَآءَتِ ٱلطَّآمَّةُ ٱلْكُبِّرَىٰ ﴾ الداهية العظمى التي تَطم على الدواهي أي: تعلو وتغلب، وهي النفخة الثانية، أو الساعة التي يُساق فيها أهلُ الجنة إلى الجنة وأهلُ النار إلى النار.

﴿ يَوْمَ يَتَذَكَّرُ ٱلْإِنسَانُ ﴾ بدل من ﴿ فَإِذَا جَآءَتِ ﴾ أي: إذا رأى أعماله مدونة في كتابه يتذكرها وكان قد نسيها ﴿ مَا سَعَىٰ ﴾ «ما»: مصدرية أي: سعيه، أو موصولة: بمعنى الذي ﴿ وَبُرِزَتِ ٱلْجَحِيمُ ﴾ وأظهرت. ﴿لِمَن يَرَىٰ ﴾ لكل راء لظهورها ظهورًا بينًا. ﴿فَأَمَّا ﴾ جواب (فإذا) أي: إذا جاءت الطامَّة فإن الأمر كذلك ﴿مَن طَغَيٰ ﴾ جاوز الحدُّ فكفر. ﴿ وَءَاثَرَ ٱلْحَيَوةَ ٱلدُّنْيَا ﴾ قدَّمها على الآخرة باتباع الشهوات ﴿ فَإِنَّ ٱلْجَحِيمَ هِيَ ٱلْمَأْوَىٰ ﴾ المرجع، أيْ: مأواه، والألف واللام بدل من الإضافة وهذا عند الكوفيين(١١)، وعند سيبويه وعند البصريين هي المأوى له(٢)، ﴿ وَأُمَّا مَنْ خَافَ مَقَامَ رَبِّهِ عِلَم أَن له مقامًا يوم القيامة لحساب ربه ﴿ وَنَهَى ٱلنَّفْسَ ﴾ الأمارة بالسوء ﴿ عَنِ ٱلْهَوَىٰ ﴾ المؤذي، أي: زَجرها عن اتباع الشهوات، وقيل: هو الرجل يَهمُّ بالمعصية فيذكر مقامه للحساب فيتركها خوفًا من الله، والهوى: ميل النفس إلى شهواتها ﴿ فَإِنَّ ٱلْمُنَّةَ هِي ٱلْمَأْوَىٰ ﴾ أي: المرجع.

<sup>(</sup>١) على مذهب الكوفيين يكون الألف واللام في (المأوى) عوضًا عن الضمير العائد على ﴿مَن ﴾ في قوله تعالى: ﴿ مَن طَغَى ﴾.

<sup>(</sup>٢) على مذهب سيبويه والبصريين يكون العائد محذوفًا أي: جهنم هي المأوى له.



# الموضوع الخامس وقت وقوع الساعة في المشركين عن وقت وقوع المساعة في الم

النص القرآني :

## ﴿ يَسْ عَلُونَكَ عَنِ ٱلسَّاعَةِ أَيَّانَ مُرْسَلَهَا ﴿ فِيمَ أَنتَ مِن ذِكْرَلَهُا ﴿ إِلَىٰ رَبِّكِ مُنلَهَهَا ﴿ إِلَىٰ رَبِّكِ مُنلَهَهَا ﴿ اللَّهُ اللَّهُ مَا أَنَّهُمْ يَوْمَ يَرُونَهَا لَوْ يَلْبَثُواْ إِلَّا عَشِيَّةً أَوْ ضُحَلَهَا ﴾ كَأُنَّهُمْ يَوْمَ يَرُونَهَا لَوْ يَلْبَثُواْ إِلَّا عَشِيَّةً أَوْ ضُحَلَهَا ﴾

المسلمة المسل

<sup>(</sup>١) يؤكد هذا الوجه من التفسير حديث النبي على الله الذي قال فيه: «بُعِثْتُ أَنَا وَالسَّاعَةَ كَهَاتَيْنِ، وَيَقْرِنُ بَيْنَ إِصْبَعَيْهِ السَّبَّابَةِ وَالْوُسْطَى» [صحيح: رواه ابن ماجه في السنن].

<sup>(</sup>٢) سورة الأحقاف، جزء من الآية: ٣٥.



وقوله: ﴿ قَالُواْ لِبِثْنَا يَوْمًا أَوْ بَعْضَ يَوْمِ ﴾ (١) وإنَّما صحَّت إضافة الضُّحى إلى العشيَّة؛ للملابسة بينهما لاجتماعهما في نهار واحد، والمراد: أنَّ مدة لبثهم لم تبلغ يومًا كاملًا ولكن أحد طرفي النهار عشيته أو ضحاه، واللَّه أعلم.

**−**∿~~~

<sup>(</sup>١) سورة المؤمنون، جزء من الآية:١١٣.



## من وجوه الإعراب في السورة الكريمة:

- الواو) في قوله تعالى: ﴿ وَٱلنَّزِعَتِ غَرْقاً ﴾ واو القسَم، أقسم تعالى بطوائف الملائكة التي تنزع الأرواح من الأجساد، وجواب القسم بهذه الأمور التي أقسم الله بها محذوف، تقديره: لتبعثنَّ.
- قوله تعالى: ﴿ يَوْمَ تَرْجُفُ ٱلرَّاحِفَةُ ﴾ منصوب بما دل عليه قوله: ﴿ قُلُوبٌ يَوْمَ بِذِ ﴾ أي: يوم ترجف وجفت القلوب.
  - قوله تعالى: ﴿ تَتْبَعُهَا ﴾ حال من الراجفة.
- قوله تعالى: ﴿ فَلُوبٌ ﴾ مرفوع على الابتداء و ﴿ وَاجِفَةً ﴾ صفته، وجملة ﴿ أَبْصَدُهَا خَشِعَةً ﴾ خبر المبتدأ.
- توله تعالى: ﴿ نَكَالَ ٱلْأَخِرَةِ وَٱلْأُولَى ﴾ منصوب على المصدر؛ لأن «أخذ» بمعنى «نكل» كأنه قيل: نكَّل اللَّه به نكال الآخرة والأولى.
  - قوله: ﴿ أَمِ ٱلسَّمَا } ﴿ مبتدأ محذوف الخبر أي: أم السماء أشدُّ خلقًا.
  - قوله تعالى: ﴿ وَٱلْجِبَالَ ﴾ منصوب على تقدير فعل مضمر تقديره: أرسى الجبال أرساها.
    - **ا** قوله تعالى: ﴿ مَنْهَا ﴾ منصوب على أنه مفعول لأجله.
- قوله تعالى: ﴿ يَوْمَ يَتَذَكَّرُ ٱلْإِنسَانُ ﴾ بدل من ﴿ فَإِذَا جَآءَتِ ﴾ أي: إذا رأى أعماله مدونة في كتابه يتذكرها وكان قد نسيها.
- «ما» في قوله تعالى: ﴿ مَا سَعَىٰ ﴾ يجوز أن تكون مصدرية أي: سعيه، أو موصولة: بمعنى الذي.



## القراءات وتوجيهها:

في قوله تعالى: ﴿ أَءِذَا كُنَّاعِظُمَّا نَجِّرَةً ﴾ قرأ حمزة والكسائي (ناخِرة) بالألف، وقرأ ابن كثير ونافع وأبو عمرو وابن عامر وحفص عن عاصم ﴿ فَحِرَةٌ ﴾ بدون ألف. فالحجة لمن أثبت الألف: أنه أراد:عظامًا عارية من اللحم مجوّفة، والحجة لمن حذف الألف: أنه أراد: بالية، قد صارت ترابًا. وقيل هما لغتان، مثل: طمع، وطامع.

## من الأسرار البلاغية:

- في قوله تعالى: ﴿ يَوْمَ تَرْجُفُ ٱلرَّاحِفَةُ ﴾ مجاز عقلي، فقد جعل سبب الرجف وهو النفخة الأولى راجفًا.
- الاستفهام في قوله تعالى: ﴿ أَءِنَّا لَمَرْدُودُونَ فِي ٱلْحَافِرَةِ ﴾ بمعنى الإنكار التكذيبي، أي: أَنْردُّ بعد موتنا إلى أوَّل الأمر فنعود أحياءً كما كنَّا؟
- في قوله تعالى: ﴿ قَالُواْ يَلْكَ إِذَا كُرَّهُ خَاسِرَةٌ ﴾ مجاز عقلي، فقد أسند الخسار للكرَّة والمراد أصحائها.
- الاستفهام في قوله تعالى: ﴿ هَلَ أَنْكَ حَدِيثُ مُوسَى ﴾ للتشويق والتنبيه على أنَّ هذا مما يجب أنْ يشيع، وفيه تشريفٌ للمخاطب به وهو النبي عَلَيْةٍ.
- الاستفهام في قوله تعالى: ﴿ فَقُلْ هَل لَكَ إِلَىٰٓ أَن تَزَكَّى ﴾ معناه العَرْض، كما يقول الرجل لضيفه:
   هل لك أنْ تنزل بنا؟



- بين قوله تعالى: ﴿ أَمِ السَّمَاءُ بَنَكَهَا ﴿ أَن فَعَ سَمْكُهَا فَسَوَّلَهَا ﴾ وقوله: ﴿ وَٱلْأَرْضَ بَعْدَ ذَالِكَ دَحَلُهَا ﴿ آَلُونَ مَنْهَا مَاءَهَا وَمَرْعَلُهَا ﴾ مقابلة.
- في قوله تعالى: ﴿ أُخْرَجُ مِنْهَا مُآءَهَا وَمُرَعَهَا ﴾ استعارة تصريحية؛ لأن المرعى في أصل اللغة موضوعٌ لما تأكله الأنعام وسائر الدواب، واستعماله فيما ينتفع به الإنسان في الأكل وغيره استعارة تصريحية، حيث شبه انتفاع الإنسان مما تخرجه الأرض بمطلق الرَّعْي بجامع مطلق الانتفاع في كلِّ.
- بين قوله تعالى: ﴿ فَأَمَّا مَن طَغَى ﴿ آَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمَأْوَى ﴾ وقوله: ﴿ وَأَمَّا مَنْ خَافَ مَقَامَ رَبِّهِ وَنَهَى ٱلنَّفَسَ عَنِ ٱلْمَوَىٰ ﴿ اللَّهُ فَإِنَّ ٱلْجَنَّةَ هِى ٱلْمَأْوَىٰ ﴾ مقابلة.
- في قوله تعالى: ﴿ أَيَّانَ مُرْسَهَا ﴾ استعارة تصريحية؛ حيث استعير الإرساء وهو لا يستعمل إلا فيما له ثقل لزمن حدوثها وقيامها وتكونها.

## بعض ما يستفاد من السورة الكريمة:

- يقسم اللَّه تعالى ببعض مخلوقاته للفت الأنظار إلى أهميتها وعظيم مكانتها.
  - ليوم القيامة أهوال تزلزل القلوب.
  - في قصة موسى عليه السلام مع فرعون وجنوده عبرة لمن اعتبر.
- أثبت الله تعالى لمنكري البعث قدرته على إعادة الخلق والمعاد، بقدرته على بدء الخلق، وقدرته على خلق السموات العظيمة.
  - من علامات الساعة: بعثة النبي عَلَيْهُ.
  - لا يعلم الساعة إلا الله؛ لذا لا ينبغي الانشغال بوقتها، ولكن يلزم الاستعداد لها بالإيمان الصادق والعمل الصالح.



## المناقشة والتدريبات

### أولًا: أجب عمًا يأتي:

- س١: بيِّن معاني الكلمات الآتية:
- [النَّازِعَاتِ غَرْقًا- نَشْطًا- سَبْحًا- الرَّاجِفَةُ- الرَّادِفَةُ-وَاجِفَةٌ- خَاشِعَةٌ]
- س۲: تتشابه سورة النَّازعات مع سورة النَّبأ من وجهين، اذكرهما مبيِّنًا المحور الذي تدور عليه سورة النَّازعات.
  - س٣: بأيِّ شيء أقسم اللَّه تعالى في أول السورة، وما جواب القسم؟
  - س٤: لماذا استبعد المشركون وقوع البعث؟ وكيف ردَّت عليهم السورة؟
  - س٥: وضِّح أقسام النَّاس كما جاء في السورة الكريمة، وما مصير كلِّ فريق؟

### ثانيًا: أكمل ما يلي:

- الواو في قوله تعالى: ﴿ وَٱلنَّازِعَتِ غَرْقًا ﴾ واو .....
- معنى قوله تعالى: ﴿ فَإِذَا هُم بِٱلسَّاهِرَةِ ﴾.....
- معنى قوله تعالى: ﴿ وَأَغُطَشَ لَيْلَهَا ﴾ . . . . . . ﴿ وَأَخْرَجَ ضُحَنْهَا ﴾ . . . . . . . .
- - معنى قوله تعالى: ﴿ إِلَىٰ رَبِّكَ مُناهُمْهَا ﴾ .....



## ثَالثًا: (أ) وضَّح السر البلاغي فيما يأتي:

- **وله تعالى**: ﴿ يَوْمَ تَرْجُفُ ٱلرَّاحِفَةُ ﴾.
- الاستفهام في قوله تعالى: ﴿أَءِنَّا لَمَرْدُودُونَ فِي ٱلْحَافِرَةِ ﴾.
  - قوله تعالى: ﴿ قَالُواْ تِلْكَ إِذَا كَرَّةٌ خَاسِرَةٌ ﴾
  - الاستفهام في قوله تعالى: ﴿ هَلْ أَنْنَكَ حَدِيثُ مُوسَى ﴾.
    - (ب) استخرج من الآيات الكريمة استعارة تصريحية.
- ها معنى الاستفهام في قوله تعالى: ﴿ فَقُلْ هَل لَّكَ إِلَىٰٓ أَن تَزَّكُّ ﴾.

### رابعا: اذكر القراءات الواردة في:

قوله تعالى: ﴿ أَءِ ذَا كُنَّا عِظْكُمَّا نَخِرَةً ﴾، مع توجيهها.

## خامسًا: ضع علامة ( V ) أو (x) أمام العبارات الآتية مع تصويب الخطأ:

| ( | ) | قوله تعالى: ﴿ قَلُوبٌ ﴾ مرفوع على أنه خبر لمبتدأ محذوف.                               |  |
|---|---|---------------------------------------------------------------------------------------|--|
| ( | ) | الاستفهام في قوله تعالى: ﴿ أَءِنَّا لَمَرْدُودُونَ فِي ٱلْحَافِرَةِ ﴾ بمعناه الحقيقي. |  |
| ( | ) | قوله تعالى: ﴿ مَنْكًا ﴾منصوب على أنه مفعول مطلق.                                      |  |
| ( | ) | في قوله تعالى: ﴿ أَخْرَجَ مِنْهَا مَآءَهَا وَمَرْعَنْهَا ﴾ مجاز مرسل.                 |  |
|   |   | أثبت الله تعالى لمنكري البعث قدرته على ذلك، بقدرته على بدء الخلق، وقدرته              |  |
| ( | ) | ما خات ۱۱ ما دادها مقالمة                                                             |  |

سادسًا: اذكر بعض ما يستفاد من السورة.





#### بين يدي السورة الكريمة:

#### 💥 اسم السورة:

سُمِّيت هذه السورة الكريمة بسورة «عبس»؛ لقوله تعالى في أولها: ﴿ عَبَسَ وَتُوَلِّقَ ﴾.

ومن أسمائها أيضًا: سورة السَّفَرة، وسورة الصَّاخة، وسورة الأعمى.

- 🔆 عدد آياتها: اثنتان وأربعون آية.
- المفسرون على أن سورة عبس كلها مكيّةٌ. أجمع المفسرون على أن سورة عبس كلها مكيّةٌ.

#### -3~~-



### المحور الذي تدور عليه السورة

- المحيّة عن العقيدة والرسالة. عن العقيدة والرسالة.
- \* تحثُّ على الأخلاق التي تأمر بالمساواة بين الناس، دون تفرقة بين غني وفقير.
- \* تبين ما ينبغي أن يكون عليه فكر الداعية بما يلائم قيمة الدعوة، وتوجيهها، وكذلك تصحيح القيم الإنسانية.
- \* تؤكد أن قيمة الإنسان بعمله وسلوكه، ومقدار اتباعه للوحي الشريف، وليس بمقدار ما يملك من وجاهة مالية أو اجتماعية.

-3~~~-



الموضوع الأول عتاب الله للنبي عَلَيْكِمْ





### ﴿ عَبُسَ وَتُولِّنَى إِنَّ أَن جَآءَ أُو ٱلْأَعْمَى ﴾

﴿ عَبُسَ ﴾ الْعُبُوسُ؛ بِضَمِّ الْعَيْنِ: تَقْطِيبُ الْوَجْهِ وَإِظْهَارُ الْغَضَبِ، والمعنى: استنكر النبي عَيْكَ شيئًا حتى ظهر ذلك على وجهه. ﴿ وَتَوَلَّنَ ﴾ أَعْرَض ﴿ أَن جَآءَهُ ٱلْأَعْمَىٰ ﴾ لأنْ جاءه، أي: لمجيء الأعمى يسأل عن أمور دينه، ومحل ﴿ أَن جَاءَهُ ﴾ في موضع نصب لأنه مفعول له (١) والعامل فيه ﴿ عَبَسَ ﴾ أو ﴿ وَتَوَلَّى ﴾ على اختلاف المذهبين (٢). و ﴿ ٱلْأَعْمَىٰ ﴾ هو: عبد الله بن أم مكتوم رَاكُ اللهُ وأمُّ مكتوم: أم أبيه، وأبوه شريح بن مالك (٣).

<sup>(</sup>١) المفعول له: هو ما يبين علة الإقدام على الفعل، وذلك قولك: فعلت كذا مخافة الشر.

<sup>(</sup>٢) يعني: مذهب الكوفيين، ومذهب البصريين؛ فقوله: ﴿ أَنْجَآءَهُ ﴾ يعرب على: أنه مفعولٌ من أجلِه، وناصبُه: إمَّا «تَوَلَّى» وهذا قولُ البَصْريين، وإمَّا «عَبَسَ» وهذا قولُ الكوفيين. والمختارُ مذهبُ البَصْريين لعَدَم الإِضمارِ في الثاني، والتقدير: لأَنْ جاءَه الأعمى فَعَلَ هذَيْن الفِعلَيْن.

<sup>(</sup>٣) عبد الله بن أم مكتوم أول من هاجر إلى المدينة بعد مصعب بن عمير فرارًا بدينهم بعد أن اشتد أذى قريش على المسلمين، وقد استخلفه النبي على المدينة، وكان يتمنى ابن أم مكتوم الجهاد غير أن فقدانه للبصر كان يمنعه من ذلك، ثم تحقق له ما طلبه في معركة القادسية التي حدثت على أرض الفرس سنة ١٥ هـ، في عهد عمر بن الخطاب، وكان عبد الله حامل لواء المسلمين فيها، وسقط فيمن سقط من الشهداء على أرض المعركة.



## ﴿ وَمَا يُدَرِبِكَ لَعَلَهُ, يَزَكَى ۚ آَ أَوْ يَذَكُّرُ فَنَنَفَعَهُ ٱلذِّكْرَىٰ ۚ الْأَمَامَنِ ٱسْتَغْنَىٰ ۖ فَأَنَتَ لَهُ, تَصَدَّىٰ ۚ وَهُو يَغْشَىٰ ۖ وَهُو يَغْشَىٰ ۚ أَفَا مَنَ عُنْهُ لَلَهِّىٰ ۚ أَمَّا مَنِ السَّغْنَىٰ ۗ فَا فَاتَ لَهُ عَنْهُ لَلَهُمْ لَا اللَّهُمَا اللَّهُ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُمَا اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُواللّهُ عَلَيْكُواللّهُ ا

﴿ وَمَا يُدُرِبِكَ ﴾ وأيُّ شيءٍ يجعلك عالمًا بحال هذا الأعمى ﴿ لَعَلَهُ مِنَ قَلَهُ عَلَى اللَّاعمى يتطهر من دنس الجهل بما يسمع منك، وأصله: يتزكَّى، فأدغمت التَّاء في الزَّاي، وكذا قوله: ﴿ أَوۡ يَذَكُرُ ﴾ أصله: يتذكَّر، ومعناه: يتعظ.

﴿ فَنَنَفَعَهُ ﴾ قرأ عاصم ﴿ فَنَنَفَعَهُ ﴾ بالنَّصب جوابًا لـ (لعلَّ)، وقرأ غيره بالرَّفع عطفًا على ﴿ يَذَكُرُ ﴾. والمقصود بـ ألذِّكُرَى ﴾ ذكراك، أيْ: موعظتك، أي: إنك لا تدري ما هو مترقَّب منه من تَزْكيةٍ، وانتفاع بكلامك، ولو دريت لَمَا فرَط منك ذلك الإعراض.

﴿ أَمَّا مَنِ اَسْتَغَنَّى ﴾ أي: مَنْ كان غنيًا بالمال، فأعرض بماله عن الإيمان، ﴿ فَأَنتَ لَهُۥ تَصَدَّىٰ ﴾ تتعرض بالإقبال عليه، ودعوته حرصًا على إيمانه، ﴿ وَمَا عَلَيْكَ أَلَا يَزَّكَى ﴾ وليس عليك بأس في أن يُعرض عن الإيمان، ولا يتزكَّى بالإسلام، فما عليك إلا البلاغ.

﴿ وَأَمَّا مَن جَاءَكَ يَسْعَىٰ ﴾ يُسرع في طلب الخير ﴿ وَهُو يَغْشَىٰ ﴾ أيْ: يخاف اللَّه، أو يخاف بطش الكفار به، وإيذاءهم له إنْ هو أتاك ﴿ فَأَنتَ عَنْهُ نَلَهَّىٰ ﴾ تتشاغل، وأصله: تتلهى.





## الموضوع الثاني القرآن موعظة وتذكرة القرآن موعظة وتذكرة



### ﴿ كُلَّ إِنَّهَا لَذَكِرَةٌ ١ اللَّهُ فَنَ شَآءَ ذَكَرُهُۥ ١١ فِي صُحْفِ مُكَرِّمَةِ ١ مَرْهُوعَةِ مُطَهَّرَةٍ ١ بِأَيْدِى سَفَرَةٍ ١ كُرَّهُۥ ١ فِي صُحْفِ مُكرِّمَةٍ ١ مَرْهُوعَةٍ مُطَهَّرَةٍ ١ بِأَيْدِى سَفَرَةٍ ١ كُرَّهُۥ ١ عَلَى مُعْفِ مُكرِّمَةٍ ١ مَنْ سَأَةً ذَكَرُهُۥ ١ فَي صُحْفِ مُكرِّمَةٍ ١ مَنْ مَنْ فَوَعَةٍ مُطَهَّرَةٍ ١ مِنْ إِنَّا اللَّهُ عَلَيْهُ مَا مُوا مِنْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الل

#### 

﴿ كُلَا ﴾ «حقًا »، وهي للردع، والمعنى: لا تعد لمثل هذا الإعراض. ﴿ إِنَّهَا ﴾ إنَّ السورة أو الآيات ﴿ لَذَكِرَةً ﴾ موعظةٌ يجب الاتعاظ بها، والعمل بموجبها.

﴿ فَنَ شَآءَ ذَكَرُهُ ﴾ فمَنْ شاء أَنْ يتعظ ويعتبر بهذا التذكير فاز وربح، ومَنْ شاء غير ذلك خسر وضاع، وجاء الضمير مذكّرًا في قوله: ﴿ ذَكَرُهُ ﴾ لأنّ التذكرة هنا في معنى الذّكر والوعظ، والمعنى: فمن شاء الذّكر ألهمه اللّه إياه، وأعانه عليه.

وإعراب قوله: ﴿ فِ صُحُفِ مُكَرِّمَةِ ﴾ صفة لـ ﴿ لَذَكِرَةٌ ﴾؛ أي: أنَّها مثبتة في صحف منسوخة من الَّلوح، أو خبرٌ لمبتدأ محذوف تقديره: هي في صحف ﴿ مُكرِّمَةٍ ﴾ عند اللَّه.

﴿ مَرَّهُوعَةِ ﴾ في السماء، أو مرفوعة القدر والمنزلة ﴿ مُطَهَرَةٍ ﴾ عن مسّ غير الملائكة، أو عمَّا ليس من كلام الله تعالى ﴿ بِأَيْدِى سَفَرَةٍ ﴾ كَتَبة، جمع سافر بمعنى: سفير؛ أي: رسول وواسطة؛ وهم الملائكة ينتسخون الكتب من اللوح. ﴿ كِرَامٍ ﴾ على الله أو عن المعاصي ﴿ بَرَرَمَ ﴾ أتقياء، جمع بارّ.

### <u>−ೄ~~~~</u>



### الموضوع الثالث رجوب التفكر في قدرة الله ونعمه على عباده



#### 

﴿ قُبِلَ ٱلْإِنسَنَ ﴾ لُعِن الكافر، وطُرد من رحمة اللَّه تعالى ﴿ مَا أَلْفَرَهُ ﴾ استفهام توبيخ، أيْ: أيُّ شيءٍ حمله على الكفر؟ أو هو تعجُّبٌ من كفره، أيْ: ما أشدَّ كفره (١٠)!

﴿ مِنْ أَيْ شَيْءٍ خَلَقَهُ, ﴾ استفهامٌ، ومعناه التقرير (٢)، ثم بَيَّنَ ذلك الشيء فقال: ﴿ مِن نُطُفَةٍ خَلَقَهُ, فَقَدَّرَهُۥ ﴾ على ما يشاء من خَلْقه، أيْ: أوجد الله – تعالى – الإنسان بعد ذلك إيجادًا متقنًا محكمًا. ﴿ ثُمَّ ٱلسَّبِيلَ على ما يشرَهُ ﴾ أيْ: ثمَّ سهّل له سبيل الخروج من بطن أمه، أو بيَّن له سبيل الخير والشر.

﴿ ثُمَّ أَمَانُهُ وَأَقْبَرَهُ ﴾ جعله ذا قبر يُوارى فيه تكريمًا له، ولم يجعله كالبهائم (٣)، يقال: قَبرَ الميّتَ أي: دَفنَه، وأقبره إذا أمر بدفنه، أو مكّن غيره من دفنه. ﴿ ثُمَّ إِذَا شَآءَ أَنشَرَهُۥ ﴾ أحياه بعد موته.

للصف الأول الثانوي ــــه

<sup>(</sup>١) المقصود بالتعجب هنا: تعجيب الله لخلقه من كفر هذا الإنسان، أي: اعجبوا - أيُّها المؤمنون - من كُفره بالله تعالى مع وضوح دلائل ألوهيته، وبراهين وحدانيته، وكمال قدرته، ونفاذ مشيئته، وإنِّما قلنا ذلك؛ لأن التعجب حالة انفعالية تعرض للنفس عند مشاهدة ما خفى سببه، والله سبحانه مُنزَّهُ عن ذلك؛ لأنها من صفات المخلوقين.

<sup>(</sup>٢) الاستفهام التقريري: هو أن تطلب من المخاطب أن يُقرَّ بِما يُسأَلُ عنه نفيًا أو إثباتًا، لأي غرض من الأغراض التي يراد لها التقرير، كالإدانة واللوم ونحو ذلك، ومن أمثلته في القرآن الكريم، قوله تعالى: ﴿ أَلَرُ نَشَرَحُ لَكَ صَدَرَكَ ﴾، يعني: قد شرحنا لك صدرك يا محمد، وتقريره بذلك لكي يشكر هذه النعمة ويقدرها حق قدرها.

<sup>(</sup>٣) هذا من حفظ الله للإنسان، ومن تكريمه له؛ حيث جعل له قبرًا يستره ويواريه بعد موته، ولم يجعله يُرمى للسباع والحيوانات المفترسة، فما أعظم نعم الله على الإنسان، وما أشدَّ جحود الإنسان لربه، وكفره بنعمه عليه!



## ﴿ كَلَا لَمَا يَقْضِ مَا أَمَرَهُ. ﴿ ﴿ فَلْمَنظُرِ ٱلْإِنسَنُ إِلَى طَعَامِهِ عَ ﴿ أَنَا صَبَبَنَا ٱلْمَاءَ صَبًا ﴿ ثَا ثُمُ شَقَقْنَا ٱلْأَرْضَ شَقًا ﴿ فَأَبُنَنَا فِيهَا حَبَّا ﴿ فَا لَهُ مَا عَلَمُ وَلَا تَعْمِمُو ۚ وَالْمَعْمِمُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ مَا عَلَمُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّلَّا اللللَّا الللَّا الللَّلَّا اللللَّهُ اللَّهُ الللَّلَّا اللَّهُو

#### 

وبعد أن ذكّر الله الإنسان عن الكفر ﴿ لَمَّا يَقُضِ مَا أَمَهُ ، لم يفعل هذا الكافر ما أمره اللّه به من الإيمان. وبعد أن ذكّر الله الإنسان بنعمه عليه منذ النشأة الأولى، أمره بالتأمل والتفكر في هذه النّعم فقال تعالى: ﴿ فَلِينَظُرِ ٱلْإِنسَانُ إِلَى طَعَامِهِ ﴾ الذي يأكلُه ويحيا به كيف دبرنا أمره ﴿ أَنّا صَبَنا ٱلْمَاءَ صَبّا ﴾ يعني: المطر من السحاب، وقرأ عاصم وحمزة والكسائي: ﴿ أَنّا ﴾ بالفتح على أنه بدل اشتمال من ﴿ طَعَامِهِ ﴾ وقرأ غيرهم ﴿ إِنّا ﴾ بالكسر على الاستئناف (٢).

﴿ ثُمَّ شَقَقْنَا ٱلْأَرْضَ شَقّاً ﴾ بالنّبات، ﴿ فَأَنبُنّنَا فِيهَا حَبّا ﴾ كالبُرّ والشعير وغيرهما مما يتغذى به.

﴿ وَعِنَبًا ﴾ ثمرة الكرم (٣)؛ والمعنى: أخرج من الأرض الطعام والفاكهة.

﴿ وَقَضْبًا ﴾ وهو كل ما يؤكل من النبات رطبًا، كالقثَّاء والخيار ونحوهما، وسمي: قضبًا؛ لأنه يُقضب - أيْ: يُقطع - بعد ظهوره مرة بعد أخرى.

﴿ وَزَيْتُونًا وَغَلَا اللَّهُ وَحَدَآبِينَ غُلْبًا ﴾ بساتين غلاظ الأشجار جمع غَلْباء، وصَف به الحدائق لتكاثفها وكثرة أشجارها. ﴿ وَفَكِهَةً ﴾ لكم (٤) ﴿ وَأَبًّا ﴾ الأبُّ: العشب أو ما ترعاه البهائم. ﴿ مَنْعَا ﴾ مصدر، أيْ: منفعة ﴿ لَكُو وَلِأَنْعَلِمَ مُ ﴾.

<sup>(</sup>١) بدل الاشتمال: هو الذي يكون فيه البدل شيئًا متعلقًا بالمبدَل منه، وليس جزءًا منه، ويتصل به ضمير يعود على المبدل منه، ويكون مطابقًا له في التذكير والإفراد، وعلى هذه القراءة يكون (أنّا) بدلًا من (طعامه)، كأنه قال: فلينظر الإنسان إلى أنّا صببنا الماء صبًّا.

<sup>(</sup>٢) قراءة ابن كثير ونافع وأبي عمرو وابن عامر ويعقوب: (إنّا) بكسر الألف، على الاستئناف المبين لكيفية إحداث الطعام. (٣) العنب: هو الثمرة المعروفة بلذة طعمها في شكل عناقيد؛ وكان العرب قبل الإسلام يسمون العنب: كَرْمًا؛ لأنَّ الخمر المتخذ من العنب كان يحملهم على الكرم؛ فكره الشرع إطلاق هذه اللفظة على العنب وعلى شجر العنب؛ لأن العرب إذا سمعوا بعد الإسلام لفظة الكرم التي تَحمِل على الكرم والبذل والسخاء ربما تذكروا بها الخمر، فهيجت نفوسهم إليها، فوقعوا فيها أو قاربوا ذلك.

<sup>(</sup>٤) الفاكهة: اسم للثمار التي يتناولها الإنسان على سبيل التفكه والتلذذ.



## الموضوع الرابع أحوال الناس يوم القيامة



﴿ فَإِذَا جَآءَتِ ٱلصَّاخَةُ اللَّ يَوْمَ يَفِرُ ٱلْمَرَءُ مِنْ ٱخِيهِ اللَّ وَأُمِهِ وَأَبِيهِ اللَّ وَصَحِبَنِهِ وَسَالِمَ وَبَنِيهِ اللَّ الْمَرِي مِنْهُمْ يَوْمَهِذِ عَلَيْهَا عَبَرَةٌ اللَّا الْمَرِي مِنْهُمْ يَوْمَهِذِ عَلَيْهَا عَبَرَةٌ اللَّ الْمَرِي مِنْهُمْ يَوْمَهِذِ عَلَيْهَا عَبَرَةٌ اللَّ اللَّهُ اللْعُلِي الللْمُوالِمُ اللَّهُ اللِل

#### 

﴿ فَإِذَا جَآءَتِ ٱلصَّاَخَةُ ﴾ صيحة القيامة، سُمِّيت بذلك؛ لأنَّها تصخُّ الآذان؛ أيْ: تُصِمُّها لشدة صوتها، وهذا شرطٌ جوابه محذوف يدلُّ عليه قوله: ﴿ لِكُلِّ ٱمْرِي مِّنْهُمْ يَوْمَبِذِ شَأْنُ يُغْنِيهِ ﴾ أي: استقر لكل امرئ منهم.

﴿ يَوْمَ يَفِرُّ ٱلْمَرَءُ مِنْ أَخِيهِ ﴿ أَنِهِ ﴾ وأَبِيهِ ﴾ وسبب هذا الفرار: تبعاتٌ - أيْ: حقوق - بينه وبينهم، أو لاشتغاله بنفسه.

﴿ وَصَحِينِهِ ﴾ وزوجته ﴿ وَبَيهِ ﴾ بدأ بالأخ، ثم بالأبوين؛ لأنَّهما أقربُ منه، ثم بالصاحبة والبنين لأنهم أحبُّ.

﴿ لِكُلِّ ٱمْرِي مِّنْهُمْ يَوْمَهِدِ شَأْنٌ ﴾ في نفسه ﴿ يُغْنِيهِ ﴾ يكفيه عن الاشتغال بأيِّ أمرٍ آخر سواه.

﴿ وُجُوهٌ يَوْمَ إِذِ مُسْفِرَةٌ ﴾ مضيئة من قيام الليل، أو من آثار الوضوء، يقال: أسفر الصبح: إذا أضاء. ﴿ ضَاحِكَةٌ مُسْتَبْشِرَةٌ ﴾ أي: أصحاب هذه الوجوه - وهم المؤمنون - ضاحكون مسرورون.

﴿ وَوُجُوهُ مُ يَوْمَ إِذِ عَلَيْهَا عَبَرَةً ﴾ غُبار. ﴿ تَرَهَفُهَا قَنَرَةً ﴾ يعلو الغبرة سواد كالدخان، ولا ترى أقبح من اجتماع الغبرة والسواد في الوجه، ﴿ أُولَتِكَ ﴾ الإشارة لأهل هذه الحالة ﴿ هُمُ ٱلْكَفَرَةُ ﴾ في حقوق اللّه ﴿ ٱلْفَجَرَةُ ﴾ في حقوق الله أعلم.



## وجوه الإعراب في السورة الكريمة: ۗ

- وهذا قولُ البَصْريين، وإمَّا الفعل «عَبَسَ» وهذا قولُ الكوفيين. والمختارُ: مذهبُ البَصْريين لعَدَم الإضمارِ في الثاني، والتقدير: فَعَلَ هذَيْنِ الفِعلَيْنِ لأَنْ جاءَه الأعمى.
- قوله تعالى: ﴿ فِي صُحُفِ مُكرَّمَةٍ ﴾ صفة لـ ﴿ لَذَكِرَةٌ ﴾؛ أي: أنَّها مثبتة في صُحف منسوخة من اللّوح، أو خبرٌ لمبتدأ محذوف تقديره: هي في صُحف.
  - قوله تعالى: ﴿ قُئِلَ ٱلْإِنسَنُ ﴾ جملةٌ دعائية لا محل لها من الإعراب.
    - قوله تعالى: ﴿ فَإِذَا جَآءَتِ ٱلصَّآغَةُ ﴾ شرطٌ جوابه محذوف.

## القراءات وتوجيهها:

- قرأ عاصم: ﴿ فَنَنَفَعَهُ ﴾ بالنّصب جوابًا لـ(لعل)، وقرأ غيره بالرّفع: (فَتَنفَعُهُ) عطفًا على
   ﴿ يَذَّكُرُ ﴾.
- قوله تعالى: ﴿أَنَا صَبَنَا ٱلْمَاءَ صَبّا ﴾ قرأ عاصم وحمزة والكسائي: ﴿أَنَا ﴾ بالفتح على أنه بدل اشتمال من ﴿طَعَامِهِ ٤ ﴾، كأنه قال: فلينظر الإنسان إلى أنّا صببنا الماء صبًّا. وقرأ ابن كثير ونافع وأبو عمرو وابن عامر ويعقوب: (إنّا) بكسر الألف، على الاستئناف المبيّن لكيفية إحداث الطعام.



## من الأسرار البلاغية في السورة الكريمة:

- في قوله تعالى: ﴿ عَبَسَ وَتَوَلَّى ﴿ اللهُ أَن جَاءَهُ الْأَعْمَى ﴿ وَمَايُدُربِكَ لَعَلَهُ, يَزَّكُم ﴾ التفات من الغيبة في قوله تعالى: ﴿ وَمَايُدُربِكَ لَعَلَهُ, يَزَّكُ ﴾، وكان في قوله تعالى: ﴿ وَمَايُدُربِكَ لَعَلَهُ, يَزَّكُ ﴾، وكان مقتضى الظاهر أن يقول لرسوله: «عبست وتوليت»، ولكنه عدل عن ذلك؛ لطفًا به على في المُشَافَهة بتاء الخطاب من العتاب الصريح.
  - قوله تعالى: ﴿ تَصَدَّىٰ ﴾ و﴿ نَلَهَّىٰ ﴾ بينهما طباق(١١).
    - الاستفهام في قوله: ﴿ مَا أَنْفَرَهُ, ﴾ للتوبيخ.
  - الاستفهام في قوله تعالى: ﴿ مِنْ أَي شَيْءٍ خَلَقَهُ, ﴾ للتقرير.
- في قوله تعالى: ﴿ ثُمَّ ٱلسَّبِيلَ يَسَرَهُ, ﴾ كناية (٢)؛ حيث عبَّر بالسبيل عن خروج الجنين من بطن أمِّه.
- في قوله تعالى: ﴿ وَحَدَابِقَ غُلْبًا ﴾ مجاز مرسل (٣)؛ لأنَّ الحدائق نفسها ليست غليظة؛ بل الغليظ أشجارها.
- بين قوله تعالى: ﴿ وُجُوهٌ يَوْمَإِذِ مُسْفِرَةٌ ﴿ اللَّهِ مَالِكَةٌ مُسْتَبَشِرَةٌ ﴾ وقوله: ﴿ وَوُجُوهُ يَوْمَإِذِ عَلَيْهَا عَلَيْهَ عَلَيْهَا عَلَيْهُ عَلَيْهَا عَلَيْهَا عَلَيْهَا عَلَيْهَا عَلَيْهَا عَلَيْهَا عَلَيْهَ عَلَيْهَا عَلَيْهَ عَلَيْهَا عَلَيْ

<sup>(</sup>١) الطباق: هو الجمع بين الشيء وضدّه، نحو: الجمع بين السواد والبياض، والنهار والليل، والبرد والحر، أو الجمع بين فعلين متضادّين «أي: متعاكسين في المعنى»، مثل: «يُحْيِي وَيُمِيتُ».

<sup>(</sup>٢) الكناية: لفظ استعمل في غير معناه الأصلي مع جواز إرادة المعنى الأصلي. مثل: عَض الراسبُ على أنامله، كناية عن الندم، ولا مانع من إرادة عض الأنامل حقيقة.

<sup>(</sup>٣) المجاز المرسل: هو استعمال الكلمة في غير ما وُضعت له لعلاقة غير المشابهة مع قرينة مانعة من إرادة المعنى الحقيقي، وستدرسه مفصلًا في مادة البلاغة.

<sup>(</sup>٤) المقابلة: هي أن يأتي المتكلم بمعنيين متوافقين أو أكثر، ومن ثم يُؤتى بما يقابلها على الترتيب.



## 🐉 بعض مايستفاد من السورة الكريمة :

- مهمة الداعية هي التبليغ بالترغيب والترهيب، وليست مهمته إجبار الناس أو إلزامهم، ليتحولوا من الكفر إلى الإيمان.
  - جاء الإسلام ليكرِّم الإنسان ويرفع من إنسانيته إلى أعلى المراتب، فكرَّمه حيًّا وميتًا.
- ينبغي الإقبال على طالب العلم، والإنصات لصاحب السؤال، ما دام حريصًا على ذلك أكثر من غيره.
  - على الإنسان أن يشكر ربه على نعمه، وأن يبذل جهده في طاعته.
- علم الإنسان بضعفه وأصل خِلقته يقتضي الإيمان بالله الخالق الذي أوجد هذا الإنسان من عدم، وأسبغ عليه النّعم ظاهرة وباطنة.
  - الترغيب في الاستعداد ليوم القيامة بالأعمال الصالحة.





# المناقشة والتدريبات

### لًا: اجبعمًا يأتي:

- س١: بيِّن معنى الكلمتين الآتيتين: ﴿ عَسَ وَفَوَلَّ ﴾؟
  - ۲: لم عوتب النبي عَلَيْةٍ؟
- س٣: ما معنى ﴿ وَمَا يُدُرِبِكَ ﴾؟ وما المقصود بقوله: ﴿ لَعَلَهُ, يَزَّقَ ﴾؟ وما أصله؟ وما معنى
   ﴿ أَوْ يَذَكِّرُ ﴾؟ وما أصله؟
  - س٤: ما إعراب: ﴿ فَنَنفَعَهُ ٱلذِّكْرَىٰ ﴾ على قراءة عاصم وغيره من القراء؟
- س : علام يعود الضمير في قوله: ﴿ يَخُشَىٰ ﴾؟ وما المعنى على كلِّ قول؟ ما معنى ﴿ للَّهِٰ ﴾؟ وما أصله؟
- س٦: ما معنى ﴿ قُئِلَ ٱلْإِنسَنُ ﴾؟ وما المقصود بالإنسان؟ وما نوع الاستفهام في قوله: ﴿ مَا الْمُمْرَهُ, ﴾؟
  - س٧: ما معنى ﴿ أَنشَرَهُ ، ﴾ وما نوع ﴿ كَلَّا ﴾ وما معنى ﴿ لَمَّا يَقْضِ مَا أَمَرُهُ ، ﴾ ؟

## ثانيًا: أكمل ما يلي:

- 🗖 الأعمى هو ......
- سبب نزول قوله تعالى: ﴿ عَسَنَ وَتُوَلِّنَ ﴾ .....



| المقصود بقوله: ﴿ وَحَدَآبِقَ ﴾ ووصفت بقوله: ﴿ غُلْبًا ﴾              |  |
|----------------------------------------------------------------------|--|
| ﴿ الصَّاخَةُ ﴾ هي وسميت بذلك لأنها                                   |  |
| يفر المرء من أقاربه يوم القيامة لأن                                  |  |
| المصير الذي ينتظر الكفرة الفجرة                                      |  |
| جمع الله تعالى للكفرة الفجرة بين سواد وجوههم وبين ما يعلوها من غبار؛ |  |

### نا: وضِّح السر البلاغي في الآيات التالية:

- **قوله تعالى:** ﴿ عَبَسَ وَتَوَلَّقَ ﴾.
- قوله تعالى: ﴿ قُئِلَ ٱلۡإِنسَانُ مَاۤ ٱلۡفُرَهُۥ ﴾.
  - قوله تعالى: ﴿ مِنْ أَيِّ شَيْءٍ خَلَقَهُ, ﴾.

### رابعا: اذكر القراءات الواردة في الآيات التالية مع توجيهها:

- **قوله تعالى:** ﴿ فَنَنْفَعَهُ ٱلذِّكْرَيَّ ﴾.
  - قوله تعالى: ﴿ أَنَّا صَبَيْنًا ﴾.

## خامسًا اختر الإجابة الصحيحة مما بين القوسين:

- يعود الضمير في قوله: ﴿إِنَّهَا نَذَكِرَةٌ ﴾ إلى [السورة القصة الكفرة].
- قرأ قوله تعالى: ﴿ فَنَنفَعَهُ ٱلذِّكْرَىٰ ﴾ بالنَّصب [عاصم حمزة عمرو].
- عود الضمير في قوله تعالى: ﴿ يَخْشَىٰ ﴾ إلى [الله الكفار إليهما معًا].



## سادسًا بمساعدة معلّمك

حاول أن تتعرف المناسبة بين سورة عبس وسورة النازعات.

سابعًا اذكر بعض ما يستفاد من السورة

**−**‰~





#### بين يدي السورة الكريمة:

- اسم السورة: سميت هذه السورة الكريمة بسورة «التكوير» وهو إشارة لمدلول لفظة ﴿ كُوِرَتُ ﴾ الواردة في قوله تعالى: ﴿ إِذَا ٱلشَّمَسُ كُوِرَتُ ﴾.
  - 🗱 عدد آیاتها: عدد آیات سورة التکویر تسعٌ وعشرون آیة.
  - المفسرون على أن سورة التكوير مكيّةٌ. المفسرون على أن سورة التكوير مكيّةٌ.

### المحور الذي تدور عليه السورة:

- ☆ الحديث عن أمارات يوم القيامة وعلاماته، بأسلوب مؤثر يبعث في القلوب الخوف والوجل.
  - 🎇 التأكيد على أن هذا القرآن الكريم من عند الله تعالى- وليس من كلام البشر.
- الحديث عن الحوادث الكونية السماوية والأرضية التي تقع من أول يوم القيامة إلى ساعة الحساب.

### -,~~-



### الموضوع الأول أهوال يوم القيامة وأحوالها



﴿ إِذَا ٱلشَّمْسُ كُوِّرَتْ ۚ ۚ ۚ وَإِذَا ٱلنَّجُومُ ٱنكَدَرَتْ ۚ ۚ وَإِذَا ٱلْجِبَالُ سُيِّرَتْ ۚ ۚ وَإِذَا ٱلْجِسَارُ عُطِّلَتْ ۚ وَإِذَا ٱلْجِبَالُ سُيِّرَتْ ۚ وَإِذَا ٱلْجِسَارُ عُطِّلَتْ ۚ وَإِذَا ٱلْجِمَارُ سُجِّرَتْ ۚ ﴾ ٱلْوُحُوشُ حُشِرَتْ ۚ وَإِذَا ٱلْبِحَارُ سُجِّرَتْ ۚ ﴾

العمامة، إذا لُفَتها. ولفظ ﴿ الشَّمْسُ ﴾ مرفوع على أنه نائب عن الفاعل لفعل محذوف يفسره ما بعده، أي: إذا كُوِّرت الشمسُ كُوِّرت؛ لأن ﴿ إِذَا ﴾ يطلب الفعل؛ لما فيه من معنى الشرط(١).

﴿ وَإِذَا ٱلنَّجُومُ ٱنكَدَرَتَ ﴾ تساقطت. ﴿ وَإِذَا ٱلجِبَالُ سُيِرَتَ ﴾ عن وجه الأرض وأبعدت، أو سُيِّرت في الجو تسيير السحاب. ﴿ وَإِذَا ٱلْعِشَارُ ﴾ جمع عُشَراء، وهي الناقة التي أتى على حملها عشرة أشهر. ﴿ عُطِّلَتَ ﴾ أُهملت وتُركت بدون راعٍ يحميها؛ لاشتغال أصحابها بأنفسهم. ﴿ وَإِذَا ٱلْوُحُوشُ حُشِرَتً ﴾ جُمعت من كل ناحية للاقتصاص من بعضها لبعض، ثم تصير ترابًا. وعن ابن عباس ﷺ: حَشرُها: موتها.

﴿ وَإِذَا ٱلْبِحَارُ سُجِّرَتَ ﴾ أي: مُلئت، وفُجِّر بعضها إلى بعض وصارت بحرًا واحدًا. وقيل: مُلئت نيرانًا لتعذيب أهل النار(٢).

للصف الأول الثانوي ــــه

<sup>(</sup>١) يتكون أسلوب الشرط من ثلاثة أركان: أداة الشرط، وفعل الشرط، وجواب الشرط. ويكون حصول جملة جواب الشرط معتمدًا على حصول جملة فعل الشرط.

<sup>(</sup>٢) تشير هذه الآية الكريمة إلى حقيقة علمية تم اكتشافها في العصر الحديث، تؤكد أن بحار العالم في قاعها براكين نشطة تقذف الحمم المنصهرة وتُسَجِّر الماء وتحرقه، ولكن على الرغم من الحرارة العظيمة التي تطلقها فهي لا تستطيع تبخير الماء، وعلى الرغم من ثقل الماء وعمقه وكبر حجمه إلا أنه أيضًا لا يستطيع أن يطفئ هذه النيران!



### ﴿ وَإِذَا ٱلنَّفُوسُ زُوِجَتُ ﴿ وَإِذَا ٱلْمَوْءُ, دَهُ سُبِلَتُ ﴿ بِأَي ذَنْبٍ قَئِلَتْ ﴿ وَإِذَا ٱلشَّمَاءُ كُشِطَتْ ﴿ وَإِذَا ٱلنَّفُوسُ وَإِذَا ٱلْجَيَعِمُ سُعِرَتْ ﴿ وَإِذَا ٱلْجَنَّةُ أَزْلِفَتْ ﴿ عَلَى عَلِمَتْ نَفْسُ مَّا ٱحْضَرَتْ ﴿ فَا ﴾

#### 

﴿ وَإِذَا ٱلنَّفُوسُ زُوِّجَتَ ﴾ قُرِنت كلُّ نفس بشكلها؛ الصالحُ مع الصالح في الجنة، والطالحُ مع الطالح في النار، أو قُرِنت الأرواح بالأجساد، أو قُرِنت نفوس المؤمنين بالحور العين، ونفوس الكافرين بالشياطين.

﴿ وَإِذَا ٱلْمَوْءُ. دَهُ سُمِلَتُ ﴾ المدفونة حية، وكان بعض العرب يئدون البنات؛ خشية الإملاق (وهو الفقر). ﴿ بِأَيَ ذَنْ ِ قُلِلَتْ ﴾ سؤال الموءودة سؤال تلطف لتقول: بلا ذنب قُتلتُ.

أو سؤال توبيخ لقاتلها، قال الحسن: أراد اللّه أن يوبِّخ قاتلها؛ لأنها قُتلت بغير ذنبٍ، أو لتدل على قاتلها. وقوله: ﴿ بِأَيِ ذَنْ مِنْ لِا يُعذَبون، وعلى أن أطفال المشركين لا يُعذّبون، وعلى أن التعذيب لا يكون بلا ذنب.

﴿ وَإِذَا ٱلصَّحُفُ نُشِرَتَ ﴾ فُتحَت بعد أن كانت مطويّة، والمراد: صحف الأعمال تُطوى عند الموت، وتنشر يوم القيامة، ويجوز أن يُراد: نُشرت بين أصحابها أي: فُرِّقت بينهم. ﴿ وَإِذَا السَّمَاءُ كُثِطَتَ ﴾ قال الزَّجاج: «قُلعت كما يُقلع السقف» أي: زالت فلم يبق لها وجود.

﴿ وَإِذَا ٱلْجَحِيمُ شُعِرَتُ ﴾ أوقدت إيقادًا شديدًا، وتسعيرها: إيقادها بشدة.

﴿ وَإِذَا ٱلْجَنَّةُ أُزْلِفَتْ ﴾ قُرِّبت وأُدْنيت من المتقين، كقوله: ﴿ وَأُزْلِفَتِ ٱلْجَنَّةُ لِلْمُنَّقِينَ غَيْرَ بَعِيدٍ ﴾ (١)

﴿ عَلِمَتْ نَفْسُ ﴾ أي: كل نفس ﴿ مَّا أَحْضَرَتْ ﴾ من خير وشر، وهذا جواب ﴿ إِذَا ٱلشَّمَسُ كُوِرَتْ ﴾ وما بعدها.

<sup>(</sup>١) سورة ق، الآية: ٣١.



### الموضوع الثاني حقيقة الوحي القرآني



﴿ فَكَ أُقْسِمُ بِٱلْخُنَسِ اللهِ ٱلْكُنَسِ اللهِ وَٱلْيَلِ إِذَا عَسْعَسَ اللهِ وَٱلصَّبَحِ إِذَا نَنَفَسَ اللهِ إِنَّهُ، لَقَوْلُ رَسُولِ كَرِبِهِ اللهُ فَكَا أُقْسِمُ بِٱلْخُنَسِ اللهُ إِنَّهُ مُطَاعِ ثَمَّ أَمِينِ اللهُ ﴾

﴿ فَلَا أُقِيمُ ﴾ (لا) صلة لتأكيد القسم، وجواب القسم قوله: ﴿ إِنَّهُ لَقَوْلُ رَسُولِ كَرِيمٍ ﴾، ﴿ بِالْخُنِس ﴾ جمع خانِسة، وهي التي تَخْنس، أي: تختفي. ﴿ الْجُوارِ ٱلْكُنْسِ ﴾ الكواكب السيّارة، قال قتادة: هي النجوم تبدو بالليل وتخنس بالنهار، فتخفى فلا تُرى. وعن عليِّ ﴿ اللَّهُ الكواكب تخنس بالنهار فلا ترى، وتَكْنِس – أي: تستتر فتأوي إلى مجاريها.

﴿ وَٱلۡتِلِ إِذَا عَسْعَسَ ﴾ أقبل بظلامه، أو أدبر؛ فهو من الأضداد. ﴿ وَٱلصُّبِحِ إِذَا نَنَفَسَ ﴾ امتد ضوءه، ولمَّا كان إقبال الصبح يلازمه الرَّوح والنسيم جُعل ذلك نَفَسًا له مجازًا، وجواب القسم: ﴿ إِنَّهُ ، أَي: القرآن ﴿ لَقَوْلُ رَسُولِ ﴾ أي: جبريل على وإنما أضيف القرآن إليه؛ لأنَّه هو الذي نزل به ﴿ كَرِهِ ﴾ عند اللَّه عند ربه. ﴿ ذِى قُورَ ﴾ قدرة على ما يُكلَّف به، لا يعجز عنه ولا يضعف ﴿ عِندَ ذِى ٱلْعَرْشُ ﴾ عند اللَّه ﴿ مَكِنِ ﴾ ذي جاه ومنزلة، وقال: ﴿ عِندَ ذِى ٱلْعَرْشُ ﴾ ليدل على عظم منزلته ومكانته. ﴿ مُطَاعِ ﴾ أي: في السمَوات يطبعه مَنْ فيها، أو عند ذي العرش أي: عند اللَّه يطبعه ملائكته المقربون، يصدرون عن أمره ويرجعون إلى رأيه ﴿ مَ أُمِينِ ﴾ على الوحي.



﴿ وَمَا صَاحِبُكُم بِمَجْنُونِ ١٠ وَلَقَدْ رَءَاهُ بِالْأَفْقِ ٱلمُبِينِ ١٠ وَمَا هُوَ عَلَى ٱلْغَيْبِ بِضَنِينِ ١٠ وَمَا هُو بَقَوْلِ شَيْطَنِ مَا هُو عَلَى ٱلْغَيْبِ بِضَنِينِ ١٠ وَمَا هُو بِقَوْلِ شَيْطَنِ تَجَمُّمُ أَن يَشْتَقِيمَ ١٠ وَمَا تَشْآءُونَ إِلَا ذِكْرٌ لِلْعَالَمِينَ ١٠ لِمَن شَآءَ مِنكُمْ أَن يَشْتَقِيمَ ١٠ وَمَا تَشَآءُونَ إِلَا أَن يَشْآءَ اللهُ رَبُّ الْعَلَمِينَ ١٠ اللهُ رَبُّ ٱلْعَلَمِينَ ١٠ اللهُ رَبُّ ٱلْعَلَمِينَ ١٠ اللهُ مَن اللهُ مَنْ اللهُ مَنْ اللهُ مَنْ اللهُ مَنْ اللهُ مَنْ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ مَنْ اللهُ ا

#### 

﴿ وَمَا صَاحِبُكُم ﴾ يعنى: محمدًا ﴿ بِمَجْنُونِ ﴾ كما تزعم الكفرة، وهو عطف على جواب القسم ﴿ وَمَا هُو عَلَى ﴿ وَلَقَدُ رَءَاهُ ﴾ رأى محمدٌ جبريلَ عَلَى السَّاسِ على صورته ﴿ إِلْا أُفُقِ ٱلمُبِينِ ﴾ بمطلع الشمس ﴿ وَمَا هُو عَلَى اللَّهِ عَلَى الوحي ﴿ بِضَنِينِ ﴾ ببخيل، من الضَّنِّ وهو البخل، أي: لا يبخل بالوحي، كما يبخل الكهان رغبة في الحُلُوان – وهو ما يُعطاه الكاهن من أجر – بل يعلّمه كما عُلّم ولا يكتم منه شيئًا. وقرأ ابن كثير، وأبو عمرو، والكسائي: بالظاء (بِظَنين) بمعنى: متهم من الظّنَّة وهي التهمة، والمعنى: وما محمد عَلَيْ بمتهم فيما يبلغه عن ربه.

﴿ وَمَا هُوَ ﴾ وما القرآن ﴿ يِعَوِّلِ شَيْطَنِ رَجِعِ ﴾ طريد، وهو كقوله: ﴿ وَمَا نَازَلَتْ بِهِ ٱلشَّيَطِينُ ﴾ (١) أي: وليس هذا القرآن الكريم، المنزَّل على محمد عَلَيْكُ وقول شيطان مرجوم مسترق للسمع، وإنَّما هو كلام اللَّه تعالى الذي لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه. ﴿ فَأَيْنَ مَذْهَبُونَ ﴾ جملة معترضة بين ما سبقها، وبين قوله: ﴿ إِنْ هُوَ إِلَا ذِكُرُ لِلْعَامِينَ ﴾ والمقصود بها توبيخهم وتعجيزهم عن أن يأتوا ولو بحجة واحدة يدافعون بها عن أنفسهم. وقال الزَّجاج، معناه: فأيَّ طريق تسلكون أَبْيَن من هذه الطريقة التي بُينت لكم؟ وقال الجُنَيْد: فأين تذهبون عنا وإن من شيء إلا عندنا؟

﴿ إِنْ هُوَ إِلَّا ذِكْرٌ لِلْعَالَمِينَ ﴾ ما القرآن إلا عظة للخلق. ﴿ لِمَن شَآءً مِنكُمْ ﴾ بدل من (العالمين) ﴿ أَن يَسْتَقِيمَ ﴾ أي: القرآنُ ذكرٌ لمن شاء الاستقامة، يعني: أن الذين شاءوا الاستقامة بالدخول في الإسلام هم المنتفعون بالذكر، فكأنه لم يوعظ به غيرهم، وإنْ كانوا موعوظين به جميعًا. ﴿ وَمَا تَشَآءُونَ ﴾ الاستقامة ﴿ إِلَّا أَن يَشَآءَ اللَّهُ رَبُّ ٱلْعَالَمِينَ ﴾ مالك الخلق أجمعين.

<sup>(</sup>١) سورة الشعراء . الآية: ٢١٠.



## من وجوه الإعراب في السورة الكريمة:

- لفظ ﴿ ٱلشَّمْسُ ﴾ مرفوع على أنه فاعل لفعل محذوف يفسره ما بعده، أي: إذا كُوِّرت الشمسُ كُوِّرت.
- (لا) في قوله تعالى: ﴿ فَلاَ أُفِّيمُ ﴾ صلة لتأكيد القسم، وجواب القسم قوله: ﴿ إِنَّهُ ، لَقَوْلُ رَسُولِ
   كَرِيدٍ ﴾.
  - قوله تعالى: ﴿ وَمَا صَاحِبُكُم لِبِمَجْنُونِ ﴾ معطوف على جواب القسم.
- قوله تعالى: ﴿ فَأَيْنَ تَذَهَبُونَ ﴾ جملة معترضة بين ما سبقها وبين قوله: ﴿ إِنَّ هُوَ إِلَّا ذِكْرٌ لِلْعَالَمِينَ ﴾ والمقصود بها: توبيخهم وتعجيزهم عن أن يأتوا ولو بحجة واحدة يدافعون بها عن أنفسهم.
- قوله تعالى: ﴿ لِمَن شَآءَ مِنكُمُ أَن يَسْتَقِيمَ ﴾ بدلٌ من ﴿ لِلْعَنامِينَ ﴾ في قوله: ﴿ إِنْ هُوَ إِلَّا ذِكْرٌ لِلْعَامِينَ ﴾ أي: القرآنُ ذكرٌ لمن شاء الاستقامة.

### القراءات وتوجيهها:



قوله: ﴿ وَمَا هُوَ عَلَى ٱلْغَيْبِ بِضَنِينِ ﴾ قرأ الجمهور: ﴿ بِضَنِينِ ﴾ بمعنى: بخيل، مأخوذ من الضَّنِ وهو البخل، أي: لا يبخل الرسول الكريم على بالوحي كما يفعل الكهان، وقرأ ابن كثير، وأبو عمرو، والكسائي: بالظَّاء (بِظنين) بمعنى: متهم، من الظنَّة وهي التهمة، والمعنى: وما محمد عمره، فيما يبلغه عن ربه.

## من الأسرار البلاغية في السورة الكريمة:

- افتتاح السورة بـ (إذا) افتتاح مشوِّق؛ لأنَّها في كلام العرب تستعمل للمقطوع بحصوله.
- في قوله تعالى: ﴿ وَإِذَا ٱلْمَوْءُ, دَهُ سُبِلَتُ ﴿ إِنَّا إِلَي ذَنْ لِ قُلِلَتْ ﴾ توجيه السؤال إلى الموءودة توبيخ



وتخطئة للذي وَأَدهَا، وليكون جوابها شهادة على مَنْ وأدها، فيكون استحقاقه العقاب أشدَّ وأظهر.

- في قوله: ﴿ عَلِمَتْ نَفْسُ مَّا أَحْضَرَتْ ﴾ التنكير في ﴿ نَفْسُ ﴾ يفيد العموم، والمعنى: كلُّ نَفْسِ.
- في قوله: ﴿ وَٱلۡتِلِ إِذَا عَسْعَسَ ﴾ استعارة مكنية، فقد شبّه الليل بإنسان يقبل ويدبر، ثم حذف المشبه به وأشار إليه بشيء من لوازمه وهي كلمة «عسعس» أيْ: أقبل وأدبر.
- في قوله: ﴿ وَٱلصُّبْحِ إِذَا نَنَفَسَ ﴾ استعارة مكنية؛ حيث شبه الصبح بإنسان ثم حذف المشبه به
   وأتى بشيءٍ من لوازمه وهو التنفس، وإثبات التنفس قرينة، وإسنادها له تخييل.
- في قوله تعالى: ﴿إِنَّهُ, لَقَوْلُ رَسُولٍ كَرِيمٍ ﴾ أُضيف القرآن إلى جبريل عَلَيْكَ؛ لأنه هو الذي نزل به.
  - في قوله: ﴿ وَمَا صَاحِبُكُم بِمَجْنُونِ ﴾ كناية، كنى عن سيدنا محمدٍ ﷺ بكلمة ﴿ صَاحِبُكُم ﴾.

## بعض ما يستفاد من السورة الكريمة :

- تصوير هول يوم القيامة وبيان علاماتها الدالة على قرب وقوعها.
  - كمال عدله تعالى بين الخلائق.
- وجوب الإيمان بيوم القيامة، والحث على الاستعداد له بالعمل الصالح.
  - حرمة النفس الإنسانية.
  - بيان طلاقة قدرته سبحانه على الإيجاد والإفناء.
    - بيان شرف القرآن الكريم وعلو منزلته.
      - بیان فضل سیدنا جبریل کیکی ا
    - بيان فضل الرسول الأمين سيدنا محمد عليه.
    - مشيئة اللَّه نافذة لا يمكن أن تعارض أو تمانع.



# المناقشة والتدريبات

#### : أجبعمًا يأتي:

- س١: ما معنى ﴿ كُوِرَتُ ﴾؟ وما أصل التكوير؟ وما إعراب ﴿ إِذَا ٱلشَّمْسُ كُوِرَتُ ؟ وما معنى
   (﴿ ٱنكَدَرَتُ ﴾ ﴿ سُيِرَتُ ﴾).
- س٧: ما مفرد «عِشَارُ»؟ وما معناها؟ وما المراد بقوله: ﴿ وَإِذَا ٱلْمَوْءُ دَهُ سُبِلَتُ ﴾؟ ومَنْ هي الْمَوْ ءُودَة؟
  - **٣** نوع السؤال؟ وما سببه؟ الماذا كان العرب يئدون بناتهم؟ وما نوع السؤال؟ وما سببه؟
  - س٤: ما معنى ﴿ كُشِطَتُ ﴾؟ وما أصل الخنوس؟ وما معنى ﴿ عَسْعَسَ ﴾؟
    - **اسه:** ما المراد (بالغيب)؟ وما معنى ﴿ بِصَنِينِ ﴾؟

## ثانيًا: أكمل ما يلي:

- لفظ ﴿ ٱلشَّمْسُ ﴾ مرفوع على أنه.....
- «لا» في قوله: ﴿ فَلا أُقْمِمُ ﴾ مزيدة لـ....
- افتتاح السورة بـ (إذا) افتتاح ...... لأنَّها في كلام العرب تستعمل .......
  - التنكير في ﴿ نَفُسُ ﴾ يفيد .....، والمعنى: ......
- في قوله تعالى: ﴿إِنَّهُۥ لَقَوْلُ رَسُولِ كَرِيمٍ ﴾ أُضيف القرآن إلى جبريل عَلَيْكَ؛ لأنه......



### ثَالثًا: اذكر القراءات الواردة في:

قوله تعالى: ﴿ وَمَا هُوَ عَلَى ٱلْغَيْبِ بِضَنِينِ ﴾ مع توجيهها.

## رابعًا: وضِّح السر البلاغي فيما يأتي:

- **ق**وله: ﴿ بِأَيِّ ذَنْبٍ قُئِلَتْ ﴾.
- قوله: ﴿ وَٱلَّيْلِ إِذَا عَسْعَسَ ﴾.
- **قوله:** ﴿ وَٱلصُّبْحِ إِذَا نَنَفَّسَ ﴾.
- **قوله**: ﴿ وَمَا صَاحِبُكُم بِمَجْنُونِ ﴾.

### خامسًا: اختر الإجابة الصحيحة مما بين القوسين:

- المراد بقوله تعالى: ﴿ وَإِذَا ٱلصُّحُفُ نُشِرَتُ ﴾:
- [فُتحَت بعد أن كانت مطوية نُشرت بين أصحابها جميع ما سبق].
  - معنى قوله: ﴿ وَٱلَّيْلِ إِذَا عَسْعَسَ ﴾.

[أقبل بظلامه- أدبر- جميع ما سبق لأنه من الأضداد]

**ق**وله: ﴿ فَأَيْنَ تَذُهَبُونَ ﴾ جملة معترضة، المقصود بها:

[توبيخ المشركين وتعجيزهم عن أن يأتوا بحجة واحدة - سؤال المشركين عن مكان ذهابهم - بيان ضلال المشركين]



اعراب قوله: ﴿لِمَن شَآءَ مِنكُمْ ﴾:

[صفة - جملة حالية- بدل].

سادسًا: اذكر ما يُستفاد من السورة.

## سابعًا: ) من خلال مكتبة المعهد، وبمساعدة معلِّمك:

-3~~~<u>-</u>





#### بين يدي السورة الكريمة:

- اسم السورة: سميت هذه السورة الكريمة بسورة «الانفطار»، وهو إشارة لمدلول لفظة وانفَطَرَتُ الله الواردة في قوله تعالى: ﴿إِذَا ٱلسَّمَآءُ ٱنفَطَرَتُ ﴾.
  - 🛠 عدد آياتها: عدد آيات سورة الانفطار تسع عشرة آية.
  - النفطار مكيّة . المفسرون على أن سورة الانفطار مكيّة .

#### المحور الذي تدور عليه السورة:

#### يدور موضوع السورة حول عدة أمور:

- 🎇 وصف يوم القيامة، والاستدلال على وقوعه.
- الحديث عن بعض مظاهر قدرة الله في خلق الإنسان وغيره من المخلوقات كالسماء والكواكب وغيرها .
- التنبيه على أن هذه الحياة الدنيا زائلة، وأنه يعقبها موقف رهيب يلقى فيه الإنسان جزاء عمله، إن خيرًا فخيرٌ، وإن شرَّا فشرٌّ.
  - 🔆 وجوب الاستعداد لهذا اليوم الشديد.



#### الموضوع الأول من أهوال يوم القيامة



﴿إِذَا ٱلسَّمَآءُ ٱنفَطَرَتْ ١٠ وَإِذَا ٱلْكَوَاكِبُ ٱنتَرَتْ ١٠ وَإِذَا ٱلْبِحَارُ فُجِّرَتْ ١٠ وَإِذَا ٱلْفَبُورُ بَعْثِرَتْ ١٠ عَلِمَتْ نَفْسُ مَّا قَدَّمَتْ وَأَخَرَتْ ١٠ ﴾

#### 

﴿إِذَا ٱلسَّمَاءُ ٱنفَطَرَتُ ﴾ انشقت. ﴿ وَإِذَا ٱلْكُواكِبُ ٱننتَرَتْ ﴾ تساقطت متفرقة.

﴿ وَإِذَا ٱلْبِحَارُ فُجِّرَتَ ﴾ فُتح بعضُها إلى بعض وصارت بحرًا واحدًا. ﴿ وَإِذَا ٱلْقُبُورُ بُغَيْرَتَ ﴾ خرج ما فيها من الموتى مسرعين، وجواب (إذا): ﴿ عَلِمَتْ نَفَسُ ﴾ أي: كل نفس بَرَّة وفاجرة وقت حدوث هذه الأمور، وهو يوم القيامة ﴿ مَّا قَدَّمَتُ ﴾ ما عملت من طاعة ﴿ وَأَخَرَتُ ﴾ وتركت فلم تعمل، أو ما قدَّمت من الصدقات، وما أخرت من الميراث.





الموضوع الثاني تكريم الله للإنسان

النص القرآني:

﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلْإِنسَنُ مَا غَرَكَ بِرَيِكَ ٱلۡكَرِيمِ ۞ ٱلَّذِى خَلَقَكَ فَسَوَّىٰكَ فَعَدَلَكَ ۞ فِيٓ أَي صُورَةٍ مَّا شَآهَ رَكَّبَكَ ۞ كَلَّا بَلْ تُكَذِّبُونَ بِٱلِدِينِ ۞ ﴾ بَلْ تُكَذِّبُونَ بِٱلِدِينِ ۞ ﴾

﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلْإِنسَنُ ﴾ قيل: الخطاب لمنكري البعث ﴿ مَا غَرَّكَ بِرَبِكَ ٱلْكَرِيمِ اللهِ الخلق والتسوية أي: أيُّ شيء خدعك حتى ضيَّعت ما وجب عليك مع كرم ربك، حيث أنعم عليك بالخلق والتسوية والتعديل؟ وعنه على حين تلاها، قال: «غرَّه جهله»(۱). ﴿ فَسَوَّنكَ ﴾ فجعلك مستوي الخلق سالم الأعضاء ﴿ فَعَدَلكَ ﴾ فصيَّرك مُعتدلًا متناسب الخلق من غير تفاوت، فلم يجعل إحدى اليدين أطول، ولا إحدى العينين أوسع، أو جعلك معتدل الخلق تمشي قائمًا، لا كالبهائم.

﴿ فِي آُي صُورَةِ مَا شَآءً رَكَّبَكَ ﴾ (مَا) مزيدة للتوكيد أي: ركَّبك في صورة هي من أبهى الصور وأجملها، ولم تُعطف هذه الجملة كما عُطف ما قبلها؛ لأنَّها بيان لـ (عدَلك).

﴿ كُلَّا ﴾ ردع وزجر عن الاغترار بكرم اللَّه تعالى، فهي كلمة تفيد نفي شيء تقدم، وتحقق غيره ﴿ بَلْ تُكَذِّبُونَ بِٱلدِّينِ ﴾ وهو الجزاء، أو دين الإسلام فلا تصدقون ثوابًا ولا عقابًا.

#### **−**‰~

<sup>(</sup>١) أخرجه سعيد بن منصور في سننه (٢٤١٦) موقوفًا على سيدنا عمر بن الخطاب ١٠٠٠



#### الموضوع الثالث حفظ أعمال العباد



#### ﴿ وَإِنَّ عَلَيْكُمْ لَحَنفِظِينَ ﴿ أَن كِرَامًا كَنبِينَ ﴿ أَن يَعْلَمُونَ مَا تَفْعَلُونَ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ

#### CLANCE CONTROL OF THE CONTROL OF THE

﴿ وَإِنَّ عَلَيْكُمْ لَحَنفِظِينَ ﴾ أي: وإنّ عليكم ملائكة من صفاتهم أنهم يحفظون أعمالكم وأقوالكم، ويسجلونها عليكم.

﴿ كِرَامًا كَنِينَ ﴾ يعني: أنَّكم تُكذِّبون بالجزاء، والكاتبون يكتبون عليكم أعمالكم، لِتُجازوا بها. ﴿ يَعْلَمُونَ مَا تَفْعَلُونَ ﴾ لا يخفى عليهم شيء من أعمالكم، وفي تعظيم الكتبة بالثناء عليهم تعظيمٌ لأمر الجزاء، وأنَّه عند اللَّه من جلائل الأمور، وفيه إنذار وتهويل للمجرمين ولطف للمتقين. وعن الفضيل بن عِياض أنَّه كان إذا قرأها قال: «ما أشدَّها من آيةٍ على الغافلين»!

-3~~~-



#### الموضوع الرابع ثواب الأبرار وعقاب الفجار



المنظمة المنار. ﴿ يَصَّلَوْنَهَا يَوْمَ ٱلدِّينِ ﴾ يدخلونها ويقاسون حرّها يوم الجزاء.

﴿ وَمَا هُمْ عَنَّهَا بِغَآبِينَ ﴾ أي: لا يخرجون منها؛ كقوله تعالى: ﴿ وَمَا هُم بِخَرِجِينَ مِنْهَا ۖ ﴾ (١). ثمَّ عظَّم شأن يوم القيامة فقال: ﴿ وَمَا أَدَرَيْكَ مَا يَوْمُ ٱلدِّينِ ﴾ فكرَّر للتأكيد والتهويل.

ثمَّ فصَّل سبحانه جانبًا من أهوال ذلك اليوم بقوله: ﴿ يَوْمَ لَا تَمْلِكُ نَفْسُ لِنَفْسِ شَيْعًا ﴾ أي: لا أمر إلا تستطيع دفعًا عنها ولا نفعًا لها، وإنَّما تملك الشفاعة بالإذن. ﴿ وَٱلْأَمْرُ يَوْمَ بِذِ لِللَّهِ ﴾ أي: لا أمر إلا لله تعالى وحده فهو القاضي فيه دون غيره. واختتمت السورة الكريمة كما بدئت بالتهويل من شأن يوم القيامة؛ ليزداد العقلاء استعدادًا له.

#### **−**‰~

<sup>(</sup>١) المائدة، الآية: ٣٧.



# من وجوه الإعراب في السورة الكريمة:

- قوله تعالى: ﴿ عَلِمَتُ نَفْسُ مَّا قَدَّمَتْ وَأَخَرَتْ ﴾ جواب ﴿إِذَا ﴾.
- (مَا) في قوله تعالى: ﴿ فِي أَي صُورَةِ مَا شَآءَ رَكَّبَكَ ﴾ مزيدة للتوكيد، ولم تُعطف هذه الجملة كما عُطف ما قبلها؛ لأنَّها بيان لـ ﴿ فَعَدَلَكَ ﴾.
- ﴿ كَلَّا ﴾ في قوله: ﴿ كُلَّا بَلْ تُكَذِّبُونَ بِٱلدِّينِ ﴾ معناها: الردع والزجر عن الاغترار بكرم اللّه تعالى، وهي تفيد نفي شيء تقدم، وتحقق غيره.

## القراءات وتوجيهها:

- قرأ عاصم وحمزة والكسائي: ﴿فَعَدَلَكَ ﴾ بالتّخفيف، قال الفرَّاء: وجهه والله أعلم فَصَرَفك إلى أي صورة شاء إمّا حسن أو قبيح، أو طويل أو قصير.
- وقرأ الباقون: (فَعَدَّلَك) بالتشديد، يعني: فقَوَّمَك، وجعل خلقك معتدلًا، بدلالة قوله: ﴿ لَقَدْ خَلَقْنَا ٱلْإِنسَانَ فِي ٓ أَحْسَنِ تَقُويهِ ﴾ (١) أي: معتدل الخلق ليس منه شيء بزائد على شيء فيفسده.

# من الأسرار البلاغية في السورة الكريمة:

في قوله تعالى: ﴿ وَإِذَا ٱلْكُواكِبُ ٱنْتُرَتْ ﴾ استعارة مكنية؛ حيث شبّه الكواكب بجواهر متناثرة متفرقة، وحذف المشبه به، ورمز إليه بشيء من لوازمه، وهو الانتثار، على طريق الاستعارة المكنية.

<sup>(</sup>١) سورة التين، الآية: ٤.



- في قوله تعالى: ﴿مَا غَرَّكَ بِرَبِّكَ ٱلْكَرِيمِ ﴾ استفهامٌ يراد به التوبيخ والإنكار.
- في قوله تعالى: ﴿ كُلَّا بَلْ تُكَذِّبُونَ بِٱلدِّينِ ﴾ صيغة المضارع أَفَادَتْ أَن تكذيبهم بالجزاء متجدد لا يقلعون عنه.
- بين قوله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلْأَبْرَارَ لَفِي نَعِيمٍ ﴾، وقوله: ﴿ وَإِنَّ ٱلْفُجَّارَ لَفِي جَعِيمٍ ﴾ مقابلة؛ حيث قابل بين الأبرار والفجار، وبين النعيم والجحيم.
  - التنكير في قوله تعالى: ﴿ نَعِيمِ ﴾ و ﴿ جَعِيمِ ﴾ يفيد التعظيم والتهويل.
- التكرار في قوله تعالى: ﴿ وَمَا أَذَرَكَ مَا يَوْمُ ٱلدِّينِ ﴿ ثُمَّ مَا أَذَرَكَ مَا يَوْمُ ٱلدِّينِ ﴾ للتأكيد والتهويل.
- خُتمت السورة بقوله تعالى: ﴿ يَوْمَ لَا تَمْلِكُ نَفْسُ لِنَفْسِ شَيْئًا ﴾ للدلالة على التهويل من شأن هذا اليوم الشديد.

## بعض ما يستفاد من السورة الكريمة:

- يوم القيامة محقَّق الوقوع؛ لذا وجب الاستعداد له والعمل من أجله.
- كرَّم الله الإنسان حيث خلقه في أحسن صورة، وهذا يستوجب منه شكر نعم الله عليه.
  - على الإنسان ألا يغره إمهال اللَّه له وحلمه عليه، بل عليه المسارعة إلى التوبة.
    - اعمال العباد مسجلة مكتوبة إما لهم وإما عليهم.
    - جعل الله الجنة جزاءً للأبرار القائمين بحقوق الله وحقوق عباده.
      - اعد الله تعالى للفجار العذاب الأليم في ناريقاسون حرَّها.
- يوم القيامة لا يدفع فيه أحدٌ عن أحد، ولا ينفع أحدٌ أحدًا، ولا يشفع أحدٌ لأحدٍ إلا بإذن الله.
  - يزول كلُّ مُلْكٍ عن صاحبه يوم القيامة، ويبقى الأمر يومئذٍ لله، لا ينازعه فيه أحد .



# المناقشة والتدريبات

#### ولًا: ) أجب عمًا يأتي:

- التالية: س١: بيِّن معانى الكلمات التالية:
- [انْفَطَرَت انْتَثَرَت فُجِّرَتْ -بُعْثِرَتْ- قَدَّمَتْ أَخَّرتْ]
- ٣٢: ما جواب (إذا)؟ وما معنى ﴿ فَسَوَّٰ ٰ كَ ﴾ ؟ وما معنى ﴿ فَعَدَلُكَ ﴾ ؟ وما نوع (ما) في قوله:
   ﴿ فِي آُي صُورَةٍ مَّا شَآءَ رَكِّبَكَ ﴾ ؟
  - س٣: ماذا تفيد ﴿ كُلَّا ﴾ في قوله: ﴿ كُلَّا بَلْ تُكذِّبُونَ بِٱلدِّينِ ﴾؟ وما المراد بالدِّين؟
- سك: اذكر من السورة الكريمة ما يدل على أن هناك ملائكة من صفاتهم أنهم يحفظون أعمالكم.

## ثانيًا: اذكر القراءات الواردة في :

قوله: ﴿فَعَدَلَكَ ﴾ مع توجيه المعنى في كل قراءة.

## ثَالثًا: أكمل ما يلي:

- **-** ﴿ عَلِمَتُ نَفُسُ ﴾ أي: كلُّ نفسٍ ...... و..... وقت .....، وهو ......
  - الخطاب في قوله: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلْإِنسَانُ مَا غَرَّكَ بِرَبِّكِ ٱلْكَرِيمِ ﴾ لـ....
- معنی قوله: ﴿ كِرَامًا كَلِینِ ﴾ یكتبون علیكم...... لتجازوا......
- معنى قوله: ﴿ يَصَّلُونَهَا يَوْمَ ٱلدِّينِ ﴾ ..... و .... حرّها يوم .....
- التنكير في قوله: ﴿نَعِيمِ ﴾ و﴿جَحِيمِ ﴾ يفيد ...... و .....



## (ابعًا: $oldsymbol{\sqrt{ }}$ فو ( imes) أمام العبارات الآتية مع تصويب الخطأ: $oldsymbol{\sqrt{ }}$

| ( | ) | اختلف العلماء في عدد آيات سورة الانفطار.                                            |
|---|---|-------------------------------------------------------------------------------------|
| ( | ) | يدور موضوع السورة حول وصف يوم القيامة.                                              |
| ( | ) | معنى ﴿ فَسَوَّىٰكَ ﴾ : جعلك مستوي الخلق سالم الأعضاء.                               |
| ( | ) | (ما) في قوله: ﴿ فِي آُيِّ صُورَةٍ مَّا شَآءً رَّكِّبَكَ ﴾ مزيدة للتوكيد.            |
| ( | ) | الله عَلَمَ الله عَلَمَ الله الله الله الله الله الله الله الل                      |
| ( | ) | لا يتنافى قوله: ﴿ يَوْمَ لَا تَمْلِكُ نَفْسٌ لِّنَفْسِ شَيْتًا ﴾ مع الشفاعة بالإذن. |
|   |   |                                                                                     |
|   |   | امسًا: وضَّح السر البلاغي فيما يأتي:                                                |
|   |   | قوله تعالى: ﴿ وَإِذَا ٱلْكُواكِبُ ٱنْنُرَتُ ﴾.                                      |
|   |   |                                                                                     |
|   |   | قوله تعالى: ﴿ وَإِذَا ٱلْكُواكِبُ ٱنْثَرَتُ ﴾.                                      |

- أسلوب مقابلة.
- تنكيرًا يفيد التعظيم والتهويل.
  - أسلوب تكرار يفيد التأكيد.



## سابعًا: علل لما يأتي:

- لِمَ لَمْ يُعطف قوله: ﴿ فِيَ أَيِّ صُورَةٍ مَّا شَآءَ رَكَّبَكَ ﴾ كما عُطف ما قبله؟
  - اختتمت السورة الكريمة كما بُدئت بالتهويل من شأن يوم القيامة.
    - استعمال صيغة المضارع في قوله: ﴿ كُلَّا بَلْ تُكَذِّبُونَ بِٱلدِّينِ ﴾.

ثامنًا: اذكر بعض ما يستفاد من السورة.

-,~~-





#### بين يدي السورة الكريمة:

اسم السورة: سميت هذه السورة الكريمة بسورة «المطففين»؛ لافتتاحها بقوله تعالى: وَمَلُّ لِلْمُطَفِّفِينَ ﴾ وهم الذين يبخسون المكيال والميزان إما بالازدياد إن اقتضوا من الناس، وإما بالنقصان إن قضوهم أو وزنوا أو كالوالهم.

\* عدد آياتها: عدد آيات سورة المطففين ستٌ وثلاثون آية بلا خلاف.

🔆 زمان نزولها: اختُلف في زمان نزولها على ثلاثة أقوال:

أحدها: أنها مكيّة؛ وهذا ما رجحه ابن عطية وغيره من المفسرين.

والثاني: أنها مدنية؛ لأن أهل المدينة قبل الهجرة كانوا من أسوأ الناس كيلًا، وهذا ما جزم به ابن كثير.

والثّالث: أنها نزلت بين مكة والمدينة، وقد ارتضاه ابن عاشور، وهو قول حسن؛ لأن التطفيف كان منتشرًا في البلدين.





#### المحور الذي تدور عليه السورة:

- \* عُنِيَتْ هذه السورة كسائر السور المكية بأمور العقيدة.
- \* وعلى التخصيص عُنِيَتْ بأحوال يوم القيامة وأهوالها، وأمور الأخلاق الاجتماعية، وبيّنت نوعًا من الجرائم الاقتصادية هو التطفيف في الكيل والميزان، وعقوبة من يفعل ذلك.

**−**‰~



الموضوع الأول وعيد المطففين

النص القرآني:

### ﴿ وَنَكُ لِلْمُطَفِّفِينَ ١٤ اللَّهِ إِذَا ٱكْتَالُواْ عَلَى ٱلنَّاسِ يَسْتَوْفُونَ ١٤ وَإِذَا كَالُوهُمْ أَو وَزَنُوهُمْ يُخْسِرُونَ ٣٠

المناس، أي: كالوالهم أو وزنوا لهم، فحذف الجار وأوصل الفعل، وإنمالم يقل: أو الترفيقية الإنقاص المناس المناء المناس المناس المناس المناء المناس المناس المناس المناس المناس المناء المناس المناس المناس المناء المناء المناس المناس المناس المناء المناء المناء المناس المناء المناء المناء المناس المناء المناس المناء المناس المناس المناس المناء المناس المناس

ويحتمل أنَّ المطففين كانوا لا يأخذون ما يُكال ويُوزن إلا بالمكاييل، لتمكنَّهم بالاكتيال من الاستيفاء والسرقة؛ لأنهم يحتالون في الملء، وإذا أعطوا كالوا أو وزنوا لتمكُّنهم من البخس في النَّوعين (٢)، ﴿ يُغَيِّرُونَ ﴾ ينقصون، يُقال: خسر الميزان وأخسره.

<sup>(</sup>١) تقدير الكلام على هذا الوجه: اتزنوا أو وزنوهم، أيْ: طلبوا الوزن لأنفسهم أو وزنوا للناس، لكنه لم يذكر ذلك اكتفاءً بالمذكور.

<sup>(</sup>٢) مقصود المؤلف على الآية ذكرت الكيل فقط في جانب المطففين عندما يأخذون ويكون النفع راجعًا لهم، فهم لا يتعاملون فيما يخص مصلحتهم إلا بالكيل حتى ولو كان الذي يشترونه مما يوزن، وذلك لأنهم متمكنون من الغش والخداع في الاكتيال، أما في حال العطاء فهم يتعاملون بالكيل والميزان لتمكنهم من الخداع والسرقة في النوعين المكيل والموزون على حدِّ سواء.



### ﴿ أَلَا يَظُنُّ أُولَكَ إِكَ أَنَّهُم مَّبْعُوثُونَ الْ اليَّوْمِ عَظِيمٍ اللَّهِ يَوْمَ يَقُومُ ٱلنَّاسُ لِرَبِّ ٱلْعَالَمِينَ اللَّهُ

﴿ أَلَا يَظُنُّ أُولَكَيِكَ أَنَّهُم مَّبِعُونُونَ كَ لِيَوْم عَظِيمٍ ﴾ أدخل همزة الاستفهام على (لا) النافية توبيخًا، وليست (ألا) هذه للتنبيه، وفيه إنكار وتعجيب من حالهم في الاجتراء على التطفيف كأنهم لا يخطر ببالهم ولا يخمّنون تخمينًا أنَّهم مبعوثون.

﴿ لِيَوْمِ عَظِيمٍ ﴾ يعني: يوم القيامة، فهم مُحاسَبون على مقدار الذرة. وعن عبد الملك بن مروان: أنَّ أعرابيًّا قال له: لقد سمعتَ ما قال اللَّه في المطففين فما ظنُّك بنفسك وأنت تأخذ أموال المسلمين بلا كيل ولا وزن؟!

﴿ يَوْمَ يَقُومُ ﴾ نُصب بـ ﴿ مَّبْعُونُونَ ﴾.

﴿ لِرَبِّ ٱلْعَالَمِينَ ﴾ لأمره وجزائه، وعن ابن عمر ﴿ أَنَّه قرأ هذه السورة فلمَّا بلغ هنا بكي نحيبًا (١) وامتنع من قراءة ما بعده.

-3~~~-

<sup>(</sup>١) أي: بكي بكاءً شديدًا؛ من النَّحب، وهو أشد البكاء.



الموضوع الثاني عاقبة الفجّار

النص القرآني :

﴿ كَلَّاۤ إِنَّ كِنَبَ ٱلْفُجَّارِ لَفِي سِجِينِ ۚ ۚ وَمَآ أَذَرَىٰكَ مَا سِجِينُ ۗ ۗ كِنَبُّ مَّرَقُومٌ ۗ ۚ وَيَٰلُّ يَوْمَبِذِ لِلْمُكَذِّبِينَ ۗ أَلَّذِينَ يُكَذِّبُونَ بِيَوْمِ ٱلدِّينِ ۚ ۚ وَمَا يُكَذِّبُ بِهِۦۤ إِلَّا كُلُّ مُعْتَدٍ أَثِيمٍ ۚ ۚ إِذَا نُنْلَى عَلَيْهِ ءَايَنُنَا قَالَ أَسَطِيرُ ٱلْأَوَلِينَ ۚ ۖ ﴾

﴿ لَكَ ﴾ ردع وتنبيه، أي: ردع لهم عمَّا كانوا عليه من التطفيف والغفلة عن البعث والحساب، وتنبيهٌ لهم على أنَّه ممَّا يجب أن يُتاب عنه ويُندم عليه.

ثمَّ أتبعه وعيد الفجار على العموم فقال: ﴿إِنَّ كِنَّبَ ٱلْفُجَّارِ ﴾ صحائف أعمالهم.

﴿ لَفِي سِجِّينِ ﴾ سجين: كتاب جامع، هو ديوان الشر، دوَّن اللَّه فيه أعمال الشياطين والكفرة من الجن والإنس، وسمي: سِجِّينًا فِعِّيلًا من: السَّجْن وهو الحبس والتضييق؛ لأنَّه سبب الحبس والتضييق في جهنم، أو لأنَّه مطروح تحت الأرض السابعة في مكان مظلم.

﴿ وَمَاۤ أَذَرَكَ مَاسِعِينُ ﴿ كَنَبُ مَرَقُومٌ ﴾ بيّنُ الكتابة، أو مُعْلَم يَعلَم مَنْ رآه أنّه لا خير فيه. مأخوذ مِن رَقْم الثياب، أيْ: علامتها.

﴿ وَيْلُ يَوْمَهِ ذِلِهُ كُذِينَ ﴾ وعيد وتهديد لأولئك المنكرين للبعث يوم يخرج المكتوب. ﴿ اللَّذِينَ يُكَذِّبُونَ بِيَوْمِ ٱلدِّينِ ﴾ الجزاء والحساب.

﴿ وَمَا يُكَذِّبُ بِهِ ۚ ﴾ بذلك اليوم ﴿ إِلَّا كُلُّ مُعْتَدٍ ﴾ مجاوز للحد. ﴿ أَثِيمٍ ﴾ مكتسب للإثم. ﴿ إِذَا نُنْكَى عَلَيْهِ ءَايَنُنَا ﴾ أي: القرآن ﴿ قَالَ أَسَطِيرُ ٱلْأَوّلِينَ ﴾ أي: أحاديث المتقدمين، وأخبار القدماء، جمع أسطورة، مثل: أحدوثة وأحاديث.



# ﴿ كَلَّا بَلْ رَانَ عَلَى قُلُوبِهِم مَّا كَانُواْ يَكْسِبُونَ ﴿ كَالَا إِنَّهُمْ عَن رَبِّهِمْ يَوْمَ إِذِ لَمَحْجُوبُونَ ۞ ثُمَّ إِنَّهُمْ لَصَالُوا الْجَحِيمِ ۞ ثُمَّ مُقَالُ اللَّذِي كُنتُم بِهِ عَلَى قُلُوبِهِم مَّا كَانُواْ يَكْسِبُونَ ۞ ﴾ هنذا الَّذِي كُنتُم بِهِ عَثَكَذِبُونَ ۞ ﴾

﴿ كَلَّ ﴾ ردع للمعتدي الأثيم عن هذا القول ﴿ بَلُّ ﴾ نفي لما قالوا: ﴿ رَانَ عَلَى قُلُوبِهِم مَّا كَانُواْ يَحْسِبُونَ ﴾ غطَّاها كَسْبُهم أي: غلب على قلوبهم حتى غمرها ما كانوا يكسبون من المعاصى.

قال الحسن: «الرَّان: هو الذنب بعد الذنب حتى يَسْوَدَّ القلب». وقال الضحاك: «الرَّيْن: موت لقلب».

﴿ كُلَّا ﴾ ردع عن الكسب الرَّائن على القلب ﴿ إِنَّهُمْ عَن رَّبِّمْ ﴾ عن رؤية ربهم ﴿ يَوْمَإِذِ لَمَحْجُوبُونَ ﴾ لممنوعون.

قال الزَّجاج: في الآية دليل على أنَّ المؤمنين يرون ربهم، وإلا لا يكون التخصيص مفيدًا(١).

وقال الحسين بن الفضل: كما حجبهم في الدنيا عن توحيده، حجبهم في الآخرة عن رؤيته.

وقال مالك بن أنس: لمَّا حجب أعداءه فلم يروه، تجلَّى لأوليائه حتى رأوه.

﴿ ثُمَّ إِنَّهُمْ لَصَالُوا ٱلْجَحِيمِ ﴾ ثمَّ بعد كونهم محجوبين عن ربهم لداخلون النار.

﴿ ثُمَّ مُقَالُ هَذَا ٱلَّذِى كُنتُمُ بِهِ عُكَدِّبُونَ ﴾ أي: هذا العذاب هو الذي كنتم تكذبون به في الدنيا وتنكرون وقوعه.

#### -3~~~-

(١) مذهب أهل السنة «السادة الأشاعرة والماتريدية»: هو إثبات الرؤية، ولم يخالف في هذا إلا بعض الفِرق التي لا تنهض أدلتها لنفي الرؤية، واستدل أهل السنة على ثبوت الرؤية بالآيات القرآنية، والأحاديث النبوية، والأدلة العقلية.

<sup>-</sup> فمن القرآن: قوله تعالى: ﴿ وُجُوهُ يُومَيِدِ نَاضِرَةً ﴿ اللَّهِ اللَّهِ رَبِّهَا نَاظِرَةٌ ﴾ [القيامة: ٢٢، ٢٣].

<sup>-</sup> ومن الحديث: قول النبي عَلَيْكِي : «ترون ربكم كما ترون القمر ليلة البدر لا تُضارُّون في رؤيته»، ووجه الاستدلال: أن الرؤية إذا أطلقت إطلاقًا ومثلت برؤية العيان لم يكن معناها إلا الرؤية بالعيان.

<sup>-</sup> وأما دليل العقل: فإنه ليس موجود إلا وجائز أن يريناه الله وعالى الله عن وجل موجودًا مثبتًا كان غير مستحيل أن يرينا نفسه وعجان أى: في الآخرة إن شاء الله.







﴿ كُلَّا إِنَّ كِنْبَ ٱلْأَبْرَارِ لَفِي عِلِيِّينَ ﴿ وَمَا أَدْرَبْكَ مَا عِلِيُّونَ ﴿ كِنَبُ مَّ مُؤُمُّ ۞ يَشْهَدُهُ ٱلْمُقَرُّونَ ۞ إِنَّ ٱلْأَبْرَارَ لَفِي عِلِيِّينَ ﴾ وَمَا أَدْرَبْكَ مَا عِلِيُّونَ ۞ كِنَبُ مَّ مُؤُمُّ ۞ يَشْهَدُهُ اللَّهَرَونَ ۞ يَعْرِفُ فِي وَجُوهِ هِمْ نَضْرَةَ ٱلنَّعِيمِ ۞ يُسْقَوْنَ مِن تَرِحِيقٍ مَّخْتُومٍ ۞ خِتَمُهُ، مِسْكُ وَفِي ذَلِكَ فَلْيَتَنَافِسِ ٱلْمُنْنَفِسُونَ ۞ ﴾

النين المعنون بالبعث. قال الحسن: البَرُّ: الذي لا يُؤذي الذّرَّ، ولا يضمر الشر.

﴿ لَفِي عِلِيِّينَ ﴾ هو عَلَم لديوان الخير الذي دُوِّن فيه كلُّ ما عملته الملائكة وصالحو الإنس والجن، وأصل ﴿ عِلْيِّينَ ﴾ من العلو سُمي به؛ لأنَّه سبب الارتفاع إلى أعالي الدرجات في الجنة، أو لأنَّه مرفوع في السماء السابعة تكريمًا له.

﴿ وَمَا أَدَّرَىٰكَ ﴾ ما الذي أعلمك يا محمد عَلَيْ ﴿ مَا عِلْيُونَ ﴾ أيُّ شيء هو؟

﴿ كِنَابُ مَرَقُومٌ ﴾ كتاب الأبرار كتاب واضح بيِّن. ﴿ يَشْهَدُهُ ٱلْمُقْرَقُونَ ﴾ تحضره الملائكة.

﴿ إِنَّ ٱلْأَبْرَارَ لَفِي نَعِيمٍ ﴾ تَنَعُّم في الجنان ﴿ عَلَى ٱلْأَرْآبِكِ ﴾ الأَسِرّة ﴿ يَنْظُرُونَ ﴾ إلى كرم اللَّه ونعمه، وإلى أعدائهم كيف يُعذَّبون. ﴿ تَعۡرِفُ فِي وُجُوهِهِمۡ نَضْرَةَ ٱلنَّعِيمِ ﴾ بهجة التنعم.

﴿ يُسْقَوْنَ مِن رَّحِيقِ ﴾ شرابٍ خالص لا غشَّ فيه ﴿مَّخْتُومٍ ﴾ مسدودٍ لم تمسه يد قبل أيدي هؤلاء الأبرار، ﴿ خِتَنهُ وُ مِسْكُ ﴾ تُختم أوانيه بمسك بدل الطين الذي يُختم به الشراب في الدنيا.

أمر اللَّه تعالى بالختم عليه إكرامًا لأصحابه، أو ختامه مسك، أي: مقطعه (منتهاه) رائحة مسك، أي: توجد رائحة المسك عند خاتمة شربه ﴿وَفِى ذَلِكَ ﴾ الرحيق أو النعيم ﴿فَلْيَتَنَافِسُ ٱلْمُنْنَفِسُونَ ﴾ فليرغب الراغبون، وذلك إنما يكون بالمسارعة إلى الخيرات، والانتهاء عن السيئات.



#### ﴿ وَمِنَ اجْهُ مِن تَسْنِيمٍ اللَّهِ عَيْنًا يَشْرَبُ بِهَا ٱلْمُقَرَّبُونَ ﴾

#### 

﴿ وَمِنَاجُهُ ، أي: مزاج الرحيق، والمزاج والمزج: الشيء الذي يُمزج بغيره، والمزج: خلط أحد الشيئين بالآخر ﴿ مِن تَسُنِيمٍ ﴾ هو عَلَم لِعَينٍ بعينها تجري من الأعلى إلى الأسفل، سميت بالتسنيم؛ لأنها أرفع شراب في الجنة، أو لأنها تأتيهم من فوق وتَنْصَبُّ في أوانيهم.

﴿ عَيْنًا ﴾ حال أَوْ نُصِبَ على المدح ﴿ يَشَرَبُ بِهَا ﴾ أي: منها، ﴿ ٱلْمُقَرَّبُونَ ﴾ هم الأبرار السابق ذكرهم.

عن ابن عباس وابن مسعود عصم : «يشربها المقربون خالصةً، وتُمزج لأصحاب اليمين».









﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ أَجْرَمُوا ﴾ كفروا ﴿ كَانُوا مِنَ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ يَضْحَكُونَ ﴾ في الدنيا استهزاء بهم، ﴿ وَإِذَا مَرُّواْ مِنْ اللَّذِينَ ءَامَنُواْ يَضْحَكُونَ ﴾ في الدنيا استهزاء بهم، ﴿ وَإِذَا مَرُّواْ مِنْ اللَّهِمِ اللَّهِمِ اللَّهِمِ اللَّهِمِ اللَّهِ اللَّهِمِ اللَّهِ اللَّهِمِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّ

﴿ وَإِذَا ٱنقَلَبُواْ إِلَىٰ آهَلِهِمُ ﴾ أي: إذا رجع الكفار إلى منازلهم ﴿ أَنقَلَبُواْ فَكِهِينَ ﴾ متلذذين بذكرهم والسخرية منهم. وقرأ عاصم قوله: ﴿ فَكِهِينَ ﴾ بدون ألف، وهو جمع فكه، صفة مشبهة، وقرأ الجمهور: (فَاكِهِينَ) اسم فاعل من فَكِه – بزنة – فَرِحٍ – إذا مزح في كلامه ليَضحك أو يُضحِك غيره. ﴿ وَإِذَا رَأُوهُمْ مُ ﴾ وإذا رأى الكافرون المؤمنين ﴿ قَالُواْ إِنَّ هَنَوُلاَ مِ لَضَالُونَ ﴾ أي: خدع محمد هؤلاء فضَلُوا وتركوا اللذات؛ لما يرجونه في الآخرة من الكرامات، فقد تركوا الحقيقة بالخيال، وهذا هو عين الضلال.

﴿ وَمَا أُرْسِلُوا ﴾ وما أرسل الكفار ﴿ عَلَيْهِمْ ﴾ على المؤمنين ﴿ حَافِظِينَ ﴾ يحفظون عليهم أحوالهم ويرقبون أعمالهم، بل أُمروا بإصلاح أنفسهم، فاشتغالهم بذلك أولى بهم من تَتَبُّع غيرهم وتسفيه أحلامهم.

﴿ فَٱلْيُوْمَ ﴾ أي: يوم القيامة ﴿ الَّذِينَ ءَامَنُواْ مِنَ ٱلْكُفَّارِ يَضْحَكُونَ ﴾ بسبب استهزاء الذين أجرموا من المؤمنين في الدنيا، كافأ اللَّه تعالى المؤمنين على صبرهم، فجعلهم يوم القيامة يضحكون من الكفار



حين يرونهم أذلاء مهانين، كما كان الكفار يضحكون من المؤمنين في الدنيا.

﴿ عَلَى ٱلْأَرَآبِكِ يَنْظُرُونَ ﴾ في محل نصب على الحال. أي: يضحكون منهم ناظرين إليهم وإلى ما هم فيه من الهوان بعد العزة والاستكبار وهم على الأرائك آمنون. وقيل: يفتح للكفار باب إلى الجنة فيقال لهم: هَلُمُّوا إلى الجنَّة، فإذا وصلوا إليها أُغلق دونهم، فيضحك المؤمنون منهم.

﴿ هَلْ ثُوِّبَ ٱلْكُفَّارُ مَا كَانُوا لَهُ عَلُونَ ﴾ هل جُوزوا بسخريتهم بالمؤمنين في الدنيا إذا فُعل بهم ما ذُكر؟





## من وجوه الإعراب في السورة الكريمة:

- قوله: ﴿وَيَلُ لِلمُطَفِّفِينَ ﴾ مبتدأ وجار ومجرور متعلق بمحذوف خبر.
- الضمير المنصوب في قوله: ﴿ وَإِذَا كَالُوهُمْ أَو وَّزَنُوهُمْ ﴾ راجعٌ إلى النَّاس.
  - قوله: ﴿ يَوْمَ يَقُومُ ٱلنَّاسُ ﴾ منصوب بقوله: ﴿ مَّبْعُوثُونَ ﴾.
- الضمير في قوله: ﴿ وَمِنَ اجْهُ ، ﴾ يعود إلى الرحيق المذكور في قوله: ﴿ يُسْقَوْنَ مِن رَّحِيقِ مَن رَّحِيقِ مَن مَّحْتُومٍ ﴾.
  - قوله: ﴿عَيْنًا ﴾ حال، أو منصوب على المدح.
  - قوله: ﴿ عَلَى ٱلْأَرْآبِكِ يَنظُرُونَ ﴾ في محل نصب على الحال.

# القراءات وتوجيهها:

قرأ عاصم قوله: ﴿ فَكِهِينَ ﴾ بدون ألف، وهو جمع فَكِه، صفة مشبهة، وقرأ الجمهور:
 (فَاكِهِينَ) اسم فاعل من فَكِهٍ - بزنة - فَرِحٍ - إذا مزح في كلامه ليَضحك أو يُضحِك غيره.

# من الأسرار البلاغية في السورة الكريمة:

- تنكير ﴿ وَمَلُ ﴾ في قوله: ﴿ وَمَلُ لِلْمُطَفِّفِينَ ﴾ للتهويل والتفخيم.
- مجيء حرف الجرِّ ﴿عَلَى ﴾ في قوله ﴿ أَكَالُواْ عَلَى ٱلنَّاسِ ﴾ بدلًا من حرف الجرِّ «من»؛ للدلالة على أنَّ اكتيالهم من النَّاس كان اكتيالًا يضرهم، ويتحاملون فيه عليهم.



- ويجوز أن يتعلق ﴿عَلَى ﴾ بـ ﴿يَسْتَوْفُونَ ﴾ وقُدِّم المفعول على الفعل الإفادة الاختصاص،
   أي: يستوفون على الناس خاصة.
  - بين قوله: ﴿ يَسْتَوْفُونَ ﴾ و ﴿ يُخْسِرُونَ ﴾ طباق.
- أدخل همزة الاستفهام على «لا» النافية في قوله: ﴿ أَلَا يَظُنُ أُولَكَيِكَ أَنَّهُم مَّبَعُوثُونَ ﴾ للتوبيخ، وفيه إنكار وتعجيب من حالهم في الاجتراء على التطفيف، كأنهم لا يخطر ببالهم ولا يخمّنون تخمينًا أنَّهم مبعوثون.
  - في قوله: ﴿ يَوْمَ يَقُومُ ٱلنَّاسُ ﴾ التعبير بالمضارع لاستحضار الحال.
- في قوله: ﴿ كُلَّا إِنَّ كِنَبَ ٱلْفُجَّارِ لَفِي سِجِينِ ﴿ وَمَا أَذَرَنكَ مَا سِجِينٌ ﴾ سُمِّي الكتاب الجامع لأعمال الشياطين والكفرة من الجن والإنس: سِجِّينًا فِعِيلًا من: السَّجْن وهو الحبس والتضييق؛ لأنَّه سبب الحبس والتضييق في جهنم، أو لأنَّه مطروح تحت الأرض السابعة في مكان مظلم.
- في قوله: ﴿ ثُمَّ مُقَالُ هَذَا ٱلَّذِى كُنتُمُ بِهِ عَكَذِّبُونَ ﴾ للذم واللوم والتوبيخ لا لبيان الجزاء الذي ينتظر كلَّ من عاند.
- في قوله: ﴿ كُلَّا إِنَّ كِنْبَ ٱلْأَبْرَارِ لَفِي عِلْيِّينَ ﴾ سُمِّي بذلك ديوان الخير الذي دُوِّن فيه كلُّ ما عملته الملائكة، وصالحو الإنس والجن، وأصله من العلو؛ لأنَّه سبب الارتفاع إلى أعالي الدرجات في الجنة، أو لأنَّه مرفوع في السماء السابعة تكريمًا له.
  - الاستفهام في قوله: ﴿ وَمَا أَدْرَبْكَ مَا عِلْيُونَ ﴾ تفخيم وتعظيم لمراتب الأبرار.
- في قوله: ﴿ إِنَّ ٱلْأَبْرَارَ لَفِي نَعِيمٍ ﴿ ثَنَ عَلَى ٱلْأَرَآبِكِ يَنْظُرُونَ ﴿ ثَا تَعْرِفُ فِي وُجُوهِهِمْ نَضَّرَهَ ٱلنَّعِيمِ ﴾ إطناب بذكر أوصاف المتقين ومقر نعيمهم.
- في قوله: ﴿ خِتَنْمُهُ مِسْكُ ﴾ تشبية بليغ، أي: كالمسك في الطّيب والبهجة، حذف منه أداة التشبيه ووجه الشبه.



#### بعض ما يستفاد من السورة الكريمة:



- الوعيد الشديد للذين يبخسون الناس بالمكيال والميزان، أو يأخذون أموال غيرهم عَنْوة أو سرقة.
  - الإيمان بالبعث والجزاء رادع للإنسان عن المعاصى والسيئات.
    - إثبات رؤية المؤمنين لربهم يوم القيامة.
- اعمال العباد مسجَّلة في كتاب سواء كانت خيرًا أم شرًّا، وسيكون الجزاء من جنس العمل.
  - كلما تكرر الذنب اسود القلب حتى يؤدى ذلك إلى موت القلب وفساده.
    - الأبرار هم أهل الجنة، ومكانهم في أعلى الجنان.
    - الحث على التسابق والمبادرة إلى اللَّه بالأعمال الصالحة.
- يكافئ الله تعالى المؤمنين يوم القيامة على صبرهم، فيجعلهم يضحكون من الكفار حين يرونهم أذلاء مهانين، كما كان الكفار يضحكون من المؤمنين في الدنيا.





# المناقشة والتدريبات

#### أولًا: أجب عمًا يأتي:

- الله المراد بقوله تعالى: ﴿ الله الله ؟ وما معنى التطفيف؟ وما المراد بقوله تعالى: ﴿ اللَّذِينَ إِذَا الْكَالُواْ عَلَى النَّاسِ يَسْتَوْفُونَ ﴾ ؟
- س۲: لِمَ أبدل﴿ عَلَى ﴾ مكان «من» في قوله: ﴿ ٱلَّذِينَ إِذَا ٱلْحَالُواْ عَلَى ٱلنَّاسِ يَسْتَوْفُونَ ﴾؟ ولِمَ قدم المفعول على الفعل؟
- ٣: ما مرجع الضمير المنصوب في قوله: ﴿ وَإِذَا كَالُوهُمْ أَو وَّزَنُوهُمْ ﴾؟ وما المعنى على ذلك؟
- س٤: ما الغرض من ﴿ كُلَّا ﴾ في قوله تعالى: ﴿ كُلَّا إِنَّ كِئَبَ ٱلْفُجَّارِ لَفِي سِجِينِ ﴾؟ وما المراد بها؟
- س٥: ما معنى قوله: ﴿إِنَّ كِئَبَ ٱلْفُجَّارِ لَفِي سِجِينٍ ﴾ ؟ وما المراد بالسِّجين ؟ ولِمَ سمي بذلك؟

### ثانيًا: اذكر القراءات الواردة في قوله:

انفَلَبُوا فَكِهِينَ ﴾ مع توجيه كل قراءة.

## ثَالثًا: الكمل ما يلي:

- التطفيف: الإنقاص في ...... أو ..... والمراد: الذين يبخسون حقوق الناس في ..... و ... و ... و ... و ... في ... و ..
- قوله: ﴿ يَوْمَ يَقُومُ ﴾ منصوب بـ...، وقوله: ﴿ لِرَبِّ ٱلْعَالَمِينَ ﴾ أي: ....، و...



|         | <br>معنى: ﴿ إِذَا نُنْكَى عَلَيْهِ ءَايَنْنَا ﴾ أي ﴿ قَالَ أَسَطِيرُ ٱلْأَوْلِينَ ﴾ أي: أح | أحادين        | ك                 |
|---------|--------------------------------------------------------------------------------------------|---------------|-------------------|
|         | وأخبار جمع                                                                                 |               |                   |
|         | قال الضَّحاك: الرَّين:                                                                     |               |                   |
|         | معنى: ﴿إِنَّهُمْ عَن رَّبِّهِمْ ﴾ عن ربهم ﴿ يَوْمَ إِذِ لَّمَحْجُوبُونَ ﴾ أي               | • • • • • • • |                   |
|         | أصل ﴿عِلِّيِّينَ ﴾ من سُمي به؛ المأنَّه                                                    | فح            | , الجنة أو لأنَّه |
|         | تكريمًا له.                                                                                |               |                   |
| رابعًا: | ضع علامة $()$ أو $(\times)$ أمام العبارات الآتية مع تصويب الخطأ:                           |               |                   |
| _       | w                                                                                          |               | ,                 |
|         | معنى قوله: ﴿ كِنْبُ مَّرَّهُومٌ ﴾ أيْ: كتاب واضح بيِّن.                                    | )             |                   |
|         | المراد بقوله: ﴿ مِن تَسَنِيمٍ ﴾ نهرٌ في الجنة.                                             | )             | (                 |
| •       | إعراب قوله: ﴿عَيْنًا ﴾ تمييز أو مفعول به.                                                  | )             | (                 |
|         |                                                                                            |               |                   |
|         | لم يُرسل الكفار على المؤمنين ليحفظوا عليهم أحوالهم.                                        | )             | (                 |
| •       |                                                                                            | )             | (                 |
| •       | لم يُرسل الكفار على المؤمنين ليحفظوا عليهم أحوالهم.                                        | )             |                   |

## خامسًا: وضِّح السر البلاغي فيما يأتي:

- التنكير في قوله تعالى: ﴿ وَنَكُلُ لِلْمُطَفِّفِينَ ﴾.
- مجئ حرف الجرِّ ﴿ عَلَى ﴾ في قوله ﴿ أَكُنَالُواْ عَلَى ٱلنَّاسِ ﴾ بدلًا من حرف الجرِّ «من».



- ادخال همزة الاستفهام على «لا» النافية في قوله: ﴿ أَلَا يَظُنُّ أُولَتِكِ أَنَّهُم مَّبْعُوثُونَ ﴾.
  - التعبير بالمضارع في قوله: ﴿ يَوْمَ يَقُومُ ٱلنَّاسُ ﴾.

## سادسًا: استخرج من الآيات الكريمة ما يلي:

- اسلوب توبيخ ولوم.
- اسلوب تفخيم وتعظيم.
  - إطناب.
  - تشبیه بلیغ.

### سابعًا: ﴿ مَا الْمُقْصُودُ بِالْكُلَّمَاتُ الْتَالِيَةُ:

[يَسْتَوْفُونَ - يُخْسِرُونَ - لِرَبِّ الْعَالَمِينَ - مُعْتَدٍ - أَثِيمٍ - رَانَ عَلَى قُلُوبِهِمْ - كِتَابَ الْأَبْرَارِ - الْأَبْرَارِ - الْأَرَائِكِ - فَلْيَتَنَافَسِ الْمُتَنَافِسُونَ - الْمُقَرَّبُونَ]؟

### ثامنًا: اكتب بطاقة تعريفية عن سورة المطففين تشتمل على ما يلي:

(اسم السورة - عدد آياتها - زمن نزولها - المحور الذي تدور حوله).

تاسعًا: اذكر بعض ما يستفاد من السورة:





#### بين يدي السورة الكريمة:

- اسم السورة: سميت هذه السورة الكريمة بسورة «الانشقاق»؛ لافتتاحها بقوله تعالى: ﴿ إِذَا ٱلسَّمَآءُ ٱنشَقَتْ ﴾.
  - 🗱 عدد آیاتها: خمس وعشرون آیة.
  - النشقاق مكية. أجمع المفسرون على أن سورة الانشقاق مكية.

#### المحور الذي تدور عليه السورة:

#### يدور محور سورة الانشقاق حول الحديث عن الساعة وما يتصل بها:

- 🧩 حيث تحدثت السورة الكريمة عن بعض الأهوال التي تحدث في هذا اليوم.
- ثم تحدثت عن حال الإنسان السعيد الذي وفقه الله لطاعته في الدنيا؛ ليفوز يوم القيامة
   بالنعيم المقيم والسعادة الأبدية.
- كما تحدثت عن حال الإنسان الشقي الذي أبى أن يخضع لطاعة الله وعاش تبعًا لهواه،
   فباء بالخسران في الدنيا والآخرة.

#### **−**3~~~-



### الموضوع الأول أهوال يوم القيامة



النص القرآني :

### 

﴿إِذَا ٱلسَّمَاءُ ٱنشَقَتَ ﴾ تصدَّعت، وتَشقَّقت. ﴿ وَأَذِنتَ لِرَبِّهَا ﴾ سَمِعت وأطاعت وأجابت ربَّها إلى الانشقاق، ولم تَأْبَ ولم تمتنع، مأخوذ من الإذن وهو: الاستماع للشيء والإصغاء إليه ﴿ وَحُقَتُ ﴾ أي: وحُقَّ لها أن تسمع وتُطيع لأمر اللَّه؛ إذ هي مصنوعةٌ مربوبة لله تعالى، ﴿ وَإِذَا ٱلأَرْضُ مُدَتَ ﴾ بُسِطَت وسُوِيّة لها أن تسمع وتُطيع لأمر اللَّه؛ إذ هي مصنوعةٌ مربوبة لله تعالى، ﴿ وَإِذَا ٱلأَرْضُ مُدَتَ ﴾ بُسِطَت وسُوِّيت باندكاك جبالها، وكلِّ مُرتفع فيها. ﴿ وَأَلْقَتُ مَا فِيهَا ﴾ أي: أخرجت ما في جَوفِها من الكُنُوز والموتى. ﴿ وَكَلَّتُ ﴾ وخلت غاية الخُلوِّ، حتى لم يبق شيءٌ في باطنها، كأنَّها تكلَّفت أقصى جَهْدها في الخُلُو، يقال: تَكرَّم الكريمُ إذا بلغ جَهْده في الكرم، وتكلَّف فوق ما في طبعه. ﴿ وَأَذِنتَ ﴾ وهي حَقيقةٌ بأنْ تنقاد ولا تمتنع.

وحذف جواب ﴿إِذَا ﴾؛ لِيَذهبَ المُقَدِّر في تقديره كُلَّ مَذهب، أو أنَّه محذوفٌ، اكتفاءً بذكره في سور أخرى، مثل: سورة التَّكوير، حيث جاء الجواب في قوله تعالى: ﴿ عَلِمَتْ نَفْسُ مَّا قَدَّمَتْ وَأَخَرَتُ ﴾(١)، وسورة الانفطار حيث جاء الجواب في قوله تعالى: ﴿ عَلِمَتْ نَفْسُ مَّا قَدَّمَتْ وَأَخَرَتُ ﴾(١)، أو جوابه ما دلَّ عليه قوله: ﴿ فَمُلَقِيهِ ﴾ أي: ﴿إِذَا ٱلسَّمَآءُ ٱنشَقَتْ ﴾ لاقى الإنسان كَدْحَه.

<sup>(</sup>١) سورة التكوير، الآية: ١٤.

<sup>(</sup>٢) سورة الانفطار، الآية: ٥.



#### الموضوع الثاني انقسام الناس يوم القيامة إلى فريقين

النص القرآني :

﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلْإِنسَانُ إِنَّكَ كَادِحُ إِلَى رَبِّكَ كَدْحًا فَمُكَتِقِيهِ ﴿ فَأَمَّا مَنْ أُوتِى كِئْبَهُ, بِيَمِينِهِ ۚ ﴿ فَسَوْفَ يُحَاسَبُ حِسَابًا فَسَوْفَ يَدْعُواْ ثَبُورًا ﴿ فَا مَنْ مَوْدَا لَا اللَّهُ عَلَى سَعِيرًا ﴿ اللَّهُ مَا مَنْ مُولًا فَ اللَّهُ مَا مَنْ أَوْلَى كَنْبُهُ وَرَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ إِنَّ رَبَّهُ وَكَانَ بِهِ عَلِيمًا ﴿ فَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الللَّلْمُ اللَّلْلَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللل

المنات، وفي الحديث: «من يُحاسَب يُعذّب» في الجند هيئة المنات المنات، وفي الحديث على الكديم المنات، وفي الحديث: «من يُحاسَب يُعذّب» في الجنس ﴿ إِنّكَ كَادِحُ إِلَى رَبِّكَ كَدْحًا فَمُلَقِيهِ الضمير يعود على الكدْح، وهو جَهْد النّفس في العمل، والكدُّ فيه، حتى يؤثِّر فيها. والمراد: جزاء الكدْح إنْ خيرًا فخيرٌ وإن شرَّا فشرٌّ. وقيل: لقاء الكدْح: لقاء كتابٍ فيه ذلك الكدْح يدل عليه قوله: ﴿ فَأَمّا مَنْ أُونِ كَنْبَهُ مِيمِينِهِ ﴾ أي: كتابَ عمله. ﴿ فَسَوْفَ يُحَاسَبُ حِسَابًا يَسِيرًا ﴾ سهلًا هينًا، وهو: أن يُجازى على الحسنات، ويتجاوز عن السيئات، وفي الحديث: «من يُحاسَب يُعذَّب، فقيل: فأين قوله: ﴿ فَسَوْفَ يُحَاسَبُ حِسَابًا يَسِيرًا ﴾ قال: فلكم العَرْض (١٠)، مَنْ نُوقِشَ الحِساب عُذِّب» (١٠)، ﴿ وَيَنقَلِبُ إِلَى آهَلِهِ ﴾ إلى عشيرته إن كانوا مؤمنين، أو إلى فريق المؤمنين عامة، أو ﴿ إِلَى آهَلِهِ ﴾ في الجنَّة من الحور العين. ﴿ مَسَرُورًا ﴾ فَرِحًا.

﴿ وَأَمَّا مَنْ أُونِيَ كِنْبُهُ وَرَاءَ ظَهْرِهِ لَ قَيل: تُعَلَّ يُمْنَاهُ إِلَى عُنْقه، وتُجْعَل شِماله وَرَاء ظَهْره، فيُؤتَى كتابَه بشِماله من وراء ظهره. ﴿ فَسَوَفَ يَدْعُوا بُهُورا ﴾ يقول: يا ثُبُوراه! والثُبُور: الهلاك. ﴿ وَيَصَلَىٰ سَعِيرًا ﴾ أي: يدخل جهنّم. ﴿ إِنّهُ كَانَ ﴾ في الدنيا، ﴿ فِي أَهْلِهِ ﴾ معهم ﴿ مَسَرُورًا ﴾ بالكفر، يضحك ممن آمن بالبعث. ﴿ إِنّهُ وَلَا نُن يَحُورَ ﴾ لن يرجع إلى ربه تكذيبًا بالبعث، فالحَوْرُ معناه: الرُّجوع. ﴿ بلى ﴾ بالبعث، فالحَوْرُ معناه: الرُّجوع. ﴿ بلى ﴾ إيجابُ لما بعد النفي في قوله: ﴿ لَن يَحُورَ ﴾ أي: بلى ليَحُورَنَ. ﴿ إِنّ رَبّهُ كَانَ بِهِ وبأعماله ﴿ بَصِيرًا ﴾ لا تخفي عليه، فلا بدَّ أن يُرجعه ويُجازيه عليها.

<sup>(</sup>١) معنى ذلك: أن الحساب المذكور في الآية إنِّما هو أن تُعرض أعمال المؤمن عليه، حتى يعرف منة الله عليه في سترها عليه في الدنيا، وفي عفوه عنها في الآخرة.

<sup>(</sup>٢) متفق عليه.



#### الموضوع الثالث أحوال الإنسان في هذه الحياة



﴿ فَلَا أُفْسِمُ بِٱلشَّفَقِ اللَّ وَالِّيْلِ وَمَا وَسَقَ اللَّ وَالْقَمَرِ إِذَا الشَّقَ اللَّ لَتَرَكَبُنَّ طَبَقًا عَن طَبَقِ اللَّ فَمَا لَمُمُّ لَا يُوْمِنُونَ اللَّهُ وَإِذَا قُرِئَ عَلَيْهِمُ ٱلْقُرُءَانُ لَا يَسَجُدُونَ اللَّ اللَّذِينَ كَفَرُواْ يُكَذِّبُونَ اللَّهُ وَاللَّهُ أَعْلَمُ بِمَا يُوعُونَ فَوْمِنُونَ اللَّهُ وَاللَّهُ أَعْلَمُ بِمَا يُوعُونَ اللَّهُ وَعَمِلُواْ وَعَمِلُواْ الصَّلِحَاتِ لَهُمُ أَجُرُ عَيْرُ مَمَنُونِ اللَّهُ اللَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ الصَّلِحَاتِ لَهُمُ أَجُرُ عَيْرُ مَمَنُونِ اللَّهُ اللَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ الصَّلِحَاتِ لَهُمُ أَجُرُ عَيْرُ مَمَنُونِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ الصَّلِحَاتِ لَهُمُ أَجُرُ عَيْرُ مَمَنُونِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ الصَّلِحَاتِ لَهُمُ أَجُرُ عَيْرُ مَمْنُونِ اللَّالِيَالُولِ اللَّهُ اللَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ الصَّلِحَاتِ لَهُمُ أَجُرُ عَيْرُ مَمْنُونِ إِلَى اللَّهُ اللَّ

﴿ فَكَرَّ أُقَسِمُ بِٱلشَّفَقِ ﴾ فأقسم بالبياض بعد الحُمْرة، أو الحُمْرة، وهي التي تظهر في أُفق السَّماء قبل طلوع الشمس، وبعد غروبها.

﴿ وَٱلۡيَٰلِ وَمَا وَسَقَ ﴾ جَمَع وضم من الظُّلمة والنَّجم، أو ما عُمل فيه من طاعة للَّه - تعالى - كالتَّهجد وغيره. ﴿ وَٱلْقَمَرِ إِذَا ٱتَّسَقَ ﴾ اجتمع وصار بدرًا، على وزن (افْتَعَلَ) مِنْ الوَسْق. ﴿ لَتَرَكُبُنَّ ﴾ أيّها الإنسان على إرادة الجنس ﴿ طَبَقًا عَن طَبَقٍ ﴾ حالًا بعد حال، كُلُّ واحدة مطابقة لأختها في الشِّدة والهَول، والطَّبَق: ما طابق غيره، يقال: ما هذا بطبق لذا، أي: لا يُطابقه، ومنه قيل للغطاء: الطبق.

- ويجوز أن يكون جمع طبقة، وهي المَرْتَبة، من قولهم: هو على طبقات، أي: لَتَرْكَبُنَّ أحوالًا بعد أحوال؛ هي طبقات في الشِّدة بعضُها أرفعُ من بعض، وهي الموت وما بعده من مواطن القيامة وأهوالها.

وقوله: ﴿ عَن طَبَقِ ﴾ في محل نصب صفة لقوله: ﴿ طَبَقًا ﴾ أي: ﴿ طَبَقًا ﴾ مجاوزًا لطبق. ويجوز أن يكون حالًا من الضمير في ﴿ لَتَرَكَبُنَّ ﴾ أي: ﴿ لَتَرَكَبُنَّ طَبَقًا ﴾ مجاوزين لطبق.



وقرأ ابْن كثير وَحَمْزَة والكِسائي: ﴿لَرَّكَبَنَّ ﴾ بفتح الباء، وعليه يكون الخطاب للنبي عَيَالِيَّةً أيْ: (طَبَقًا) مِنْ أطباق السَّماء بعد (طَبَق) أي: في المعراج.

وقرأ الباقون: ﴿لَرَكُبُنَ ﴾ بضم الباء على أنه خاطب بالفعل جمعًا، وأصله: لتركبون، فذهبت الواو لسكونها، وسكون النون المدغمة، فبقيت الباء على أصلها الذي كانت عليه.

﴿ فَمَا لَمُثُمَّ لَا يُؤُمِنُونَ ﴾ فما لهم ألّا يؤمنوا؟! ﴿ وَإِذَا قُرِئَ عَلَيْمٍ مُ ٱلْقُرُءَانُ لَا يَسَجُدُونَ ﴾ لا يخضعون. ﴿ بَلِ ٱلّذِينَ كَفَرُواْ يُكَذِّبُونَ ﴾ بالبعث والقرآن. ﴿ وَٱللّهُ أَعْلَمُ بِمَا يُوعُونَ ﴾ بما يجمعون في صدورهم، ويُضْمِرون من الكُفْر، وتكذيب النبيِّ عَلَيْكِيدٍ ، أو: بما يجمعون في صحفهم من أعمال السوء، ويَدَّخرون لأنفسهم من أنواع العذاب.

﴿ فَبَشِّرُهُم بِعَذَابٍ أَلِيمٍ ﴾ أخبرهم خَبَرًا يظهر أثره على بَشْرَتِهم حُزنًا وهمًّا.

﴿ إِلَّا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحَتِ ﴾ استثناءٌ مُنقطعٌ، وهو: الّذي يكونُ فيه المسْتَثنى من غير جنسِ المسْتَثنى منه. ﴿ هَٰهُمُ أَجُّرُ عَيْرُ مَمْنُونٍ ﴾ غيرُ مقطوع، أو: غير منقوصٍ، واللّه أعلم.

-‰~



# من وجوه الإعراب في السورة الكريمة:

- قوله: ﴿إِذَا ٱلسَّمَآءُ ٱنشَقَّتُ ﴾ جملة شرطية، جوابها محذوف:
  - إمَّا ليذهب المقدِّر في تقديره كلَّ مذهب.
- أو أنَّه محذوفٌ اكتفاءً بذكره في سور أخرى مثل سورة التكوير، وسورة الانفطار.
- ويجوز أن يكون جوابه ما دلَّ عليه قوله: ﴿ فَمُلَقِيهِ ﴾ ، أي: ﴿ إِذَا ٱلسَّمَآءُ ٱنشَقَّتَ ﴾ لاقى الإنسان كدحه.
- الضمير في قوله: ﴿فَمُلَقِيهِ ﴾ يعود إلى الكَدْح، وهو جَهْد النَّفس في العمل، والكدُّ فيه حتى يؤثر فيها.
  - قوله: ﴿عَن طُبَقِ ﴾ في إعرابه وجهان:
  - الأول: أن يكون في محل نصب صفة لقوله تعالى: ﴿ طَبَقًا ﴾ أي: طبقًا مجاوزًا لطبق.
- الثاني: أن يكون حالًا من الضمير في قوله: ﴿لَتَرَّكُنُّ ﴾ أي: ﴿لَتَرَكُّنُّ طَبَقًا ﴾ مجاوزين لطَبَق.
- الاستثناء في قوله: ﴿ إِلَّا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّالِحَاتِ ﴾ استثناءٌ مُنقطعٌ، وهو: الّذي يكونُ فيه المستثنى من غير جنس المستثنى منه.

## القراءات وتوجيهها:

- قرأ ابن كثير وحمزة والكسائي قوله: ﴿ لَتَرْكَبَنَ ﴾ بفتح الباء، وعليه يكون الخطاب للنبي عَيَلِياليَّةِ.
   أيْ: (طَبَقًا) مِنْ أطباق السَّماء بعد (طَبَق) أي: في المعراج.
- وقرأ الباقون: ﴿لَرَكُنُنَ ﴾ بضم الباء على أنه خاطب بالفعل جمعًا، وأصله: لتركبون، فذهبت الواو لسكونها، وسكون النون المدغمة، فبقيت الباء على أصلها الذي كانت عليه.



## من الأسرار البلاغية في السورة الكريمة:

- بين ﴿ السَّمَاءُ ﴾ و﴿ الْأَرْضُ ﴾ طباق.
- في قوله: ﴿ وَأَذِنَتُ لِرَبِهَا وَحُقَتُ ﴾ استعارة مكنية، حيث شُبّه حال السماء في انقيادِها لأمرِ اللهِ تعالَى وإرادتِه انشقاقَها، وعدمِ امتناعِها من ذلك، بحال انقياد المستَمِع المصغي المِطواع لأمر آمره، بجامع سرعة الإجابة في كلِّ.
- في قوله: ﴿ وَٱلْقَتَ مَا فِيهَا وَتَخَلَّتُ ﴾ استعارة مكنية؛ حيث شُبّه حال الأرض في إخراجها ما في جوفها من الموتى والكنوز، بحال المرأة ذات الحمل التي تلقي ما في بطنها عند شدَّة الهول، بجامع الإفراغ والتخلِّى في كلِّ.
  - بين قوله: ﴿ فَأَمَّا مَنْ أُوتِى كِئْبَهُ, بِيمِينِهِ عِ ﴾، وقوله: ﴿ وَأَمَّا مَنْ أُوتِى كِئْبَهُ, وَرَآءَ ظَهْرِهِ عَ ﴿ مقابِلَةَ.
    - في قوله: ﴿ لَتَرَكَبُنَّ طَبَقًا عَن طَبَقٍ ﴾ كناية عن الشدة والأهوال التي يتعرض لها الإنسان.
- في قوله: ﴿ فَبَشِّرُهُم بِعَذَابٍ أَلِيمٍ ﴾ أسلوب تهكمي؛ ففي استعمال البشارة في موضع الإنذار
   تهكم وسخرية.
  - في قوله: ﴿ فَلَا أُقَسِمُ بِالشَّفَقِ ﴿ أَلَيْلِ وَمَا وَسَقَ ﴿ وَالْقَمَرِ إِذَا الشَّقَ ﴿ لَا اللَّهَ عَنَ طَبَقًا عَنَ طَبَقٍ ﴾ سجع مرصَّع: وهو توافق الفواصل مراعاة لرؤوس الآيات.

**−**3~~~-



## بعض ما يستفاد من السورة الكريمة:



- السماء والأرض من آيات اللّه التي لا تخرج عن طاعته والخضوع لأمره.
  - الإنسان مُلاقٍ جزاء عمله إِنْ خيرًا فخيرٌ وإِنْ شرًّا فشرٌّ.
  - يأخذ المؤمن كتاب أعماله بيمينه، فيسهل عليه الحساب.
- يندم الكافر عندما يأخذ كتاب أعماله بشماله، فيدعو على نفسه بالهلاك والدَّمار.
  - البعث حقيقة لا يُنْكرها إلا الجاهلون.
  - اللَّه مُطَّلعٌ على أعمالنا، ولا يخفى عليه شيء من أحوالنا.
- كان على المشركين بعد رؤيتهم الدلائل على صدق النبي عَلَيْكِي أن يؤمنوا به ويتبعوه.
  - لأهل الإيمان في الجنّة نعيمٌ لا ينقطع أبدًا.

*−*‰−



## المناقشة والتدريبات

### أولًا: اجب عمًا يأتي:

- سا: ما المراد بقوله: ﴿إِذَا ٱلسَّمَآءُ ٱنشَقَتْ ﴾؟ وما معنى: (حُقَّت)؟ وما معنى ﴿ وَٱلْقَتُ مَا فِيهَا وَمَا تَعْدَيْرِهِ؟ وَمَنْ أَي شِيء تَخْلُت؟ وما جواب (إذا)؟ ولماذا؟ وما تقديره؟
- س٧: من المنادى في قوله: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلْإِنسَانُ ﴾؟ وما الكدح؟ وعلام يعود الضمير في قوله:
   ﴿ فَمُلَقِيهِ ﴾؟ ثم وضّح المراد بالشفق، وما معنى: ﴿ وَمَا وَسَقَ ﴾؟
- س٣: ما المراد باتساق القمر؟ وما المراد بقوله: ﴿لَتَرَكُبُنَّ طَبَقًا عَن طَبَقٍ ﴾؟ وما إعراب قوله: ﴿عَن طَبَقِ ﴾؟
- س٤: ما المراد بالسجود في قوله: ﴿ وَإِذَا قُرِئَ عَلَيْهِمُ ٱلْقُرْءَانُ لَا يَسَّجُدُونَ ﴾؟ وما معنى فبشرهم؟
  - س٥: ما نوع الاستثناء في قوله: ﴿إِلَّا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحَاتِ ﴾؟ وما معناه؟

### ثَانيًا: اذكر القراءات الواردة في قوله:

﴿ لَتَرَّكُنُنَّ طَبَقًا عَن طَبَقٍ ﴾ مع توجيه كل قراءة.

## ثَالثًا: أكمل ما يلي:

معنی قوله: ﴿ وَإِذَا ٱلْأَرْضُ مُدَّتُ ﴾ ..... و .... باندكاك جبالها، وكلِّ ..... فيها . معنی قوله: ﴿ وَٱلْقَتُ مَا فِيهَا ﴾ ..... ما في ..... من .... و .... النَّفس في ..... الضمير في قوله: ﴿ فَمُلَقِيهِ ﴾ يعود على .... وهو .... النَّفس في ..... معنی قوله: ﴿ إِنَّهُ وَظُنَّ أَن لَن يَحُورُ ﴾ لن يرجع إلى ... تكذيبًا بـ... ، فالحَوْرُ



## رابعًا : ) وضِّح السر البلاغي فيما يأتي :

- **قوله:** ﴿ وَأَذِنَتْ لِرَبِّهَا وَحُقَّتْ ﴾.
- قوله: ﴿ وَأَلْقَتُ مَا فِيهَا وَتَخَلَّتُ ﴾.
- **قوله:** ﴿ أَلِيمٍ هُ أَبُشِّرُهُم بِعَذَابٍ أَلِيمٍ ﴾.

### خامسًا: $m{\psi}$ ضع علامة $(\sqrt{})$ أو $(\times)$ أمام العبارات الآتية مع تصويب الخطأ:

- بين ﴿ ٱلسَّمَآءُ ﴾ و﴿ ٱلْأَرْضُ ﴾ مقابلة.
- بين قوله: ﴿ مَنْ أُوتِى كِئْبَهُ, بِيمِينِهِ عَ ﴿ وَقُولُه: ﴿ وَأُمَّا مَنْ أُوتِيَ كِئْبَهُ, وَرَاءَ ظَهْرِهِ ﴾ طباق ()
- الاستثناء المُنقطعُ هو: الَّذي يكونُ فيه المسْتَثنى من غير جنسِ المسْتَثنى منه.
- يدل قوله: ﴿لَرَّكُنَّ طُبُقًا عَن طُبَقٍ ﴾ على الشدة والأهوال التي يتعرض لها الإنسان. ( )
- على قراءة ﴿لَرَّكُنَّ ﴾ بفتح الباء، يكون الخطاب للنبي ﷺ.

## سادسًا: اذكر الأقوال الواردة في تقدير جواب الشرط في قوله تعالى :



### سابعًا: استخرج من الآيات الكريمة ما يلي:

- السلوبًا تهكميًّا مع التوضيح.
  - سجعًا مرصَّعًا وبيِّن معناه.
    - الاوبيِّن صاحبها.

## ثامنًا: اكتب بطاقة تعريفية عن سورة الانشقاق تشتمل على ما يلي:

اسم السورة – عدد آياتها – زمن نزولها – المحور الذي تدور حوله).

## تاسعًا: اذكر بعض ما يستفاد من السورة.

**−**3~~.−



# سورة البروج

#### بين يدى السورة الكريمة:

- اسم السورة: سميت هذه السورة الكريمة بسورة «البروج»؛ لافتتاحها بقسم الله بالسماء ذات البروج في قوله: ﴿وَالسَّمَاءِ ذَاتِ ٱلْبُرُوجِ ﴾ وهي منازل الكواكب السيارة في أثناء سيرها، تنويهًا بها لاشتمالها على الظهور والغياب.
  - 🗱 عدد آیاتها: اثنتان وعشرون آیة.
  - البروج مكية. أجمع المفسرون على أن سورة البروج مكية.

### **−**3~~~-

### المحور الذي تدور عليه السورة:

يدور موضوع سورة البروج حول تسلية النبي عَلَيْقٍ وأصحابه عن إيذاء الكفار، وذلك من خلال أمرين:

- الأول: بيان أن سائر الأمم السابقة كانوا كأهل مكة في الكفر والعناد وإنكار الرسالة، مثل: أصحاب الأخدود في نجران اليمن، ومثل: فرعون وثمود.
- الثاني: أن كل الكفار سواء في التكذيب، فانتقم الله منهم لأنهم جميعًا في قبضة القدرة الإلهية.



### قصة أصحاب الأخدود

### مَنْ هم أصحاب الأخدود؟

خبر النّبي عَلَيْكِي أنّه كان لبعض الملوك ساحرٌ، فلما كَبِر ضَمَّ إليه غلامًا؛ ليعلمه السحر، وكان في طريق الغلام راهب فسمع منه، وفي يوم رأى الغلام في طريقه دابّة قد حبست النّاس، فأخذ حجرًا وقال: اللهُمَّ إنْ كان الرَّاهبُ أحبَّ إليك مِنَ السَّاحر فاقتلها، فقتلها، فكان الغلام بعد ذلك يُبرئ الأكْمَه وهو الذي وُلِدَ كفيفًا، ويعالج الأبرص بإذن اللَّه.

وكان للملِك جليسٌ أصابه العمى فأبرأه الغلام، فلمّا رأى الملِكُ جليسه قد أَبْصَر سأله: مَنْ رَدَّ عليك بَصَرك؟ قال: ربي، فغضب الملِكُ وعَذَّبَ جَليسه، فَدلَّه على الغلام فعنَّبه، فدلَّ الغلامُ على الرَّاهبِ، فلم يرجع الرَّاهبُ عن دينه حتى فَلَقوه بالمِنشار، ثُمَّ أَتُوْا بالغلام فأبى أن يترك دينه، وحاولوا قتله فذهبوا به إلى جبلٍ لِيُطرح مِنْ قِمَّتِه، فدعا وارتجف الجبلُ بالقوم فطاحوا جميعًا ونجا، فذهبوا به إلى سفينة في البحر ليُغرقوه، فدعا فانكفأت بهم السفينة وغرقوا جميعًا ونجا، ثُمَّ قال للملك: لستَ بقاتلي حتى تجمعَ النَّاس في صعيدٍ وتصلبَني على جِذعٍ، وتأخذ من كِنانتي سهمًا وتقول: بسم اللَّه رب الغلام ثم ترميني به، ففعل الملك وماتَ الغلام، فلمّا رآه النَّاسُ قالوا جميعًا: آمنًا برب الغلام.

فقيل للملك: نزل بك ما كنت تحذر، فَخُد أُخُدودًا واملأها نارًا، فمن لم يرجع عن دينه اطرحه فيها، حتى جاءت امرأةٌ معها صبي فخافت أن تقع فيها، فقال الصبي: يا أمَّاه، اصبري فإنك على الحق، فأُلقي الصبيُّ وأُمُّهُ فيها.

[ هذه القصة رواها الإمام مسلم في صحيحه، وغيره].



## الموضوع الأول لعنة أصحاب الأخدود

النص القرآني:

### ﴿ وَٱلسَّمَآءِ ذَاتِ ٱلْبُرُوجِ ١ وَٱلْيَوْمِ ٱلْمَوْعُودِ ١ وَشَاهِدٍ وَمَشْهُودٍ ١ فَيْلَ أَضْعَبُ ٱلْأُخْدُودِ ١ ﴾

﴿ وَالسَّمَاءِ ذَاتِ ٱلْبُرُوجِ ﴾ هي البروج الاثنا عشر، وقيل: النُّجوم أو عِظَام الكواكب، سميت بروجًا لظهورها. ﴿ وَالْيَوْمِ ٱلْمُوْعِ ﴾ يوم القيامة ﴿ وَشَاهِدِ ﴾ أي: شاهد في ذلك اليوم، ﴿ وَمَشَهُودِ ﴾ فيه، والمراد بالشَّاهد: مَنْ يشهد فيه من الخلائق كُلِّهم، وبالمشهود فيه: ما في ذلك اليوم من عجائبه، وقد كثرت أقوال المفسرين في الشّاهد والمشهود، فقيل: الشَّاهد سيدنا محمد عَلَيْكُ والمشهود: يوم القيامة، وقيل: عيسى عَلَيْكُ وأمّته؛ لقوله: ﴿ وَكُنتُ عَلَيْهِم شَهِيدًا مَّا دُمّتُ فِيهِم اللهُ فَيهُم اللهُ فَيهُم اللهُ فيهم القيامة، وقيل: القيامة، وقيل: عيسى عَلَيْكُ والمشهود القوله القيامة عليه والمنهود القوله المؤلّد اللهُ عنه اللهُ في اللهُ اللهُ في السّاهد والمشهود القيامة اللهُ اللهُ الله اللهُ اللهُ

وقيل: أمَّة النبي عَيَالِيَّةٍ ، والمشهود: سائر الأُمَم، أو الحَجَر الأسود والحجيج، أو الأيام والليالي وبنو آدم، أو الحَفَظة وبنو آدم، أو اللَّه تعالى والخَلْق؛ لقوله تعالى: ﴿ وَأَرْسَلْنَكَ لِلنَّاسِ رَسُولًا وَكَفَىٰ بِاللّهِ مَهُولًا وَكَفَىٰ بِاللّهِ مَهُولًا اللهُ مَعالى محمد عَلَيْظُ السَّلَانَ .

وجواب القسَم المتقدِّم في الآيات محذوفٌ، يدلُّ عليه قوله: ﴿ قُبِلَ أَصَّحَابُ ٱلْأُخْدُودِ ﴾ أي: لُعِنَ، كأنَّه أقسم بهذه الأشياء أنَّهم ملعونون - يعني: كفار قريش - كما لُعِنَ أصحاب الأخدود، وهو جمع خَدِّ أي: شَقُّ عظيمٌ في الأرض.

**−**∿~~-

<sup>(</sup>١) سورة المائدة، الآية: ١١٧.

<sup>(</sup>٢) سورة النساء، الآية: ٧٩.



﴿ اَلنَّارِ ذَاتِ اَلْوَقُودِ ۞ إِذَ هُمْ عَلَيْهَا قُعُودٌ ۞ وَهُمْ عَلَى مَا يَفْعَلُونَ بِٱلْمُؤْمِنِينَ شُهُودٌ ۞ وَمَا نَقَمُواْ مِنْهُمْ إِلَّا أَن يُؤْمِنُواْ بِاللَّهِ الْعَزِيزِ ٱلْحَمِيدِ ۞ الَّذِي لَهُ, مُلْكُ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ وَاللَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءِ شَهِيدُ ۞ فَلْكُ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ وَاللَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءِ شَهِيدُ ۞ فَاللَّهُ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ وَاللَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ شَهِيدُ ۞ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ وَاللَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ شَهِيدُ ۞ ﴾

﴿ ٱلنَّارِ ﴾ بدلُ اشْتِمَال من ﴿ ٱلْأُخَدُودِ ﴾ ﴿ ذَاتِ ٱلْوَقُودِ ﴾ وصْفٌ لها بأنَّها نارٌ عظيمةٌ، لها ما يرتفع به لهبُها مِنَ الحَطَب الكثير، وأبدان النَّاس.

﴿ إِذْ ﴾ ظرفٌ لقوله: ﴿ قُلِلَ ﴾ أي: لُعِنوا حين أَحْرقوا بالنَّار قاعدين حولها.

﴿ مُرْ عَلَيْهَا ﴾ أي الكفَّار على ما يدنو منها من حافات الأُخْدود ﴿ فَعُودٌ ﴾ جُلوسٌ على الكراسي.

﴿ وَهُمْ ﴾ أي: الكفَّار ﴿ عَلَىٰ مَا يَفْعَلُونَ بِٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾ من الإحراق ﴿ شُهُودٌ ﴾ يشهد بعضهم لبعض عند الملك: أنَّ أحدًا منهم لم يفرِّط فيما أُمِر به، وفُوِّض إليه من التعذيب. وفيه حثُّ للمؤمنين على الصبر، وتحمُّل أذى أهل مكَّة.

﴿ وَمَا نَقَمُواْ مِنْهُم إِلَّا أَن يُؤْمِنُوا ﴾ وما عابوا منهم وما أنكروا إلَّا الإيمان.

﴿ بِاللَّهِ ٱلْعَزِيزِ ٱلْحَمِيدِ ﴾ ذَكر الأوصاف التي يستحق بها أن يُؤْمَن به، وهو كونه: عزيزًا، غالبًا، قادرًا يُخشى عِقابُه، حميدًا، مُنعمًا، يجب له الحمد على نعمته، ويُرجى ثَوابُه.

﴿ ٱلَّذِى لَهُ, مُلْكُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ ﴾ فكلُّ مَنْ فيهما يحقُّ عليه عبادتُه، والخُشوعُ له؛ لِيُقِروا بذلك ويعترفوا؛ لأنَّ ما نقموا منهم هو الحقُّ الذي لا يَنقِمه إلا مُبطلٌ، وأنَّ الناقمين أهلٌ لانتقام اللَّه منهم بعذابٍ عظيم.

﴿ وَٱللَّهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ شَهِيدٌ ﴾ وعيدٌ لهم، يعني: أنَّه عَلم ما فعلوا، وهو مجازيهم عليه.

—ე∾∽<sub>0</sub>—



## الموضوع الثاني عقاب الكفار وثواب المؤمنين

( ترهیب وترغیب)

النص القرآني :

﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ فَنَنُوا ٱلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْمُؤْمِنَاتِ ثُمَّ لَمْ بَتُوبُوا فَلَهُمْ عَذَابُ جَهَنَّمَ وَلَكُمْ عَذَابُ ٱلْحَرِيقِ اللَّهِ إِنَّ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا وَعَمِلُوا ٱلصَّالِحَاتِ لَهُمُ جَنَّتُ تَجْرِى مِن تَعْنِهَا ٱلْأَنْهَارُ ذَاكِ ٱلْفَوْزُ ٱلْكَبِيرُ اللَّ

CDSCUPIC CONTRACTOR CO

﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ فَنَنُوا ٱلمُؤمِنِينَ وَٱلمُؤمِنِينَ وَٱلمُؤمِنِينَ وَٱلمُؤمِنِينَ وَٱلمُؤمِنِينَ وَالمُؤمِنينَ وَالمُؤمِنينِ وَالمُؤمِنينَ وَالمُؤمِنينَ وَالمُؤمِنينَ وَالمُؤمِنينَ وَالمُؤمِنينَ وَالمُؤمِنينَ وَالمُؤمِنينَ وَالمُؤمِنينَ وَالمُؤمِنينَ فَي الأخدود. ومعنى فتنوهم: عذبوهم بالنّار، وأحرقوهم.

﴿ أُمَّ لَمْ بَتُوبُوا ﴾ لم يرجعوا عن كفرهم ﴿ فَلَهُمْ عَذَابُ جَهَنَمَ ﴾ في الآخرة بسبب كفرهم ﴿ وَلَهُمْ عَذَابُ أَلَحُرِيقِ ﴾ في الآخرة بسبب كفرهم ﴿ وَلَهُمْ عَذَابُ أَلْحَرِيقِ ﴾ في الدنيا؛ لما رُوي أن النّار انقلبت عليهم فأحرقتهم.

ويجوز أن يريد: الذين فتنوا المؤمنين، أي: الكفار الذين ابتلوهم بالأذى على العموم، والمؤمنين: المفتونين على العموم كذلك، وأنَّ للفاتنين عذابين في الآخرة؛ لكفرهم ولفِتْنتهم.

﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحَتِ لَهُمُ جَنَّتُ تَجَرِى مِن تَعَيْهَا ٱلْأَنْهَارُ ذَلِكَ ٱلْفَوْزُ ٱلْكَبِيرُ ﴾ أي: الذين صبروا على تعذيب الأخدود، أو هو عام(١).

### <u>−3~~~</u>

<sup>(</sup>١) على القول بأن هذه الآية عامة يكون المراد بالذين آمنوا: كل الذين آمنوا وصدقوا باللَّه ربًّا واحدًا لا شريك له، وبالرسل، واليوم الآخر، والملائكة، والكتب الإلهية، وعملوا صالح الأعمال باتباع أوامره واجتناب نواهيه، وثبتوا على دينهم.



### الموضوع الثالث: كمال القدرة الإلهية



﴿ إِنَّ بَطْشَ رَبِكَ لَشَدِيدُ ﴿ آَ إِنَّهُ هُوَ يُبَدِئُ وَيُعِيدُ ﴿ وَيُعِيدُ ﴿ وَهُو ٱلْعَفُورُ ٱلْوَدُودُ ﴿ اللهِ دُو ٱلْعَرْشِ ٱلْمَجِيدُ ﴿ فَا أَنْ لِهُ وَيُعِيدُ ﴾ وَلَمْ اللَّهِ عَالَ لِهَا يُرِيدُ ﴿ اللَّهُ مِنْ وَرَآمِهِم تَجْيِطُ ﴾ وَعَوْنَ وَتَعُودَ ﴿ اللَّهِ اللَّذِينَ كَفَرُواْ فِي تَكْذِيبٍ ﴿ وَاللّهُ مِن وَرَآمِهِم تَجْيِطُ ﴾ يَعَمُونُ اللَّهُ مِن وَرَآمِهِم تَجْيطُ ﴾ يَعَمُدُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الللَّهُ اللللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللللَّا الللَّهُ الللللَّا الللللَّا اللل

﴿ إِنَّ بَطْشَ رَبِّكَ لَشَدِيدُ ﴾ البَطْش: الأخذُ بالعنف، فإذا وُصف بالشِّدة فقد تَضاعف وتَفاقم. والمراد: بيان أخذ الظَّلمة والجبابرة بالعذاب والانتقام.

﴿ إِنَّهُ مُو يُبُدِئُ وَيُعِيدُ ﴾ أي: يخلُقهم ابتداءً، ثُمّ يُعيدهم بعد أن صيَّرهم ترابًا، ذَلَّ باقتداره على الإبداء والإعادة على شدة بطشه. أو: أوعد الكفرة بأنّه يُعيدهم كما بَدأهم؛ ليبطش بهم؛ إذ لم يشكروا نعمة الإبداء، وكذَّبوا بالإعادة.

﴿ وَهُوَ ٱلنَّفَوُرُ ﴾ السّاتر للعيوب، العافي عن الذنوب ﴿ ٱلْوَدُودُ ﴾ المُحِبُّ لأوليائه.

وقيل: الفاعلُ بأهل طاعته ما يفعله الوَدود من إعطائهم ما أرادوا.

﴿ ذُو اَلْعَرْشِ اللَّحِيدُ ﴾ خالقه ومالكه ﴿ اللَّحِيدُ ﴾ ، قرأ حمزة والكِسائي بالجر (المجيدِ) على أنه صفة للعرش ، ، وقرأ الباقون ﴿ اللَّحِيدُ ﴾ بالرَّفع على أنه صفة لكلمة «ذو» بمعنى: صاحب العرش . ومَجْدُ اللّه: عظمته ، ومَجْدُ العرش: عُلوُّه وعظمته .



﴿ فَعَالًا ﴾ خبرٌ لمبتدأ محذوف تقديره: هو ﴿ لِّمَا بُرِيدُ ﴾ تكوينَه.

﴿ هَلُ أَنْكَ حَدِيثُ ٱلجُنُودِ ﴾ خبر الجُمُوع الطَّاغية في الأمم الخالية. ﴿ فِرْعَوْنَ وَثَمُودَ ﴾ بدلٌ من ﴿ الجُنُودِ ﴾ ، وأراد بفرعون إيَّاه وقومَه معه، والمعنى: قد عرفت تكذيب تلك الجنود للرُّسل، وما نزل بهم لتكذيبهم. ﴿ بَلِ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ ﴾ من قومك ﴿ فِي تَكْذِيبٍ ﴾ واستحقاق للعذاب، ولا يعتبرون بالجنود، لا لخفاء حال الجنود عليهم، لكن يكذبونك عنادًا.

﴿ وَأُلَّهُ مِن وَرَآمِهِم مُحِيطًا ﴾ عالمٌ بأحوالهم، وقادرٌ عليهم، وهم لا يُعْجزونه.

﴿ بَلَ هُوَ ﴾ أي: بل هذا الذي كذبوا به ﴿ قُرُءَانُ مِجِيدٌ ﴾ شريفٌ، عالي الطَّبقة في الكُتب، وفي نظمه، وإعجازه، وليس كما يزعمون: أنَّه مفترى، وأنَّه أساطير الأولين.

﴿ فِي لَوْجٍ مَّحُفُوظٍ ﴾ من وصول الشَّياطين، وفي قراءة نافع: (مَّحُفُوظٌ) بالرَّفع على أنَّه صفة للقرآن في قوله: ﴿ بَلْ هُوَ قُرُءَانُ بَجِيدٌ ﴾، أي: محفوظٌ من التَّغيير والتَّبديل.





## من وجوه الإعراب في السورة الكريمة:

- قوله: ﴿وَالسَّمَاءِ ذَاتِ ٱلْبُرُوجِ ﴾ وما بعده أقسامٌ أقسم الله تعالى بها، وجواب القَسَم محذوف دلَّ عليه قوله: ﴿ قُلِلَ أَصْعَابُ ٱلْأُخَدُودِ ﴾.
  - قوله: ﴿ ٱلنَّارِ ﴾ بدلُ اشْتِمَال<sup>(١)</sup> من ﴿ ٱلْأُخَدُودِ ﴾.
  - قوله: ﴿ ذَاتِ ٱلْوَقُودِ ﴾ صفة للنَّار، وصَفها بأنَّها نارٌ عظيمةٌ.
    - قوله: ﴿إِذْ ﴾ ظرف لقوله: ﴿ قُئِلَ ﴾.
- قوله: ﴿ ذُو ٱلْعَرْشِ ٱلْمَجِيدُ ﴾ يجوز في كلمة ﴿ ٱلْمَجِيدُ ﴾ وجهان: الرفع على أنه صفة لكلمة «ذو» بمعنى: صاحب، ويجوز فيه الجرُّ على أنه صفة للعرش.
  - قوله: ﴿ فَعَالٌ ﴾ خبرٌ لمبتدأ محذوف تقديره: هو.
- قوله: ﴿ فِرْعَوْنَ وَتَمُودَ ﴾ بدلٌ من ﴿ ٱلجُنُودِ ﴾ في قوله: ﴿ هَلْ أَنَكَ حَدِيثُ ٱلجُنُودِ ﴾ أيْ: هل أتاك حديث فرعون وثمود؟
- قوله: ﴿ مَحَفُوطِ ﴾ يجوز فيه وجهان: الجر على أنه صفة لـ ﴿ لَوْجِ ﴾، والرَّفع على أنه صفة لللهِ لَوْجِ ﴾، والرَّفع على أنه صفة للهُو تَوْءَانُ مِّعِيدٌ ﴾. للقرآن في قوله: ﴿ بِلْ هُو قُرُءَانٌ مِّعِيدٌ ﴾.

<sup>(</sup>١) بدل الاشتمال: هو البدل الدّال على معنى من المعاني أو الصفات التي يشتمل عليها المبدّل منه، دون أنْ يكونَ جزءًا حقيقيًّا منه.



## القراءات وتوجيهها:

- قوله: ﴿ أُو ٱلْعَرْشِ ٱلْمَجِيدُ ﴾ قرأ حمزة والكِسائي (المجيدِ) بالجر على أنه صفة للعرش،، وقرأ
   الباقون ﴿ ٱلْمَجِيدُ ﴾ بالرَّفع على أنه صفة لكلمة «ذو» بمعنى: صاحب العرش..
- قوله: ﴿ فِي لَوْجِ تَحَفُوظِ ﴾ قرأ الجمهور ﴿ تَحَفُوظِ ﴾ بالجرِّ على أنه صفة لـ ﴿ لَوْجٍ ﴾، وقرأ نافع بالرَّفع ( عَمُفُوظُ ) على أنه صفة للقرآن في قوله: ﴿ بَلْ هُوَ قُرُّءَانُ مَجِيدٌ ﴾.

## من الأسرار البلاغية في السورة الكريمة :

- جاء قوله تعالى: ﴿ وَشَاهِدِ وَمَشَّهُودِ ﴾ بطريق التَّنكير؛ ليدل على كثرة الشَّاهد والمشهود يوم القيامة، أو ليدلَّ على إبهام الشَّاهد والمشهود، حيث لا يعلم أحدُّ وصفهما.
- في قوله تعالى: ﴿ وَمَا نَقَمُواْ مِنْهُمُ إِلَّا أَن يُؤْمِنُواْ بِاللَّهِ ﴾ تأكيد المدح بما يشبه الذم، كأنه يقول: لا جُرْمَ لهم إلا إيمانهم بالله، وهو من أعظم مناقبهم.
  - قوله تعالى: ﴿ ٱلْعَزِيزِ ٱلْحَمِيدِ ﴾ على وزن (فَعِيل) صيغة مبالغة.
    - بين قوله تعالى: ﴿ يُبْدِئُ ﴾ وقوله: ﴿ وَيُعِيدُ ﴾ طباق.
- الاستفهام في قوله تعالى: ﴿ هَلَ أَنْكَ حَدِيثُ ٱلْجُنُودِ ﴾ غرضه التشويق لاستماع ما يأتي بعده والاعتبار به.
- في قوله تعالى: ﴿ بَلِ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا فِي تَكَذِيبٍ ﴾ مجاز مرسل علاقته الحالية؛ لأن التكذيب معنى من المعانى ولا يحل الإنسان فيه.
- في قوله: ﴿ وَاللَّهُ مِن وَرَآيِمٍ مُحِيطًا ﴾ استعارة تمثيلية، حيث شبه حال الكافرين المنكرين للبعثِ بعد الموت والجنة والنار بحال قوم توهموا أنهم في مأمنٍ من عدوٍ يُهلكهم، أو صاحب حقِّ يقتص منهم، وهو محيطٌ بهم، آخذُ جوانبَ الأرض عليهم، بجامع القدرة والتمكن مع عدم الفوت في كلِّ.



## بعض ما يستفاد من السورة الكريمة:



- اظهار عظمة اللَّه وجليل صفاته.
- أنَّ اللَّه -تعالى يُهلك الأُمم الطاغية في كل حين، ولا سيما الذين يفتنون المؤمنين.
  - اعد اللَّه للمؤمنين الصابرين أجرًا عظيمًا جزاء ما لاقَوْه في الدنيا.
    - ينبغي الاعتبار بمصير الأمم السابقة المكذبة لرسلهم.
  - تكفَّل اللَّه تعالى بحفظ القرآن من التبديل والتغيير والتحريف.

**−**3~~~-



# المناقشة والتدريبات

### أجب عمًا يأتي:

- س١: ما المراد بالبروج؟ وما وجه وصف السماء بها؟ وما المراد باليوم الموعود؟ ومَنِ المراد بالساهد والمشهود؟ وماذا أفاد تنكيرهما؟ وما جواب القسم؟
- س٧: مَنِ المراد بأصحاب الأخدود؟ وما قصتهم؟ وما الأخدود؟ وما إعراب ﴿ النَّارِ ﴾؟ وكيف كان قعودهم على النار؟ وماذا فعلوا بالمؤمنين؟
- س٣: ما معنى الفَتْن؟ وهل المراد بعذاب الحريق عذاب الدنيا أو الآخرة؟ وما هو البطش؟ وما فائدة وصفه بالشدة؟ ولمَنْ هذا البطش؟
- سى: ما الأقوال الواردة في المراد بقوله: ﴿ ذُو اَلْعَرْشِ ٱلْمَجِيدُ ﴾ وما إعراب ﴿ فَعَالُ ﴾ ؟ وما معنى ﴿ هَلُ أَنْكَ ﴾ ؟ وما المراد بالحديث، وبالجنود ؟ وما مرجع الضمير في قوله: ﴿ بَلْ هُوَ ﴾ ؟ وما وجه وصف القرآن بـ ﴿ بَحِيدُ ﴾ ؟

### ثانيًا: اذكر القراءات الواردة فيما يلي مع توجيه كل قراءة:

- **قوله:** ﴿ ذُوالْعَرْشِ ٱلْمَجِيدُ ﴾.
  - قوله: ﴿ فِي لَوْجٍ مَّعَفُوظٍ ﴾.



## ثالثًا: الكمل ما يلي:

| ﴿ وَٱلسَّمَآءِ ذَاتِ ٱلْبُرُوجِ ﴾ هي، وقيل:أوأو                         | ı |
|-------------------------------------------------------------------------|---|
| ﴿ قُئِلَ أَصْحَابُ ٱلْأُخَدُودِ ﴾ أي: لُعِنَ كأنَّه بهذه الأشياء أنَّهم |   |
| يعني                                                                    |   |
| ﴿ قُعُودٌ ﴾على على                                                      |   |
| البطش: بالعنف، فإذا وُصف بالشِّدة فقد و                                 |   |
| ﴿ وَهُو ٱلْعَفُورُ ﴾                                                    |   |
| ﴿ وَهُوَ ٱلْغَفُورُ ﴾ السّاتر، العافي عن ﴿ ٱلْوَدُودُ ﴾ لأو ليائه.      |   |
| الضمير في قوله: ﴿ بَلْ هُوَ ﴾ يرجع إلى ومعنى: ﴿ قُرُءَانٌ مِّحِيدٌ ﴾    |   |

## رابعًا: وضَّح السر البلاغي فيما يأتي:

- قوله: ﴿ ٱلْعَزِيزِ ٱلْحَمِيدِ ﴾.
  - قوله: ﴿ يُبَدِئُ وَيُعِيدُ ﴾.
- **قوله:** ﴿ هَلْ أَنْكَ حَدِيثُ ٱلْجُنُودِ ﴾.

## خامسًا: استخرج من الآيات الكريمة ما يلي:

- ا بَدلًا، وبيِّن نوعه.
  - = ظرفًا.



- اً سلوبَ تأكيد المدح بما يشبه الذم.
  - مجازًا مرسلًا وبَيِّن علاقته.

## سادسًا: أعرب ما تحته خط:

- النَّارِ ذَاتِ ٱلْوَقُودِ ﴾.
- ﴿ أُو الْعَرْشِ الْمَجِيدُ ﴾.
  - الله عَمَالُ لِمَا يُرِيدُ ﴾.
  - فِرْعَوْنَ وَثَمُودَ ﴾.

## سابعًا: اكتب بطاقة تعريفية عن سورة البروج تشتمل على ما يلي:

(اسم السورة - عدد آياتها - زمن نزولها - المحور الذي تدور حوله).

## ثامنًا: اذكر بعض ما يستفاد من السورة.

## تاسعًا: ) بمساعدة معلمك، وبالاستعانة بمكتبة المعهد، ومن خلال دراستك لقصة أصحاب الأخدود:

اكتب موضوعًا تعبيريًّا عن سنة الله في إهلاك الأمم الطاغية التي تُكذِّبُ رسلَ الله، وتقف في طريق دعوة الأنبياء.

### *−*‰*−*





#### بين يدي السورة الكريمة:

اسم السورة: سميت سورة الطارق تسميةً لها بما أقسم اللّه به في مطلعها بقوله: ﴿وَالسَّمَاءِ السَّمَاءِ السَّمَاءِ وَالطَّارِقِ وَالطَّارِقِ هو النجم الثاقب الذي يطلع ليلًا، سمي طارقًا لأنه يظهر بالليل ويختفي بالنهار. وكذلك الطارق: هو الذي يجيء ليلًا.

🗱 عدد آیاتها: سبع عشرة آیة.

المفسرون على أن سورة الطارق مكية. المفسرون على أن سورة الطارق مكية.

### المحور الذي تدور عليه السورة:

### يدور موضوع سورة الطارق حول عدة أمور:

- 💥 إقامة الأدلة على وحدانية الله، وكمال قدرته، وسعة علمه.
  - 🔆 إثبات أنَّ القرآن من عند الله.
    - 🔆 بيان أن العاقبة للمتقين.

### **−**3~~~-



### الموضوع الأول مظاهر قدرة الله في خلق الإنسان



## ﴿ وَٱلسَّمَاءَ وَٱلطَّارِقِ اللَّ وَمَا آذَرَ لِكَ مَا ٱلطَّارِقُ اللَّارِقُ النَّجَمُ ٱلتَّاقِبُ اللَّ إِن كُلُّ نَفْسِ لَمَا عَلَيْهَا حَافِظُ اللَّ فَلْيَنظُرِ ٱلْإِنسَانُ مَةَ خُلةً اللَّارِقِ اللَّا عَلَيْهَا حَافِظُ اللَّ فَلْيَنظُرِ ٱلْإِنسَانُ مَةَ خُلةً اللَّا عَلَيْهَا حَافِظُ اللَّ فَلْيَنظُرِ ٱلْإِنسَانُ مَةً خُلةً اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّ

#### 

﴿ وَٱلسَّمَاءِ وَٱلطَّارِقِ اللَّهِ وَمَا آذَرَكَ مَا ٱلطَّارِقُ النَّجُمُ ٱلتَّقِبُ اللَّهِ عَظَّمَ اللَّه قَدْر السَّماء في أعين الخَلْق؛ لكونها مصدر رزقهم، ومسكن ملائكته، وفيها خَلَق الجنَّة، فأقسم بها وبالطارق، والمراد: جنس النُّجوم، أو: جنس الشُّهُب التي يُرْجَم بها لعظم منفعتها. ثُمَّ فسَّره بالنجم الثاقب، أي: المضيء، كأنَّه يثقُب الظَّلام بضوئه فينفذ فيه، ووُصِفَ بالطَّارق؛ لأنَّه يبدو بالليل، كما يُقال للآتي ليلًا: طارق.

أو: الأنَّه يَطْرِق الجنِّيَّ أي: يَصُكُّه، وجواب القسم: ﴿إِن كُلُّ نَفْسِ لَمَّا عَلَيْهَا حَافِظٌ ﴾؛ الأنَّ ﴿ لَمَا ﴾ انْ كانت مشدَّدة بمعنى (إلَّا)، كقراءة عاصم، وحمزة، وابن عامر، فتكون ﴿إِن ﴾ نافية، أي: ما كل نفس إلا عليها حافظ.

وإنْ كانت مخففة (لَمَا) كقراءة غيرهم فتكون ﴿إِن ﴾ مخفَّفة من الثقيلة، أي: إنْ كل نفس لعليها حافظٌ يحفظها من الآفات، أو يحفظ عملها ورزقها وأجلها، فإذا استوفى ذلك مات.

وقيل: الحافظ: هو كاتب الأعمال.

و ﴿ حَافِظٌ ﴾ مبتدأ و ﴿ عَلَيْهَا ﴾ الخبر، والجملة من (المبتدأ والخبر) خبر ﴿ كُلُ ﴾ وسواء كانت (إن) المخففة أو الثّقيلة فالجملة مما يُتلقى به القَسَم.

﴿ فَلْيَنظُرِ ٱلْإِنسَانُ مِمَّ خُلِقَ ﴾ لمَّا ذكر أنَّ على كلِّ نفسٍ حافظًا أمره بالنَّظر في أوَّل أمره؛ ليعلم أنَّ مَنْ أنشأه قادر على إعادته وجزائه، فيعمل ليوم الجزاء، ولا يُملى على حافظه إلَّا ما يَسُرُّه في عاقبته.



# ﴿ خُلِقَ مِن مَّآءِ دَافِقِ اللَّهُ يَغُرُجُ مِنْ بَيْنِ ٱلصُّلْبِ وَٱلتَّرَآبِبِ اللهِ إِنَّهُ, عَلَى رَجْعِهِ عَلَقَادِرٌ اللهُ السَّرَآبِرُ اللهُ فَمَا لَهُ، مِن مُّآءِ دَافِقِ اللهُ السَّرَآبِرُ اللهُ فَمَا لَهُ، مِن مُّآءِ وَلاَ نَاصِرِ اللهُ فَا لَهُ مِن مُّآءِ وَلاَ نَاصِرِ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللّهُ اللهُ اللهُ الللهُ ا

و ﴿ مِمْ خُلِقَ ﴾ استفهام، أي: مِنْ أي شيءٍ خُلِق؟ جوابه: ﴿ خُلِقَ مِن مِّمَاءٍ دَافِقٍ ﴾ الدَّفْقُ صَبُّ فيه دَفعٌ، وعن بعض أهل اللغة: دَفَقْتُ الماءَ دَفقًا: صَبَبْته. ودَفق الماءُ بنفسه؛ أي: انْصبَّ، ويجوز أن يكون دافق بمعنى: مدفوق، فأسند إلى الماء ما لصاحبه على سبيل المجاز مبالغةً.

ولم يقل: من ماءين؛ لامتزاجهما في الرَّحم واتِّحادهما حين ابتدئ في خلقه ﴿ يَخُرُ مِنْ بَيْنِ ٱلصُّلْبِ وَاللَّمَ مِنْ بين صُلْبِ الرَّجل، وترائب المرأة، وهي عِظام الصَّدر حيث تكون القلادة، وقيل: العَظْم والعَصَب مِن الرَّجل، واللَّم من المرأة (١).

﴿ إِنَّهُ ﴾ إِنَّ الخالق؛ لدلالة ﴿ خُلِقَ ﴾ عليه، ومعناه: إنَّ الذي خَلَق الإنسان ابتداءً مِنْ نطفة ﴿ عَلَا رَحُمِهِ عَلَى على إعادته خصوصًا ﴿ لَقَادِرٌ ﴾ لبيّنُ القدرة لا يَعجز عنه، ونُصِبَ ﴿ يَوْمَ تُبْلَى ﴾

ب ﴿ رَجَعِدِ ﴾ أو بمضمر دلَّ عليه قوله: ﴿ رَجَعِدِ ﴾ أي: مَبْعَثه يوم تبلى، و ﴿ أَبُلَى ﴾: أي: تُكشف ﴿ السَّرَآبِرُ ﴾ ما أُسر في القلوب من العقائد والنيَّات، وما أُخفي من الأعمال.

﴿ فَمَا لَذُر ﴾ فما للإنسان ﴿ مِن قُوَّةٍ ﴾ في نفسه على دَفْع ما حلَّ به ﴿ وَلَا نَاصِرٍ ﴾ يُعينه ويَدْفع عنه.

### -3~~~-

<sup>(</sup>١) في إخبار القرآن الكريم عن كيفية خلق الإنسان بهذه الصورة إعجاز علمي؛ فإن هذه المعلومات لم تكن معروفة زمن نزول القرآن، وقد كان ذلك من قبيل الأسرار التي لا يعلمها إلا الله، فلما كان النصف الأخير من القرن الماضي اكتشف العلم الحديث أن ماء الرجل يتكون في عظام الظهر الفقارية، وأن ماء المرأة يتكون في عظام الصدر العلوية، ثم يلتقيان في قرار مكين، فيتكون منهما الإنسان، فسبحان الخالق!



### الموضوع الثاني القَسَم على صدق القرآن



# ﴿ وَٱلسَّمَآءِ ذَاتِ ٱلرَّجْعِ اللَّ وَٱلْأَرْضِ ذَاتِ ٱلصَّدْعِ اللَّ إِنَّهُ، لَقَوْلُ فَصَلُّ اللَّ وَمَا هُوَ بِٱلْهَزَٰلِ اللَّ إِنَّهُمْ يَكِيدُونَ كَيْدًا اللَّ وَٱلسَّمَآءِ ذَاتِ ٱلصَّدِينَ أَمْهِلَهُمُّ رُوَيَدًا اللَّهِ ﴾ وَأَكِيدُ كَيْدًا اللَّ فَهِلِ ٱلْكَنفِرِينَ أَمْهِلَهُمُّ رُوَيَدًا اللَّهِ ﴾

﴿ وَٱلسَّمَاءِ ذَاتِٱلرَّجْعِ ﴾ أي: المطر، وسُمِّي به لعَوْدِه كُلَّ حين.

﴿ وَٱلْأَرْضِ ذَاتِ ٱلصَّلْعِ ﴾ هو ما تَتصدّع عنه الأرض من النبات.

﴿إِنَّهُ ﴾ إِنَّ القرآن ﴿ لَقَوْلُ فَصِّلُ ﴾ فاصلُ بين الحق والباطل، كما قيل له: فُرقان.

﴿ وَمَا هُوَ بِٱلْهَزَلِ ﴾ باللّعب والباطل، يعني: أنَّه جِدٌّ كُلُّه، ومن حَقِّه، وقد وصفه اللّه بذلك أنْ يكون مَهيبًا في الصُّدور، مُعظمًا في القلوب، يرتفع به قارئه وسامعه فلا يلمُّ بِهَزْلٍ، أو يَتفَكَّه بِمُزاح.

﴿إِنَّهُ ﴾ يعني: مشركي مكة ﴿يَكِيدُونَكَيْدًا ﴾ يعملون المكايد لإبطال أمر اللَّه، وإطفاء نور الحق.

﴿ وَأُكِدُكُدُكُدُ اللهِ وَأَجَازِيهِم جزاءَ كَيْدهم باستدراجي لهم من حيث لا يعلمون، فسمَّى جزاء الكيد كيدًا، كما سَمَّى جزاء الاعتداء اعتداءً، وجزاءَ السيئة سيئةً، وإنْ لم يكن اعتداءً وسيئةً، من باب المشاكلة، ولا يجوز إطلاق هذا الوصف على اللَّه -تعالى- إلا على وجه الجزاء، كقوله: ﴿ نَسُوا اللَّهَ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى عَلَى اللَّهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ ا

<sup>(</sup>١) سورة التوبة، من الآية: ٦٧.

<sup>(</sup>٢) سورة النساء، من الآية: ١٤٢.

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة، من الآية: ١٥.



﴿ فَهِ لِا الْكَفِرِينَ ﴾ أي: لا تَدْعُ بهلاكهم، ولا تستعجل به ﴿ أُمِّهِلَهُم ﴾ أَنْظرهم ﴿ رُوِّيًّا ﴾ إمهالًا يسيرًا، ولا يُتَكلم بها إلا مُصغَّرةً، وهي مِنْ رَادَت الرِّيحُ تَرُود رَوْدًا: تحرَّكت حركةً ضعيفةً.

-3~~-



## من وجوه الإعراب في السورة الكريمة:

- قوله تعالى: ﴿إِن كُلُّ نَفْسِ لَّا عَلَيْهَا حَافِظُ ﴾ جواب القسم.
- قوله تعالى: ﴿عَلَيْهَا ﴾ خبر مقدَّم، وقوله: ﴿ حَافِظٌ ﴾ مبتدأ مؤخَّر، والجملة من المبتدأ والخبر في محل رفع خبر لقوله: ﴿ كُلُّ ﴾.
  - قوله تعالى: ﴿مِمَّ خُلِقَ ﴾ استفهام، أي: مِنْ أي شيءٍ خُلِق؟ جوابه: ﴿ خُلِقَ مِن مَّآءِ دَافِقِ ﴾.
- اسم (إن) في قوله تعالى: ﴿ إِنَّهُ مُعَلَى رَجِّعِهِ عَلَا إِنَّهُ مُعَلَى رَجِّعِهِ عَلَا لَهُ قَوله: ﴿ خُلِقَ ﴾.
- تُصِبَ قوله تعالى: ﴿ يَوْمَ ﴾ بـ ﴿ رَجْعِهِ ۽ ﴾، أو بمضمر دلَّ عليه قوله: ﴿ رَجْعِهِ ۽ ﴾ أي: مَبْعَثه يوم تُبَلى.
  - المراد بالضمير البارز في قوله تعالى: ﴿ إِنَّهُ لِقَوْلُ فَصِّلُ ﴾ القرآن الكريم.
    - المراد بالضمير في قوله تعالى: ﴿إِنَّهُمْ يَكِيدُونَ كَيْدًا ﴾ مشركو مكة.

## القراءات وتوجيهها:

- قوله: ﴿إِن كُلُّ نَفْسِ لَّا عَلِيها حَافِظُ ﴾؛ قرأ عاصم وحمزة وابن عامر: ﴿ لَمَا ﴾ بتشديد الميم، وتكون بمعنى (إلَّا) وتكون (إنْ) نافية، وعليه يكون المعنى: ما كلُّ نفس إلا عليها حافظ.
- وقرأ غيرهم: (لَمَا) بالتخفيف، فتكون (إنْ) مخففة من الثقيلة، ويكون المعنى: إنْ كلُّ نفسٍ لعليها حافظ يحفظها من الآفات، أو يحفظ عملها ورزقها وأجلها، فإذا استوفى ذلك مات.



## وَ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ السَّورة الكريمة :

- في قوله: ﴿ خُلِقَ مِن مَّاءٍ دَافِقِ ﴾ مجاز عقلي (١)، حيث أَسنَدَ الدَّفْقَ إلى الماء، والماء مدفوق لا دافق، والعلاقة هنا: المفعولية.
  - في قوله: ﴿ يَغُرُجُ مِن بَيْنِ ٱلصُّلْبِ وَٱلتَّر آبِبِ ﴾ طباق، حيث طابق بين عَظْم الظّهر وعظم الصدر.
    - المشاكلة<sup>(۲)</sup> في قوله: ﴿ وَأَكِدُ كَنْدًا ﴾ حيث سَمّى جزاء كيدهم: ﴿ كَيْدًا ﴾ .
- في قوله: ﴿ فَهِلِ ٱلْكَفِرِينَ أَمُهِلَهُم رُولِدًا ﴾ كرَّر اللَّفظين وخالف بينهما؛ لزيادة التسكين والتَّصبير؛ لئلا يستعجل النبي عَلَيُهُ العذاب للمشركين.

## بعض ما يستفاد من السورة الكريمة:



- كل نفس عليها حافظ، يحفظ أعمالها، ويكتب أقوالها.
- على الإنسان أنْ يصلح عمله ويحسنه؛ لأن عليه من يراقبه ويحصيه.
  - صدق النبي عَلَيْهُ فيما بلغ عن ربه.
  - قدرة اللَّه تعالى على بعث الخلق مرَّةً أخرى.
  - القرآن منزل من عند اللَّه ليفرق بين الحق والباطل.
- انتقام اللَّه تعالى من الكافرين آتٍ لا محالة، لكنَّ اللَّه يؤخره لحكمة يعلمها .
   → حصص صحح
- (١) المجاز العقلي: هو إسناد الفعل أو ما في معناه إلى غير ما هو له، مع قرينة مانعة من إرادة الإسناد الحقيقي.
  - (٢) المُشاكلة: ذكر الشيء بلفظ غيره لوقوعه في صحبته، أي: لمجيئه معه.



# المناقشة والتدريبات

### د: ) أجب عمًا يأتي:

- س١: ما أصل الطارق؟ وما المراد منه هنا؟ ولماذا أقسم اللَّه بالنجم؟ وما جواب القسم؟
- س۲: مَنِ المراد بالحافظ؟ وما معنى ﴿ فَلْمَنْظُرِ ٱلْإِنسَانُ مِمَّ خُلِقَ ﴾؟ وما جواب الاستفهام؟ وما معنى دافق؟
  - **٣** س٣: لماذا لم يقل: خُلق من ماءين؟ وما المراد بالصلب والترائب؟
- س٥: ما المراد بالرجع؟ وما معنى ﴿ فَصُلُّ ﴾؟ ولمن الضمير في قوله: ﴿ إِنَّهُمْ ﴾؟ وما كيدهم؟

### ثانيًا: اذكر القراءات الواردة في قوله:

﴿ إِن كُلُّ نَفْسِ لَّا عَلَيْهَا حَافِظُ ﴾ مع توجيه كل قراءة.

## ثَالثًا: الكمل ما يلي:

- عَظَّمَ اللَّه قَدْر ......في أعيُن الخَلْق؛ لكونها .....، ومسكنَ ....... وفيها خَلَق.....
- الدَّفْقُ .....فيه ....، ويجوز أن يكون دافق بمعنى: ..... فأسند إلى ....... ما لصاحبه على سبيل ..... مبالغةً .
  - ترائب المرأة: هي ..... حيث تكون القلادة.



السَّرَآبِرُ ﴾ ما أُسر في .....من.... من..... و..... وما أُخفي من ......

الرَّجْع: هو .....، وسُمِّي به لـ....

﴿ يَكِيدُونَ كَيْدًا ﴾ يعملون ...... لإبطال أمر اللَّه، وإطفاء ......

### رابعًا: ) وضح السر البلاغي فيما يأتي:

قوله: ﴿ خُلِقَ مِن مَّآءِ دَافِقِ ﴾.

**قوله:** ﴿ يَغُرُّجُ مِنْ بَيْنِ ٱلصُّلْبِ وَٱلتَّرَآبِبِ ﴾.

قوله: ﴿ فَهِيِّلِ ٱلْكَفِرِينَ أَمْهِلْهُمُ رُويَدًّا ﴾.

## خامسًا: استخرج من السورة الكريمة ما يلي:

السلوبًا اشتمل على فن المماثلة مع التوضيح.

طباقًا.

مجازًا عقليًّا.

أسلوب مشاكلة.

قَسَمًا وجوابَه.

استفهامًا وجوابَه.

## سادسًا: ما الأوجه الواردة في إعراب قوله تعالى:

﴿ يَوْمُ نُبُلَى ٱلسَّرَآبِرُ ﴾؟



سابعًا: اكتب بطاقة تعريفية عن سورة الطارق تشتمل على ما يلي:

(اسم السورة – عدد آیاتها – زمن نزولها – المحور الذي تدور حوله).

ثامنًا: اذكر بعض ما يستفاد من السورة.

تاسعًا: بمساعدة معلمك، وبالاستعانة بما تدرسه في مادة التوحيد، اذكر كيف يمكن الردُ على من يثبتون لله تعالى صفاتِ لا تليق به كالمكر والنسيان والاستهزاء؟

**−**3~~~





### بين يدي السورة الكريمة:

- اسم السورة: سميت هذه السورة الكريمة بسورة «الأعلى»؛ لافتتاحها بقوله تعالى: ﴿ سَيِّح اَسُمُ رَبِّكَ ٱلْأَعْلَى ﴾ أي: نَزِّه اللَّه عز وجل عن كل نقص، وَصِفْهُ بكل صفات التمجيد والتعظيم؛ لأنه العلي الأعلى من كل شيء في الوجود.
  - 🗱 عدد آياتها: تسع عشرة آية.
  - \* زمان نزولها: الراجح من أقوال المفسرين أنَّ سورة الأعلى مكيّةٌ.

### المحور الذي تدور عليه السورة:

يدور موضوع سورة الأعلى حول عدة أمور:

- 🔆 توحيد اللَّه وقدرته.
- 🔆 القرآن وتيسير حفظه.
- 🔆 تزكية النفس وتهذيبها بالأخلاق الكريمة.

### **−**3~~~-



### الموضوع الأول تنزيه الله وقدرته على الخَلْق في العَلْق



﴿ سَبِّحِ ٱسْمَ رَبِّكِ ٱلْأَعْلَى اللَّهِ ٱلَّذِي خَلَقَ فَسَوَّىٰ اللَّهِ وَٱلَّذِي قَدَّرَ فَهَدَىٰ اللَّهِ وَٱلَّذِي ٱلْمَرْعَىٰ اللَّهُ فَجَعَلَهُۥ غُثَاّةً اللَّهُ وَالَّذِي ٱلْمَرْعَىٰ اللَّهُ فَجَعَلَهُۥ غُثَاّةً اللَّهُ وَاللَّذِي اللَّهُ اللَّمَ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّذِي عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعَلِّلُ اللَّهُ اللَّذِي عَلَيْكُوا عَلَيْكُولِ عَلَيْ اللْمُعَلِّلَ عَلَا عَلَيْكُواللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعَلِّلُولِي اللَّهُ الْعُلِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعَالِمُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الْ

وقيل: قُلْ سبحان ربي الأعلى، وفي الحديث لمّا نزلت قال النبي ﷺ: «اجعلوها في سجودكم» (۱) هُلُتُكِم خُلُق الله النبي ﷺ: «اجعلوها في سجودكم» ولكنْ خُلَق أَي: خَلَق كُلَّ شيءٍ فَسَوّى ﴿ خَلْقه تسويةً، ولم يأت به متفاوتًا غير مُلْتئم، ولكنْ خَلَقَه على إحكام واتِّساق، ودلالةٍ على أنَّه صادرٌ عن عالمٍ حكيمٍ. أو: سوَّاه على ما فيه منفعته، ومصلحته.

﴿ وَٱلَّذِى قَدَّرَ فَهَدَىٰ ﴾ أي: قدَّر لكل مخلوق ما يُصْلِحُه، فهداه إليه وعرَّفه وجه الانتفاع به، أو: ﴿ وَلَكِ مَن يُصِلُّ مَن ﴿ وَلَكِ مَن يُصَلَّمُ مَن يَصَاءُ ﴾ وأضل، ولكن حُذف [وأضل] اكتفاءً بـ [هَدَى]، وذلك كقوله تعالى: ﴿ وَلَكِ مَن يُصَاّمُ ﴾ (٣)

﴿ وَٱلَّذِى ٓ أَخْرَ ۗ ٱلْمَرْعَىٰ ﴾ أَنْبَت ما تَرْعاه الدّواب، ﴿ فَجَعَلَهُۥ غُثْآءً ﴾ يابسًا هشيمًا ﴿ أَحْوَىٰ ﴾أي: أسود، فَ وَٱلَّذِى ٓ أَخْرَىٰ ﴾ صفةٌ لقوله: ﴿ غُثُاءً ﴾.

<sup>(</sup>١) فسَّر العلو هنا بالقهر والاقتدار، لا بمعنى العلو في المكان؛ لأن الله تعالى منزَّهٌ عن الجهة، فلا يقال: إنه في جهة الفوق أو التحت أو غيرها.

<sup>(</sup>٢) رواه أحمد وغيره بسند يحتمل التَّحسين.

<sup>(</sup>٣) سورة النحل، من الآية: ٩٣.



## 

#### 

﴿ سَنُقُرِئُكَ فَلَا تَسَى ﴾ سنعلمك القرآن حتى لا تنساه، ﴿ إِلَّا مَا شَآءَ اللَّهُ ﴾ أن يَنْسَخه، وهذه بشارةٌ من اللَّه لنبيه على أنْ يحفظ عليه الوحي؛ حتى لا يَنْفَلت منه شيءٌ؛ إلّا ما شاء اللَّه أن يَنْسَخه، فيذهبَ به عن حفظه برفع حُكمه وتلاوته.

وسأل ابنُ كَيْسان النَّحوي جُنيدًا عنه فقال: المعنى: ﴿ فَلَا تَسَىٰ ﴾ العملَ به، فقال: مِثْلُك يُصدَّر.

وقيل: قوله ﴿فَلاَ تَسَىٰ ﴾ على النَّهي، والألف لأجل الفاصلة، فأصله: فلا تنسَ، أي: فلا تُغْفل قراءته وتكريره فتنساه، ﴿ إِلَّا مَا شَاءَ ٱللَّهُ ﴾ أن يُنْسِيَك إيَّاه برفع تِلاوته.

﴿ إِنَّهُ, يَعْلَمُ ٱلْجَهْرَ وَمَا يَخْفَى ﴾ أي: إنَّك تَجهرُ بالقراءة مع قراءة جبريل النَّكَ بمخافة التَّفَلُّت، واللَّه يعلم جَهْرك معه، وما في نفسك ممَّا يدعوك إلى الجهر.

أو: يعلم ما تقرأ في نفسك مخافة النَّسْيان، أو: يعلم ما أسْرَرْتم وما أعلنتم من أقوالكم وأفعالكم، وما ظهر وما بَطَن من أحوالكم.

﴿ وَنُيسِّرُكَ لِلْيُسْرَىٰ ﴾ معطوف على قوله: ﴿ سَنُقُرِئُكَ ﴾، وقوله: ﴿ إِنَّهُ, يَعَلَمُ الجَّهُرَوَمَا يَخَفَىٰ ﴾ جملة معترضة بين المعطوف والمعطوف عليه. والمعنى: نُوفِّقك للطَّريقة التي هي أيسر وأسهل، يعني: حفظَ الوحي، أو نُوفِّقك للشَّريعة السَّمْحة التي هي أيسر الشرائع، أو لعمل الجنَّة.

### -3~~~-



### الموضوع الثاني تزكية النفس والعمل للآخرة



﴿ فَذَكِرْ إِن نَفَعَتِ ٱلذِّكْرَىٰ اللَّهُ مَن يَغْشَىٰ اللَّهُ وَيَنجَنَّهُمَا ٱلأَشْفَى اللَّ ٱلذِّي يَصَلَى ٱلنَّارَ ٱلْكُبْرَىٰ اللَّهُمَّ لَا يَمُوتُ فِيهَا وَلَا يَعْيَىٰ اللَّهُ وَلَا يَعْيَىٰ اللَّهُ وَالْفَرْمَ وَالْمَرْمَا يَعْشَىٰ اللَّهُ وَالْمَرَةُ وَالْمَامَ وَيِهِ وَصَلَىٰ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَالْمَرْمَ وَالْمَامِ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّ

﴿ فَذَكِرُ ﴾ أي: عِظْ بالقرآن، ﴿ إِن نَّفَعَتِ ٱلذِّكْرَىٰ ﴾ [إِنْ] شَرْطية، وجوابها محذوف دلَّ عليه الفعل ﴿ فَذَكِرُ ﴾، وقيل: ظاهره شرطٌ، ومعناه استبعادٌ لتأثير الذِّكْرى فيهم.

وقيل: هو أمْرٌ بالتَّذكير على الإطلاق كقوله: ﴿ فَذَكِّرُ إِنَّمَا أَنتَ مُذَكِّرٌ ﴾ (١) غير مَشْروطِ بالنَّفع. ﴿ سَيَذَكُرُ ﴾ سيتعظ ويقبل التذكرة وينتفع بها ﴿ مَن يَخْشَىٰ ﴾ اللَّه وسوء العاقبة. ﴿ وَيَنَجَنَّمُ ﴾ يتباعد عن الذكرى فلا يقبلها ﴿ الْأَشْقَى ﴾ الكافر؛ فإنه أشقى من الفاسق، أو: الذي هو أشقى الكفرة؛ لتوغُّلِه في عداوة رسول اللَّه عَيَالِيَّهُ.

﴿ ٱلَّذِى يَصْلَى ٱلنَّارَ ٱلْكُبُرَىٰ ﴾ يدخل نارَ جهنم، ووصِفتْ بذلك؛ لأنها أعظم، وأشد حرًّا من نار الدنيا ﴿ وَلَا يَحْيَىٰ ﴾ حياةً يتلذّذ بها.

وقيل: ﴿ أُمَّ ﴾ تفيد التَّراخي؛ لأنَّ التَّرجح بين الحياة والموت أفظع من الصِّليِّ، فهو متراخٍ عنه في مراتب الشدة.

<sup>(</sup>١) سورة الغاشية، الآية: ٢١.



﴿ قَدُ أَفَلَتَ ﴾ نال الفوز ﴿ مَن تَزَكِّى ﴾ تطهّر من الشرك، أو تطهّر للصّلاة، أو أدَّى الزكاة، على وزن (تَفَعَّل » من الزكاة، كتَصَدَّق من الصَّدقة.

﴿ وَذَكَرُ أَسْمَ رَبِّهِ عَلَى وَكِبر لافتتاح الصلاة ﴿ فَصَلَىٰ ﴾ الصلوات الخَمْس، وبه يُحْتَجُّ على وجوب تكبيرة الافتتاح (الإحرام)، وعلى أنَّها ليست من الصلاة؛ لأنَّ الصلاة عُطفت عليها، والعَطْف يقتضي المُغايرة.

واحْتُج بهذه الآية أيضًا على أنَّ الافتتاح جائزٌ بكل اسم من أسمائه عز وجل.

وعن ابن عباس على: أكر معاده ووقوفه بين يدي ربه فصلَّى له.

﴿ بَلُ تُؤْثِرُونَ ٱلْحَيَوْةَ ٱلدُّنَيَا ﴾ تُفضِّلونها على الآخرة فلا تفعلون ما به تُفلحون، والمخاطب به الكافرون، يَدُلُّ عليه قراءة أبي عمرو: (يُؤْثِرُونَ) بالياء بدلًا من التَّاء (١).

﴿ وَٱلْأَخِرَةُ خَيْرٌ وَأَبْقَى ﴾ أفضلُ في نفسها وأدْوَمُ.

﴿ إِنَّ هَـٰذَا لَفِى ٱلصُّحُفِ ٱلْأُولَى ﴾ [هَذَا] إشارة إلى جميع ما تقدم من قوله تعالى: ﴿ قَدُ أَفْلَحَ مَن تَرَكَّى ﴾ إلى قوله: ﴿ وَٱلْآخِرَةُ خَيْرٌ وَأَبْقَى ٓ ﴾ أي: إنَّ معنى هذا الكلام واردٌ في تلك الصُّحُف، ويجوز أنْ يكون إشارةً إلى ما في السورة كُلِّها.

﴿ صُحُفِ إِبْرَهِيمَ وَمُوسَىٰ ﴾ بدل مِنْ ﴿ ٱلصُّحُفِ ٱلْأُولَىٰ ﴾.

-3~~~-

<sup>(</sup>۱) « السبعة » لابن مجاهد: ص: ٦٨٠ .



## من وجوه الإعراب في السورة الكريمة:

- قوله تعالى: ﴿أَحُونَ ﴾ صفةٌ لقوله: ﴿غُثَاءً ﴾.
- قوله تعالى: ﴿ وَنُيسِّرُكَ لِلْيُسْرَى ﴾ معطوف على قوله: ﴿ سَنُقُرِثُكَ ﴾.
- قوله تعالى: ﴿إِنَّهُ, يَعْلَمُ ٱلْجُهْرَ وَمَا يَخْفَى ﴾ جملة معترضة بين المعطوف والمعطوف عليه.
  - قوله تعالى: ﴿إِن نَّفَعَتِ ٱلذِّكْرَىٰ ﴾ في إعرابه ثلاثة أقوال:
  - \_ الأول: ﴿إِن ﴾ شَرْطية، وجوابها محذوف دلَّ عليه الفعل ﴿ فَذَكِّرُ ﴾.
    - \_ الثاني: قيل:ظاهره شرطٌ، ومعناه استبعادٌ لتأثير الذِّكْرى فيهم.
    - \_ الثالث: قيل: هو أمْرٌ بالتَّذكير على الإطلاق غير مَشْروطٍ بالنَّفع.
- الحياة ﴿ أُمَّ ﴾ في قوله تعالى: ﴿ أُمَّ لَا يَمُوتُ فِيهَا وَلَا يَحَيِّى ﴾ تفيد التَّراخي؛ لأنَّ التَّأرجح بين الحياة والموت أفظع من الصِّليِّ، فهو متراخ عنه في مراتب الشدة.
- «هَذَا» في قوله تعالى: ﴿إِنَّ هَذَا لَفِي ٱلصُّحُفِ ٱلْأُولَى ﴾ إشارة إلى جميع ما تقدم من قوله تعالى: ﴿ وَٱلْأَخِرَةُ خَيْرٌ وَٱبْقَىٓ ﴾، ويجوز أَنْ يكون إشارة إلى ما في السورة كُلِّها.
  - قوله تعالى: ﴿ صُحُفِ إِبْرَهِيمَ وَمُوسَىٰ ﴾ بدل من قوله: ﴿ ٱلصُّحُفِ ٱلأُولَىٰ ﴾.

## القراءات وتوجيهها:

- قوله تعالى: ﴿ بَلُ تُؤْثِرُونَ ٱلْحَيَوْةَ ٱلدُّنْيَا ﴾ قرأ الجمهور: ﴿ تُؤْثِرُونَ ﴾ بتاء الخطاب، والمخاطب به الكافرون.
  - وقرأ أبو عمرو: (يُؤْثِرُونَ) بياء الغَيب، والمقصود به الكافرون أيضًا.



## من الأسرار البلاغية في السورة الكريمة :



- الخطاب في قوله تعالى: ﴿ سَبِّح ﴾ للنبي ﷺ، ويدخل في هذا الأمر كلُّ من يصلح للخطاب.
- حذف المفعول في قوله تعالى: ﴿ ٱلَّذِى خَلَقَ فَسَوَّىٰ ﴾، وقوله: ﴿ وَٱلَّذِى قَدَّرَ فَهَدَىٰ ﴾ ليفيد العموم؛ لأن المراد: خَلَق كلَّ شيء فسوَّاه، وقَدَّر كلَّ شيء فهداه.
  - في قوله تعالى: ﴿ اللَّهِ مَا يَخْفَىٰ ﴾ طباق.
  - في قوله تعالى: ﴿ لَا يَمُوتُ فِيهَا وَلَا يَعُينَ ﴾ طباق.
  - في قوله تعالى: ﴿ سَيَذَكُّرُ مَن يَغْشَىٰ ﴿ أَن وَيَنَجَنَّهُما ٱلْأَشْقَى ﴾ مقابلة.

## بعض الدروس المستفادة من السورة الكريمة:

- ينبغي على المسلم أن يُنَزِّه اللَّه تعالى عن كل ما لا يليق به.
- حمال القدرة الإلهية، وتمام حكمته، وسعة علمه جلَّ وعز.
- تتجلَّى عظمة اللَّه تعالى وقدرته في خلقه لهذه المخلوقات بتلك الكيفية البديعة.
  - هيأ اللَّه تعالى كل مخلوق لما خُلِقَ له في هذا الكون.
    - يعلم سبحانه وتعالى سِرَّنا وجهرنا.
    - وعَدَ اللَّه نبيه عَيْكِاللَّهِ أَنْ يحفظ عليه القرآن فلا ينساه.
      - الموعظة بالقرآن واجبة، سواء انتُفِع بها أم لا.
  - ينتفع بالذكرى أهل الإيمان، ويُعْرض عنها أهل الكفر والجحود.



# المناقشة والتدريبات

### ولًا: اجبعمًا يأتي:

- س١: ما معنى ﴿ سَبِّح ﴾؟ ولمَن الخطاب؟ وما مفعول ﴿ خَلَقَ ﴾؟ وما المراد من قوله:
   ﴿ فَسَوَّىٰ ﴾؟
- س Y: ما ﴿ ٱلْمُرْعَىٰ ﴾؟ وما معنى ﴿ أَحُوىٰ ﴾؟ وما معنى ﴿ سَنُقُرِئُكَ ﴾؟ وما مفعوله الثاني؟ وما المراد بالنسيان؟ وهل الفعل ﴿ تَسَى ﴾ مرفوع أو مجزوم؟ وما أصله؟
  - **س**٣: ما المراد باليسرى؟ وما جواب الشرط في قوله: ﴿ فَذَكِّرَ إِن نَّفَعَتِ ٱلذِّكْرَىٰ ﴾؟
- س٤: مَنِ المراد بالأشقى؟ وما معنى النَّار الكبرى؟ وما المراد من التَّزكي؟ وما مفعول صَلَّى؟

## ثانيًا: اذكر القراءات الواردة في قوله:

﴿ بَلُ تُؤْثِرُونَ ٱلْحَيَوٰةَ ٱلدُّنْيَا ﴾ مع توجيه كل قراءة.

## ثَالثًا: الكمل ما يلي:

- **ا** وَٱلَّذِى قَدَّرَ فَهَدَىٰ ﴾ أي: قدَّر لكل ...... ما ...... فهداه إليه و ...... به.



- معنى: ﴿ فَجَعَلَهُۥ غُثَآاً ﴾ . . . . . . . ومعنى: ﴿ أَحُوىٰ ﴾ أي: . . . . . . .
- قوله: ﴿مَن تَزَكَّى ﴾ أي: تطهَّر من .....، أو تطهَّر لـ.... أو ... أو ... الزكاة، على وزن ..... من الزكاة.

## رابعًا: وضِّح السر البلاغي فيما يأتي:

- قوله: ﴿ ٱلْجُهُرُ وَمَا يَخُفَىٰ ﴾.
- **قوله:** ﴿ لَا يَمُوتُ فِيهَا وَلَا يَحْيَىٰ ﴾.
- **قوله:** ﴿ سَيَذَّكُّرُ مَن يَغُشَىٰ ﴿ اللَّهِ مَا الْأَشْقَى ﴾ بينهما.
- حذف المفعول في قوله: ﴿ ٱلَّذِى خَلَقَ فَسَوَّىٰ ﴾، وقوله: ﴿ وَٱلَّذِى قَدَّرَ فَهَدَىٰ ﴾.

## خامسًا: استخرج من السورة الكريمة ما يلي:

- صفة، وبيِّن الموصوف.
  - حملة معطوفة.
  - جملة معترضة.
- جملة شرطية، وبيِّن جواب الشَّرط.
- حرفًا يفيد التَّراخي، وبيِّن السِّر في استعماله.
  - اسم إشارة، مع بيان المشار إليه.



بدلًا.

سادسًا: ﴿ فَذَكِّرُ إِن نَّفَعَتِ ٱلذِّكْرَىٰ ﴾؟

سابعًا: ﴿ بِمَ استدل العلماء على وجوب تكبيرة الإحرام؟ وهل هي من الصلاة أو لا؟ مع التعليل.

ثامنًا: اكتب بطاقة تعريفية عن سورة الأعلى تشتمل على ما يلي:

اسم السورة – عدد آياتها – زمن نزولها – المحور الذي تدور حوله).

تاسعًا: اذكر بعض ما يستفاد من السورة.

**−**30000-





#### بين يدي السورة الكريمة:

- اسم السورة: سميت هذه السورة الكريمة بسورة «الغاشية»؛ لافتتاحها بقوله تعالى: ﴿ مَلْ اللَّهُ عَلَى السَّمُ النَّاسِ بأهوالها، وهي الدَّاهية التي تغشى الناس بأهوالها، والاستفهام للتهويل وتفخيم شأنها.
  - 🛠 عدد آياتها: ست وعشرون آية .
  - المان نزولها: أجمع المفسرون على أن سورة الغاشية مكيّةٌ.

### المحور الذي تدور عليه السورة:

### يدور موضوع سورة الغاشية حول عدة أمور:

- 🔆 الحديث عن اليوم الآخر وما يقع فيه من انقسام الناس إلى فريقين.
- اثبات مطلق القدرة الإلهية من خلال خلق السماء والإبل والجبال والأرض وغيرها من عجائب الصنعة الإلهية.

### -‰~-



### الموضوع الأول الحديث عن اليوم الآخر وأحوال أهل النَّار



﴿ هَلْ أَتَىٰكَ حَدِيثُ ٱلْفَكَشِيَةِ ﴿ وَجُوهُ يَوْمَبِذٍ خَشِعَةُ ۞ عَامِلَةٌ نَاصِبَةٌ ۞ تَصْلَى نَارًا حَامِيَةً ۞ تَسْفَىٰ مِنْ عَيْنِ عَالِيَةٍ ﴿ فَا لَهُ مَا لَهُ لَا اللَّهُ اللَّ

﴿ هَلَ ﴾ بمعنى: قد ﴿ أَتَنكَ حَدِيثُ ٱلْعَنشِيَةِ ﴾ الدَّاهية التي تغشى النَّاس بشدائدها وتُلْبسهم أهوالها، يعني: يوم القيامة، وقيل: النَّار من قوله: ﴿ وَتَغَشَىٰ وُجُوهَهُمُ ٱلنَّارُ ﴾ (١).

والمراد: لم يأتك سابقًا حديث هذه الداهية، وقد أتاك الآن فاستمع، فالاستفهام هنا ليس على حقيقته، وإنما يراد منه تشويق السامع إلى استماعه، وتعجيبه مما سيذكر بعده. والمعنى: قد جاءك يا محمد حديث الغاشية.

﴿ وُجُوهٌ ﴾ أي: وجوه الكفّار، وإنّما خصّ الوجه؛ لأنّ الحزنَ والسُّرورَ إذا استحكما في المرء أثّرا في وجهه ﴿ يَوْمَ إِذْ غُشِيَت ﴿ خَشِعَةٌ ﴾ ذليلة؛ لما اعترى أصحابها من الخِزي والهَوان. ﴿ عَامِلَةٌ نَاصِبَةٌ ﴾ تعمل في النّار عملًا تتعب فيه، وهو جَرُّها السلاسل والأغلال وخوضها في النّار؛ كما تخوض الإبل في الوحل، وارتقاؤها دائبةً في صعودٍ من نار، وهبوطها في حُدور منها.

وقيل: عملت في الدنيا أعمال السوء، والتذَّت بها وتنعّمت، فهي في نَصَب منها في الآخرة.

وقيل: هم أصحاب الصَّوامع – الذين كانوا يتعبدون إلى اللَّه تعالى في أماكنهم الخاصة بهم، ولا أجر لهم عليها لما هم عليه من الكفر والضلال؛ إذ الإيمان باللَّه تعالى ورسوله عَيَاكِيَّةٍ شرط قبول الأعمال، ومعناه: أنَّها خشعت للَّه، وعَمِلت وتعبت في أعمالها، من الصوم الدائب، والتهجد الواصب.

﴿ تَصَٰلَىٰ نَارًا حَامِيةً ﴾ تَدخل نارًا قد أُحميت مُددًا طويلة، فلا حَرَّ يَعدِل حَرَّها. ﴿ تُسُقَى مِنْ عَيْنِ عَانِيَةِ ﴾ من عين ماءٍ قد انتهى حرُّها.

(١) سورة إبراهيم، من الآية: ٥٠.



### ﴿ لَّيْسَ لَهُمُّ طَعَامٌ إِلَّا مِن ضَرِيعٍ ١ لَا يُسْمِنُ وَلَا يُغْنِي مِن جُوعٍ ٧ ﴾

والتأنيث في هذه الصفات والأفعال راجعٌ إلى الوجوه، والمراد: أصحابها، بدليل قوله: ﴿لَيْسَ لَمُمُ الْحَامُ إِلّا مِن ضَرِيعٍ ﴾ وهو نَبت يقال له: الشّبرِق إذا كان رَطْبًا، فإذا يبس فهو ضريعٌ، وهو سُمٌّ قاتل، ولا تناقض بين هذه الآية وبين قوله: ﴿ وَلَا طَعَامُ إِلّا مِنْ غِسَلِينِ ﴾ (١)؛ إذ العذاب ألوانٌ، والمعذبون طبقاتٌ، فمنهم أكلة الزّقوم، ومنهم أكلة الغِسْلين، ومنهم أكلة الضّريع.

﴿ لَا يُسْمِنُ ﴾ في محل جر؛ لأنَّه وَصفٌ لـ ﴿ ضَرِيعٍ ﴾.

﴿ وَلَا يُغْنِى مِن جُوعٍ ﴾ أي: منفعتا الغذاء منفيتان عنه، وهما: إماطة الجوع، وإفادة السِّمَن في البدن.

-3~~-

<sup>(</sup>١) سورة الحاقة، الآية: ٣٦.



### الموضوع الثاني أحوال المؤمنين في الجنَّة



## ﴿ وُجُوهُ يَوْمَهِ إِذِ نَاعِمَةٌ ﴿ لِسَعْيِهَا رَاضِيَةٌ ﴾ في جَنَّةٍ عَالِيَةٍ ﴿ لَا تَسْمَعُ فِيهَا لَغِيَةً ﴿ لَا يَعْمَدُ أَنَّ فِيهَا عَيْنٌ جَارِيَةٌ ﴿ لَا يَعْمَدُ اللَّهِ عَالِمَةً لِللَّهِ عَالِيَةٍ مِنْ اللَّهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَالِيَةً لِلَّهِ عَالِيَةٍ عَالِيَةٍ مِنْ اللَّهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلِي عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلِيكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عِلَا عَلِيكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُ عَلِيكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُوا عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلِيكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَّهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَاكُمُ عَلِيكُمْ عَلَاكُمُ عَلَيْكُ عَلَيْكُمْ عَلَاكُمُ عَلَيْكُمْ عَلَاكُمُ عَلَاكُمْ عَلَاكُمُ عَ

سُرُدٌ مَرْفُوعَةٌ اللهِ وَأَكُوابٌ مَّوْضُوعَةٌ اللهُ وَغَارِقُ مَصْفُوفَةٌ اللهِ وَزَرَابِيٌّ مَبْثُوثَةُ الله

﴿ وُجُوهُ مُ يُومَ لِذِ نَاعِمَةً ﴾ ثم وصف وجوه المؤمنين، ولم يقل: ووجوه؛ لأنَّ الكلام الأوَّل قد طال وانقطع، ﴿ نَاعِمَةً ﴾ متنعمة في لين العيش.

﴿ لِّسَعْبِهَا رَاضِيَّةً ﴾ رضيت بعملها وطاعتها، لمَّا رأت ما أدَّاهم إليه ذلك من الكرامة والثواب.

﴿ فِي جَنَّةٍ عَالِيَةٍ ﴾ من علو المكان أو المقدار.

﴿ لَا تَسَمَعُ ﴾ أَيُّها المخاطب، أو هذه الوجوه ﴿ لَغِيَةً ﴾ أي: لغوًا، أو: كلمةً ذاتَ لغو، أو: نفسًا تلغو، لا يتكلَّم أهل الجنَّة إلا بالحكمة وحَمْد اللَّه على ما رزقهم من النَّعيم الدائم.

﴿ فِيهَا عَيْنٌ جَارِيَّةٌ ﴾ أي: عيونٌ كثيرةٌ؛ كقوله: ﴿ عَلِمَتْ نَفْسُ مَّا أَحْضَرَتْ ﴾ (١).

﴿ فِيهَا سُرُرٌ ﴾ جمع سرير ﴿ مَرْفُوعَةً ﴾ من رِفعة المقدار، أو المكان؛ ليرى المؤمن بجلوسه عليه جميع ما أعطاه ربُّه من الملك والنَّعيم. ﴿ وَأَكُوابُ ﴾ جمع كُوب، وهو القَدَح، وقيل: آنية لا عروة لها(٢).

﴿مَّوْضُوعَةً ﴾ بين أيديهم؛ ليتلذَّذوا بالنَّظر إليها، أو: موضوعةٌ على حافات العيون مُعدَّة للشرب.

﴿ وَهَارِقُ ﴾ وسائد، مفردها: نُمْرُقة ﴿ مَصَّفُونَةً ﴾ بعضُها إلى جنب بعض، مَساندُ ومَطارحُ، أينما أراد أن يجلس جَلس على واحدة، واستند إلى الأخرى.

﴿ وَزَرَانِيُّ ﴾ وبُسُط عِراضٌ فاخرةٌ، جمع: زِرْبيَّة ﴿ مَبْثُونَةً ﴾ مبسوطة، أو: مفرَّقة في المجالس.

<sup>(</sup>١) سورة التكوير، الآية: ١٤، ومعنى ﴿ عَلِمَتْ نَفِّسُ ﴾ أي: أَنْفُس كثيرة وليست نفسًا واحدة.

<sup>(</sup>٢) العروة من الدَّلو والكوز ونحوه: هي المَقبِض الذي يُمسك به.







﴿ أَفَلَا يَنظُرُونَ إِلَى ٱلْإِبِلِ كَيْفَ خُلِقَتْ ﴿ وَإِلَى ٱلسَّمَاءِ كَيْفَ رُفِعَتْ ﴿ وَإِلَى ٱلْجِبَالِكَيْفَ نُصِبَتْ ﴿ وَإِلَى ٱلْأَرْضِ كَيْفَ سُطِحَتْ ﴿ فَاكْرَدُ إِنَّمَا أَنتَ مُذَكِّرٌ ﴿ اللَّهِ لَسَتَ عَلَيْهِم بِمُصَيْطِرٍ ﴿ اللَّهِ ﴾ وَإِلَى ٱلْأَرْضِ كَيْفِ مِمُصَيْطِرٍ ﴿ اللَّهِ ﴾

### 

لمَّا أنزل اللَّه تعالى هذه الآيات في صفة الجنَّة، أنكر الكفار ذلك واستبعدوه لكونهم لم يشاهدوا شيئًا منه في الدنيا، فقال اللَّه تعالى: ﴿ أَفَلا يَنظُرُونَ إِلَى ٱلْإِبلِ كَيْفَ خُلِقَتُ ﴾ طويلة، ثم تبرك حتَّى تُرْكَب، ويُحمل عليها، ثُمَّ تقوم، فكذا السّرير يُطأطئ للمؤمن كما يُطأطئ الإبل.

﴿ وَإِلَى ٱلسَّمَاءِ كَيْفَ رُفِعَتُ ﴾ رفعًا بعيد المدى بلا إمساكٍ وعَمدٍ، ونُجومُها تكثر هذه الكثرة فلا يحصى الخَلْقُ عددها، فكذلك أكواب الجنَّة.

﴿ وَإِلَى ٱلْجِبَالِكَيْفَ نُصِبَتَ ﴾ نَصْبًا ثابتًا، فهي راسخة لا تميل مع طولها، فكذلك النَّمارق. وَ إِلَى ٱلْأَرْضِ كَيْفَ سُطِحَتُ ﴾ سَطْحًا بتمهيد وتوطئة، فهي كلُّها بِساطٌ واحدٌ ينبسط من الأُفق إلى الأُفق فكذا الزرابيُّ. ويجوز أن يكون المعنى: أفلا ينظرون إلى هذه المخلوقات الشاهدة على قدرة الخالق؛ حتى لا ينكروا اقتداره على البعث، فيسمعوا إنذار الرسول عَلَيْكِيُّ ويؤمنوا به، وَيَسْتَعِدُّوا للقائه؟

وتخصيص هذه الأربعة بالذِّكر؛ لأنَّ هذا خطابٌ للعرب وحثٌّ لهم على الاستدلال، والمرء إنَّما يَستدل بما تَكثُر مشاهدته له، والعرب تكون في البوادي، ونظرهم فيها إلى السماء والأرض والجبالِ، والإبلُ أعزُّ أموالهم، وهم أكثر استعمالًا لها من سائر الحيوانات؛ ولأنَّها تجمع جميع الحاجات المطلوبة من الحيوان، وهي النسل، والدَّرُّ، والحملُ، والركوب، والأكل بخلاف غيرها.

﴿ فَذَكِّرً ﴾ فذكرهم بالأدلة ليتفكروا فيها ﴿ إِنَّمَا أَنتَ مُذَكِّرٌ ﴾ ليس عليك إلا التبليغ. ﴿ فَذَكِّرُ ﴾ ليس عليك إلا التبليغ. ﴿ لَسَّتَ عَلَيْهِم بِجَبَّارٍ ﴾ (١).

<sup>(</sup>١) سورة ق، الآية: ٥٤.



# ﴿ إِلَّا مَن تَوَلَّى وَكَفَرَ ١٣ فَيُعَذِّبُهُ ٱللَّهُ ٱلْعَذَابَ ٱلْأَكْبَرَ ١٠ إِنَّ إِلَيْنَاۤ إِيابَهُمْ ١٠ ثُمَّ إِنَّ عَلَيْنَا حِسَابَهُم ﴾

﴿ إِلَّا مَن تَوَلَّى وَكَفَرَ اللَّهُ مُلِكُ اللَّهُ ٱللَّهُ ٱللَّهُ ٱللَّهُ ٱللَّهُ ٱللَّهُ ٱللَّهُ اللَّهُ والقهر، فهو يُعذّبه العذاب الأكبر، وهو عذاب ولكن من تولَّى منهم، وكفر باللَّه؛ فإنَّ لله الولاية عليه والقهر، فهو يُعذّبه العذاب الأكبر، وهو عذاب جهنّم.

وقيل: هو استثناءٌ متصلٌ من مفعول ﴿ فَذَكِرً ﴾ أي: فَذَكِرً ... إِلَّا مَن انقطع طمَعُك من إيمانه، و﴿ تَوَلَّى وَكَفَرَ ﴾ فاستحق ﴿ ٱلْعَذَابَ ٱلْأَكْبَرَ ﴾ وما بينهما كلامٌ معترض.

﴿ إِنَّ إِلَيْنَا إِيَابَهُمْ ﴾ رجوعهم ﴿ ثُمَّ إِنَّ عَلَيْنَا حِسَابَهُم ﴾ فنحاسبهم على أعمالهم ونجازيهم بها جزاء أمثالهم.





# من وجوه الإعراب في السورة الكريمة:

- قوله: ﴿ وُجُوهٌ يَوْمَ إِذِ خَلْشِعَةٌ ﴾ مبتدأ وخبر؛ وجاز الابتداء به لوجود التنويع والوصف.
- قوله: ﴿عَامِلَةٌ نَاصِبَةٌ ﴾ قيل: خبران آخران للمبتدأ ﴿ وُجُوهٌ ﴾، وقيل: «خاشعة» و «عاملة» و «ناصبة» صفات، والخبر قوله: ﴿ تَصَٰلَىٰ نَارًا حَامِيةً ﴾.
  - قوله: ﴿ لَا يُسْمِنُ ﴾ في محل جر؛ لأنَّه وَصفٌ لـ ﴿ ضَرِيعٍ ﴾.
  - الاستثناء في قوله: ﴿ إِلَّا مَن تَوَلَّى وَكَفَر ﴿ اللَّهُ اللَّهُ الْعَذَابَ ٱلْأَكُبَرَ ﴾ استثناءٌ منقطعٌ، أي: لست بمُسْتَولٍ عليهم، ولكن من تولَّى منهم، وكفر باللّه؛ فإنَّ لله الولاية عليه والقهر. ويجوز أن يكون الاستثناء متصلًا من مفعول ﴿ فَذَكِّر ﴾ أي: فذكِّر ... إلا من انقطع طمَعُك من إيمانه و ﴿ تَوَلَّى وَكَفَر ﴾ فاستحق ﴿ ٱلْعَذَابَ ٱلْأَكْبَرَ ﴾ وما بينهما كلامٌ معترض.

# القراءات وتوجيهها:

- في قوله تعالى: ﴿ تَصُلَىٰ نَارًا حَامِيةً ﴾ قرأ بعضُهم: ﴿ تَصُلَىٰ ﴾ بفتح التَّاء، والحُجَّة لمن قرأ بفتح التَّاء: أنه أتى بالفعل على أصله وبناه لفاعله.
  - وقرأ بعضُهم بالضَّمِّ: (تُصلى) والحُجَّة لمن قرأه بالضَّمِّ: أنه طابق بذلك بين لفظه ولفظ قوله: ﴿ نُمُعَلَىٰ ﴾ (١).

<sup>(</sup>۱) « السبعة » لابن مجاهد: ص: ٦٨١.



# من الأسرار البلاغية في السورة الكريمة:



- حديث الغاشية، وجعلها بعضهم بمعنى: «قد»، أيْ: قد أتاك حديث الغاشية.
- في قوله تعالى: ﴿ وُجُوهُ مُ يَوْمَبِدٍ خَاشِعَةً ﴾ أضاف الخشوع للوجوه، والمراد أصحابها، فهو مجاز مرسل بإطلاق الجزء وهو الوجوه، وإرادة الكل وهي الذوات، وخصَّ الوجه بالذكر ؛ لأنَّ الحزن والسرور إذا استحكما في المرء أثَّرا في وجهه.
- في قوله تعالى: ﴿ إِنَّ إِلَيْنَا إِيابَهُمْ ﴾ قدَّم الجار والمجرور ﴿ إِلَيْنَا ﴾ ليفيد التشديد في الوعيد، وأنَّ رجوعهم ليس لأحد إلَّا إلى الجبار المقتدر على الانتقام منهم.
- في قوله تعالى: ﴿ ثُمَّ إِنَّ عَلَيْنَا حِسَابَهُم ﴾ قدَّم الجار والمجرور ﴿ عَلَيْنَا ﴾ لتأكيد الوعيد، لا لتأكيد الوجوب، فاللَّه تعالى لا يجب عليه شيء.

## بعض الدروس المستفادة من السورة :



- أعد الله تعالى الأهل الجنة من ألوان النّعيم ما تسعد به نفوسهم.
- یشقی أهل الکفر یوم القیامة بکفرهم، ویکونون فی ذلة وهوان بسببه.
  - في الكون آيات عظيمة تدل على قدرة الله وبديع صنعه.
- ينبغي على المرء أن يتأمل في آيات اللَّه المنظورة، ويتفكر في الكون من حوله.
- ليس على رسول اللّه عَلَيْكُ إلا تبليغ الرسالة للناس، أما هدايتهم للحق فلا يملكها إلا اللّه.



# المناقشة والتدريبات

### أولًا: اجب عمًا يأتي:

- القيامة؟ ومن أصحاب هذه الوجوه؟
- س٧: ما معنى ﴿ عَامِلَةٌ نَاصِبَةٌ ﴾؟ وما معنى ﴿ تَصُلَىٰ ﴾؟ وما المراد بالعين الآنية؟ وما الضريع؟ ولِمَ نفى السِّمَنَ والإغناء عن الجوع؟ ومن أصحاب الوجوه الناعمة؟
- س٣: كيف توفق بين قوله تعالى: ﴿ لَيْسَ لَهُمُ طَعَامُ إِلَّا مِن ضَرِيعٍ ﴾ وقوله: ﴿ وَلَا طَعَامُ إِلَّا مِنَ غِسْلِينِ ﴾ ؟
  - س٤: ما الفرق بين النَّمارق والزرابيّ؟ ومصفوفة ومبثوثة؟
  - س٥: من المقصود بقوله: ﴿ لَّا تَسْمَعُ ﴾؟ وما المعاني الواردة في قوله: ﴿ لَغِينَا كَا اللَّهُ اللّلْمُ اللَّهُ اللَّا اللَّالِي اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّا
- س٦: لماذا خصَّ كلَّا من السماء والأرض والجبال والإبل بالذكر؟ وما نوع الاستثناء في قوله: ﴿ إِلَّا مَن تَوَلَى وَكَفَرَ ﴾؟

# ثانيًا: اذكر القراءات الواردة في قوله:

﴿ تَصْلَىٰ نَارًا حَامِيةً ﴾ مع توجيه كل قراءة.



# ثالثًا: أكمل ما يلي:

| ﴿ هَلَ أَتَىٰكَ ﴾ بمعنى و﴿ ٱلْغَاشِيَةِ ﴾ التي تغشى النَّاس بشدائدها                  |  |
|---------------------------------------------------------------------------------------|--|
| و أهوالها، والمقصود به، وقيل:                                                         |  |
| معنى ﴿عَامِلَةٌ نَاْصِبَةٌ ﴾ في النّار تَتعب فيه، وهو جَرُّها                         |  |
| والأغلال و في النّار.                                                                 |  |
| قوله: ﴿ لَا يُسْمِنُ ﴾ في محل؛ لأنَّه كَ وَضَرِيعٍ ﴾.                                 |  |
| في قوله: ﴿ وُجُوهُ مُ يَوْمَ إِذِ نَّاعِمَةً ﴾ وصف وجوه المؤمنين، ولم يقل: ووجوه؛ لأن |  |
| ﴿مَّرْفُوعَةٌ ﴾ من رِفعة، أو؛ ليرى المؤمن بجلوسه عليه                                 |  |
| م المالية ماليَّة                                                                     |  |

# رابعًا: ﴾ وضّح السر البلاغي فيما يأتي:

- قوله: ﴿ وُجُوهٌ يَوْمَبِذٍ خَاشِعَةُ ﴾.
- تقديم الجار والمجرور في قوله: ﴿ إِنَّ إِلَيْنَا ٓ إِيابَهُمْ ﴾.

# خامسًا: استخرج من السورة الكريمة ما يلي:

- أسلوب مقابلة.
- أسلوبًا يفيد التشديد في الوعيد.
  - فاعلًا وبيِّن فعله.



- مبتدأً وخبرًا.
- حملة في محل جرِّ صفة، وبيِّن الموصوف.

# سادسًا: ما الأقوال الواردة في نوع الاستثناء في قوله:

إِلَّا مَن تَوَلَّى وَكَفَرَ ﴾؟ وما المعنى على كل قول؟

# سابعًا: ) ما معنى الكلمات الآتية:

- الْعَمَةُ ﴾.
- لِسَعْیها رَاضِیةً ﴾.
  - ﴿ مِّرْفُوعَةً ﴾.
- ﴿ وَمُنَارِقُ مَصْفُوفَةٌ ﴾.
- وَزَرَابِيُّ مَبْثُونَةً ﴾.
- اِنَّ إِلَيْنَا إِيَابُهُمْ ﴾.
- اللهُمُ إِنَّ عَلَيْنَا حِسَابُهُم ﴾.

# ثامنًا: ) اكتب بطاقة تعريفية عن سورة الغاشية تشتمل على ما يلي:

◄ (اسم السورة – عدد آياتها – زمن نزولها – المحور الذي تدور حوله).

تاسعًا: اذكر بعض ما يستفاد من السورة.



# سورة الفجر

### بين يدي السورة الكريمة:

- اسم السورة: سميت هذه السورة الكريمة بسورة «الْفَجْرِ»؛ لافتتاحها بقوله تعالى: ﴿وَالْفَجْرِ
- نَ وَلَيَالٍ عَشْرِ ﴾ وهو قسمٌ عظيم بفجر الصبح المنتشر نوره كلَّ يوم على أن الكفار سيعذبون حتمًا.
  - 🗱 عدد آياتها: ثلاثون آية .
- البحمهور. المفسرين إلى أن سورة الفجر مكيّةٌ، وقيل: مدنية، والراجع قول الجمهور.

### المحور الذي تدور عليه السورة:

### يدور موضوع سورة الفجر حول عدة أمور:

- 🔆 الحديث عن اليوم الآخر وحال الإنسان فيه.
- 🔆 ذكر قصص بعض الأمم الظالمة البائدة المكذبة لرسل اللَّه.
  - 🔆 بيان ما حل بالأمم السابقة من العذاب بسبب طغيانهم.





### الموضوع الأول تأكيد هلاك الأمم السابقة



﴿ وَٱلْفَجْرِ اللَّ وَلَيَالٍ عَشْرِ اللَّ وَٱلشَّفْعِ وَٱلْوَتْرِ اللَّهُ وَٱلْيَلِ إِذَا يَسْرِ اللَّهُ هَلَ فِي ذَالِكَ قَسَمٌ لِّذِي حِجْرٍ اللَّهُ أَلَمْ تَرَكَيْفَ فَعَلَ رَبُّكَ بِعَادٍ اللَّ إِرَمَ ذَاتِ ٱلْعِمَادِ اللَّهُ

﴿ وَٱلْفَجْرِ ﴾ أقسم بالفجر، وهو وقت الصبح، كقوله: ﴿ وَٱلصَّبْحِ إِذَا آَسُفَرَ ﴾ (١) أو: بصلاة الفجر. ﴿ وَلَيَالٍ عَشْرِ ﴾ عشر ذي الحجة. أو: العشر الأول من المُحرَّم، أو: الأواخر من رمضان.

﴿ وَالشَّفَعِ وَالْوَتْرِ ﴾ شَفْعِ كُلِّ الأشياء وَوَتْرِها، أو: شفعِ هذه الليالي وَوَتْرِها، أو: شفعِ الصلاة وَوَتْرِها، أو: يوم النَّحر؛ لأنَّه اليوم العاشر، ويوم عرفة؛ لأنَّه التاسع، أو الخَلْق والخالق.

وبعدما أقسم بالليالي المخصوصة أقسم بالليل على العموم، فقال: ﴿وَٱلَّيِّلِ ﴾ وقيل: أُريد ليلة القدر ﴿إِذَا يَسِّرِ ﴾ إذا يمضي (٢).

﴿ هَلُ فِ ذَلِكَ ﴾ أي: فيما أقسَمتُ به من هذه الأشياء ﴿ فَسَمٌّ ﴾ أي: مُقْسمٌ به ﴿ لِذِى حِمْرٍ ﴾ عقل؟ سُمِّى العقل به؛ لأنّه يَحجُر (يمنع) عن السُّقوط فيما لا ينبغي، كما سُمِّي عقلًا ونُهْيةً؛ لأنه يعقِل وينهى، يريد: هل تحقق عنده أن تُعظَّم هذه الأشياء بالإقسام بها؟ أو هل في إقسامي بها إقسامٌ ﴿ لِذِى حِمْرٍ ﴾ أي: هل: هو قسمٌ عظيمٌ يؤكَّد بمثله المقسم عليه؟ أو: هل في القسم بهذه الأشياء قسم مقنع لذي عقل ولب؟ والمقسم عليه محذوف، تقديره: ليُعذَّبُنَّ، يدل عليه قوله: ﴿ أَلَمْ تَرَ ﴾ إلى قوله: ﴿ فَصَبَّ عَلَيْهِمُ رَبُّكَ سَوْطَ عَذَابٍ ﴾.

ثم ذكر تعذيب الأمم التي كذبت الرسل فقال: ﴿ أَلَمْ تَرَكَيْفَ فَعَلَ رَبُّكَ بِعَادٍ ﴿ أَلَمْ نَرَكَيْفَ فَعَلَ رَبُّكَ بِعَادٍ ﴿ أَلَمْ مَرَكَيْفَ فَعَلَ رَبُّكَ بِعَادٍ ﴿ أَلَمْ مَا لِمُ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَمُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَ

<sup>(</sup>١) سورة المدثر، الآية: ٣٤.

<sup>(</sup>٢) أصله: يَسْرِي، تُحذف ياؤه في الوصل اكتفاء عنها بالكسرة، وأما في الوقف فتحذف مع الكسر.



# ﴿ الَّتِي لَمْ يُخَلَقُ مِثْلُهَا فِي الْبِكَدِ ﴿ وَثَمُودَ الَّذِينَ جَابُواْ الصَّخْرَ بِالْوَادِ ﴿ وَفِرْعَوْنَ ذِي الْأَوْنَادِ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ مَا اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّا اللّلْمُلْمُ اللَّا الللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّا اللَّاللَّا

### 

وعادٌ: هم بنو عاد بن عوص بن إرم بن سام بن نوح، ثم قيل للأولين منهم: عاد الأولى، و(إرم) تسمية لهم باسم جَدهم، وقيل لمن بعدهم: عادٌ الأخيرة، ف ﴿ إِرَمَ ﴾ عطف بيان ل ﴿ عَادٍ ﴾ وقيل: إرم بلدتهم وأرضهم التي كانوا فيها، و ﴿ ذَاتِ ٱلْمِمَادِ ﴾ إذا كانت صفة للقبيلة فالمعنى: أنهم كانوا بدويين أهلَ عَمَد، أو: طوال الأجسام على تشبيهها بالأعمدة، وإن كانت صفة للبلدة فالمعنى: أنها ذات أساطين.

﴿ ٱلَّتِى لَمْ يُخُلُقَ مِثْلُهَا فِي ٱلْمِكَدِ ﴾ أي: مثلُ عادٍ في قوتهم، وطول قامتهم، أو لم يُخلق مثلُ مدينتهم في جميع بلاد الدنيا ﴿ وَثَمُودَ ٱلَّذِينَ جَابُوا ٱلصَّحْرَ ﴾ نحتوا صخر الجبال، واتخذوا فيها بيوتًا، قيل: أول من نحت الجبال والصخور ثمود، ﴿ بِالْوَادِ ﴾ بوادي القُرى.

﴿ وَفِرْعَوْنَ ذِى ٱلْأُوْنَادِ ﴾ أي: ذي الجنود الكثيرة، وقيل: كان له أوتاد يعذب الناس بها كما فعل بآسية. ﴿ ٱلَّذِينَ ﴾ في محل النّصب على اللّه، أو الرّفع على أنّه خبر لمبتدأ محذوف، تقديره: هُمُ الذين، أو الجرّ على أنّه صفة للمذكورين عاد وثمود وفرعون ﴿ طَغَوّا فِي ٱلْلِلدِ ﴾ تجاوزوا الحدّ ﴿ فَأَكْثَرُوا فِي اللّهِ اللّه على الْفَسَادَ ﴾ بالكفر والقتل والظلم ﴿ فَصَبّ عَلَيْهِمْ رَبُّكَ سَوَّطَ عَذَابٍ ﴾ أي: عُذّبوا عذابًا مؤلمًا دائمًا. ﴿ إِنْ رَبّكَ لَبِ الْمِرْصَادِ ﴾ وهو المكان الذي يُنتظر فيه الرّصْد، وهذا مَثلٌ لإرصاده العباد، وأنّهم لا يفوتونه، وأنّه عالمٌ بما يَصدرُ منهم، فيجازيهم عليه إنْ خيرًا فخيرٌ، وإنْ شرًّا فشرٌّ.





### الموضوع الثاني حرص الإنسان على الدنيا



﴿ فَأَمَّا ٱلْإِنسَنُ إِذَا مَا ٱبْنَلَنَهُ رَبُّهُ, فَأَكْرَمَهُ, وَنَعَّمَهُ, فَيَقُولُ رَبِّتِ أَكْرَمَنِ ۞ وَأَمَّا إِذَا مَا ٱبْنَلَنَهُ فَقَدَرَ عَلَيْهِ رِزْقَهُ, فَيَقُولُ رَبِّ أَكْرِمُونَ الْمَيْسِمِينِ ۞ وَلَا تَحْتَضُونَ عَلَى طَعَامِ ٱلْمِسْكِينِ ۞ وَلَا تَحْتَضُونَ عَلَى طَعَامِ ٱلْمِسْكِينِ ۞ وَلَا تَحْتَضُونَ عَلَى طَعَامِ ٱلْمِسْكِينِ ۞ وَتَأْكُلُونَ ٱلْمَالَ حُبَّا جَمَّا ۞ ﴾ وَتَعْبُونَ ٱلْمَالَ حُبًّا جَمَّا ۞ ﴾

﴿ فَأُمَّا ٱلْإِنسَنُ إِذَا مَا ٱبْنَكُ مُرَبُهُ وَأَكُرَمَهُ وَنَعَّمَهُ فَيَقُولُ رَفِّ ٱكُرَمَنِ اللهِ وَأَمَّا إِذَا مَا ٱبْنَكُ فَقَدَرَ عَلَيْهِ رِزْقَهُ اللهِ اللهِ اللهِ على من ربّه الله المرصاد أن يسعى للعاقبة ولا تهمُّه العاجلة، وهو قد عكس فإنّه إذا امتحنه ربه بالنعمة والسعة ليشكر قال: ﴿ رَفِّ ٱكْرَمَنِ ﴾ أي: فضَّلني بما أعطاني، فيرى الإكرام في كثرة الحظ من الدنيا، وإذا امتحنه بالفقر فضيَّق عليه رزقه ليصبر قال: ﴿ رَبِّ ٱهْنَنِ ﴾ فيرى الإهانة في قلة الحظ من الدنيا؛ لأنّه لا تهمُّه إلا العاجلة.

فردَّ عليه زعمه بقوله: ﴿ كُلُّ ﴾ أي: ليس الإكرام والإهانة في كثرة المال وقلته، بل الإكرام في التوفيق للطاعة، والإهانة في الخذلان.

﴿ بَل لَا تُكُرِمُونَ ٱلْيَتِيمَ ﴿ اللَّهِ يَكُومُونَ ٱلْيَتِيمَ ﴿ اللَّهِ يَكُومُونَ ٱلْيَتِيمَ بِاللَّهِ يَكُومُهُمْ بِالغنى، فلا يُؤدُّون ما يلزمهم فيه من إكرام اليتيم بالمبرَّة وَحَضِّ أهله على إطعام المسكين ﴿ وَتَأْكُونَ ٱلنَّرَاثَ ﴾ أي: الميراث. ﴿ أَكُلُ لَمَّ اللهِ وهو الجمع بين الحلال والحرام، وكانوا لا يُورِّثون النساء ولا الصبيان، ويأكلون ميراثهم مع ميراثهم. ﴿ وَتُحِبُّونَ ٱلْمَالَ حُبَّا ﴾ أي: كثيرًا شديدًا مع الحرص ومنع الحقوق.



### الموضوع الثالث حال الإنسان يوم القيامة



﴿ كُلَّا إِذَا دُكَّتِ ٱلْأَرْضُ دَّكًا دَّكَا ﴿ وَجَاءَ رَبُكَ وَٱلْمَلُكُ صَفَّا صَفَّا ﴿ وَجِاْئَ ءَ يَوْمَ فِي إِنِجَهَنَّمَ يَوْمَ فِي إِنَا مُكَالِّ وَعَالَى اللَّهُ الْمَلُكُ صَفَّا صَفَّا صَفَّا ﴿ وَجَاءَ عَذَابُهُ وَالْمَلُكُ عَذَابُهُ وَأَنَى لَهُ ٱلذِّكْرَى ﴿ وَهَا مَدُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّلَّا اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ الللَّهُ الللّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ ال

﴿ كُلَّا ﴾ ردع لهم عن ذلك وإنكار لفعلهم، ثم أتى بالوعيد وذكر تحسُّرَهم على ما فرَّطوا فيه حين لا تنفع الحسرة، فقال: ﴿ إِذَا دُكِّتِ ٱلْأَرْضُ ﴾ إذا زُلْزلت ﴿ دَكًّا دَكًّا بعد دَكًّ أي: كرَّر عليها الدَّكَّ حتى عادت هباء منبثًا.

﴿ وَجَاءَ رَبُكَ ﴾ تمثيل لظهور آيات اقتداره، وتبيين آثار قهره وسلطانه، فإنَّ واحدًا من الملوك إذا حضر بنفسه ظهر بحضوره من آثار الهيبة ما لا يظهر بحضور عساكره وخواصّه. وعن ابن عباس: أمره وقضاؤه. (١) ﴿ وَالْمَلُكُ صَفًّا صَفًّا ﴾ أي: ينزل ملائكة كل سماء فيصطفون صفًّا بعد صف. ﴿ وَجِلْتَ وَقَضَاؤه. فَيُ وَالْمَلُكُ صَفًّا صَفّا أَيْ ينزل ملائكة كل سماء فيصطفون صفًّا بعد صف. ﴿ وَجِلْتَ يَوْمَ إِنِي بِجَهَنَّم يَه يُوتَى بِجِهنَّم يومئذ لها سبعون ألف زمام، مع كل زمام سبعون ألف ملك يجرونها (١). ﴿ يَوْمَ إِنِي يَنْكُ لُهُ الذِّكْرَى ﴾ ومن أين له منفعة الذكرى ﴿ يَقُولُ لَهُ الذِّكْرَى ﴾ ومن أين له منفعة الذكرى ﴿ يَقُولُ لَهُ الذِّكْرَى ﴾ ومن أين له منفعة الذكرى ﴿ يَقُولُ لَلْهُ النَّاتَيْ فَدَّمْتُ لِيَاتِي الباقية لحياتي الباقية

<sup>(</sup>۱) فسَّر هنا مجيء الرَّب تبارك وتعالى بظهور آياته واقتداره، أو بمجيء أمره وقضائه؛ لأن المجيء الحقيقي لا يليق بذات الله تبارك وتعالى – كما هو مقرر في عقيدة أهل السنة والجماعة؛ فافهم ذاك والله يتولى هدانا وهداك.

<sup>(</sup>٢) فسّر هنا مجيء جهنم بمعناه الحقيقي بناء على ما ورد في حديث رواه الإمام مسلم: «يُؤتى بجهنَّم يومئذ لها سبعون ألف زمام، مع كل زمام سبعون ألف ملك يجرونها» وقيل: معنى مجيء جهنم: أنها برزت لأهلها؛ كقوله سبحانه في سورة النازعات في وَبُرِزَتِ اللَّهُ لِمَن يَرَىٰ ﴾.



﴿ فَيَوْمَ إِذِ لَا يُعَذِّبُ عَذَابُهُ وَأَحَدُ ﴾ أي: لا يتولى عذاب اللَّه لأهل النار أحد؛ لأنَّ الأمر للَّه وحده في ذلك اليوم.

﴿ وَلَا يُوثِقُ ﴾ بالسلاسل والأغلال ﴿ وَتَاقَهُ وَ أَحَدُ ﴾ أي: لا يُعذّب أحدٌ أحدًا كعذاب اللّه، ولا يُوثِق أحدٌ أحدًا كوثاق اللّه، والضمير يرجع إلى الإنسان الموصوف وهو الكافر.

ثم يقول اللَّه تعالى للمؤمن: ﴿ يَا أَيُّهُا النَّفْسُ ﴾ إكرامًا له، أو يقوله على لسان ملك ﴿ الْمُطْمَيْنَةُ ﴾ الآمنة التي لا يستفزها خوف ولا حزن وهي النفس المؤمنة، أو المطمئنة إلى الحق، وإنما يُقال لها ذلك عند الموت، أو عند البعث، أو عند دخول الجنة ﴿ الرَّحِينَ إِلَى رَبِكِ ﴾ أي: موعد ربك أو ثواب ربك ﴿ رَاضِيَةً ﴾ من اللَّه بما أُعطيت ﴿ مَّضِيَةً ﴾ عند اللَّه بما عملت ﴿ فَادَخُلِ فِي عِبَدِى ﴾ في جملة عبادي الصالحين ﴿ وَادَخُلِ جَنَّىٰ ﴾ معهم.





# من وجوه الإعراب في السورة الكريمة:

- قوله تعالى: ﴿ وَٱلْفَجْرِ ﴾ وما بعده: ﴿ وَلَيَالٍ عَشْرِ أَنَ وَٱلشَّفْعِ وَٱلْوَتْرِ اللَّهِ وَٱلْقَلِ إِذَا يَسْرِ ﴾ قسم أقسم الله به، والمقسَمُ عليه أو جواب القسم محذوف، تقديره: ليُعذَّبُنَّ.
  - قوله: ﴿إِرَمَ ﴾ عطف بيان لـ ﴿ بِعَادٍ ﴾، وقيل: إرم بلدتهم وأرضهم التي كانوا فيها.
- قوله: ﴿ ذَاتِ ٱلْعِمَادِ ﴾ يجوز أن تكون صفة للقبيلة، والمعنى: أنهم كانوا بدويين أهلَ عمد، أو: طوال الأجسام على تشبيهها بالأعمدة، ويجوز أن تكون صفة للبلدة، فالمعنى: أنها ذات أساطين.
- الضمير في قوله: ﴿ اللَّهِ اللهِ الله عاد، أي: لم يُخلق مثلُ عادٍ في قوتهم، وطول قامتهم، أو يرجع إلى المدينة، أيْ: لم يُخلق مثلُ مدينتهم في جميع بلاد الدنيا.
  - قوله: ﴿ اللَّذِينَ طَغُوا فِي اللَّهِ لَكِ لِهِ يَجُوزُ فِي إعرابِه ثلاثة أوجه:
    - \_ الأول: أن يكون في محل النَّصب على الذَّم.
  - \_ الثاني: الرَّفع على أنَّه خبر لمبتدأ محذوف، تقديره: هُمُ الذين.
    - \_ الثالث: الجرُّ على أنَّه صفة للمذكورين عاد وثمود وفرعون.
  - ﴿ كُلَّا ﴾ في قوله: ﴿ كُلَّا إِذَا ذُكَّتِ ٱلْأَرْضُ دِّكًّا دِّكًّا ﴾ للردع لهم والإنكار لفعلهم.
- الضمير في قوله: ﴿ فَيَوْمَبِذِ لَا يُعَذِّبُ عَذَابَهُ وَ أَحَدُ اللَّهُ وَأَعَدُ وَثَاقَهُ وَ ثَاقَهُ وَ أَحَدُ اللَّهُ وَالْكَافِر.
  الموصوف وهو الكافر.



## من الأسرار البلاغية في السورة الكريمة:



- التنكير في قوله تعالى: ﴿ وَلِيَالٍ عَشْرِ ﴾ لبيان زيادة فضيلتها.
  - في قوله: ﴿ وَٱلشَّفْعِ وَٱلْوَتْرِ ﴾ طباق.
- في قوله تعالى: ﴿ وَٱلۡتِلِ إِذَا يَسۡرِ ﴾ أسند السُّرى بمعنى: السير إلى الليل مجازًا عقليًا؛ لأنَّ الليل لا يَسْرِي، وإنَّما يُسرى فيه، كما يقال: ليلُ نائم، أي: يُنام فيه.
  - الاستفهام في قوله: ﴿ أَلَمْ تَرَكَيْفَ فَعَلَ رَبُّكَ بِعَادٍ ﴾ للتّقرير.
- في قوله تعالى: ﴿ فَصَبَّ عَلَيْهِمْ رَبُّكَ سَوَّطَ عَذَابٍ ﴾ استعارة، شبّه العذاب الشديد النازل بهم بالسوط المؤلم، واستعمل الصبّ للإنزال، وفيه أيضًا مجازٌ عن إيقاع العذاب بهم على أبلغ وجه؛ إذ الصبُّ يُشعر بالدَّوام، والسَّوط بزيادة الإيلام.
- في قوله: ﴿ فَأُمَّا اللَّإِنسَنُ إِذَا مَا البَّلَكُ رَبُّهُ وَالْ كُرُمَهُ ﴾ سُمِّي كلا الأمرين من بسط الرزق وتقديره ابتلاءً ؛ لأن كلّ واحد منهما اختبار للعبد، فإذا بَسط له الرزق فقد اختبر حاله أيشكر أم يكفر؟ وإذا ضيَّق عليه فقد اختبر حاله أيصبر أم يجزع؟ ونحوه قوله تعالى: ﴿ وَنَبُّلُوكُم بِالشَّرِ وَالْخَيْرِ وَالْخَيْرِ وَلَا نَبِياء: ٣٥].
- في قوله: ﴿ كُلَّ أَبِل لَا تُكْرِمُونَ ٱلْمِيسِم ﴾ التفات من ضمير الغائب إلى الخطاب زيادة في التوبيخ، والأصل أن يقال: كلا بل لا يكرمون.
  - في قوله: ﴿ فَأَدْخُلِ فِي عِبَدِى ﴾ الإضافة إلى اللَّه للتشريف.



# بعض ما يستفاد من السورة :

- حتمية عذاب الكفار، فقد أقسم اللَّه تعالى بالفجر، وبالليالي العشر من ذي الحجة، وبالشفع والوتر على أنَّه ليُعذِّبنَّ الكفار.
- الكرامة عند اللَّه والهوان ليس بكثرة الحظ في الدنيا وقلته، وإنَّما الكرامة عنده أن يكرم اللهُ العبد بطاعته وتوفيقه، المؤدي إلى حظ الآخرة، وإن وسّع عليه في الدنيا حمده وشكره.
  - ذمُّ إهانة اليتيم ومنعه من الميراث، وأكل ماله، وعدم الحض على إطعام المسكين.
- تعظ الكافريوم القيامة ويتوب، ولكن من أين له الانتفاع بالاتعاظ وقد فرط فيها في الدنيا، ويوم القيامة لا ينفع الندم.
  - السلطان المطلق في الحساب والجزاء للَّه وحده، ولا يخرج أحد عن قبضة اللَّه وسلطانه.
- النفس المطمئنة بالإيمان والعمل الصالح يُقال لها: ارجعي إلى رضوان ربّك وجنته، راضية بما أعطاك اللّهُ من النعم، مرضية عند اللّهِ بما قدمت من عمل.





# المناقشة والتدريبات

### أولًا: اجب عمًا يأتي:

- س١: ما المراد بالفجر؟ وما المراد من الليالي؟ ولِمَ نُكِّرت؟ وما المراد بالشفع والوتر؟
- س ٢: ما معنى ﴿ هَلَ فِي ذَالِكَ قَسَمُ لِذِي حِجْرٍ ﴾ وما هو الحِجْر؟ وما جواب القسم؟ وما المراد من الرؤية في قوله: ﴿ أَلَمْ تَرَكَيْفَ فَعَلَ رَبُّكَ بِعَادٍ ﴾؟ وما نوع الاستفهام فيه؟
  - س۳: ما معنى جابوا الصخر؟ وما المراد بالوادى، والأوتاد؟ وما معنى السَّوط؟
- سع: ما المرصاد؟ وما المراد بدكِّ الأرض؟ وما المراد بالحياة في قوله: ﴿ يَقُولُ يَلْيَتَنِي قَدَّمَتُ لِمَا المراد بالنَّفس؟ وما معنى المطمئنة؟ ومتى يقال لها ذلك؟

## ثانيًا: وضح السر البلاغي فيما يأتي:

- قوله: ﴿ وَلِيَالٍ عَشْرٍ ﴾.
- قوله: ﴿ وَٱلشَّفْعِ وَٱلْوَتْرِ ﴾.
- قوله: ﴿ وَٱلَّيْلِ إِذَا يَسْرِ ﴾.
- **قوله**: ﴿ فَصَبَّ عَلَيْهِمْ رَبُّكَ سَوْطَ عَذَابٍ ﴾.

# ثَالثًا: أكمل ما يلي:



| وَلِدِي جِمْرٍ ﴾ أيْ: عقل، سُمِّي العقل به؛ لأنَّه عن السُّقوط في          |  |
|----------------------------------------------------------------------------|--|
| كما سُمِّي و ؛ لأنه و                                                      |  |
| ﴿ وَفِرْعَوْنَ ذِي ٱلْأَوْنَادِ ﴾ أي: ذي الكثيرة، وكانت لهم كثيرة يضربونها |  |
| إذا                                                                        |  |
| معنى: ﴿أَكُلَّا لَهُمَّا ﴾ وهو الجمع بين                                   |  |
| وكانوا لا يُورثون ولا ويأكلون مع ميراثهم.                                  |  |
| قوله: ﴿ وَجَاءَ رَبُّكَ ﴾ تمثيل آيات، وتبيين آثار قهره و، وعن              |  |
| أمره وقضاؤه.                                                               |  |

## رابعًا: استخرج من السورة الكريمة ما يلي:

- طباقًا.
- مجازًا.
- استعارة.
  - التفاتًا.
- استفهامًا يفيد التقرير.
- إضافة تفيد التشريف.

# خامسًا: ﴿ مَا أُوجِهِ الْإعرابِ الواردة في قوله تعالى: ﴿

ألَّذِينَ طَغَوا فِي ٱلْبِلَادِ ﴾؟



# سادسًا: أعرب ما تحته خط مما يأتي:

- ﴿وَٱلْفَجْرِ﴾.
- إِرَمَ ذَاتِ ٱلْعِمَادِ ﴾.

# سابعًا: ) ما مرجع الضمير في قوله تعالى: ﴿

﴿ فَيُوْمَبِذِ لَّا يُعَذِّبُ عَذَابَهُ وَأَحَدٌ ﴿ وَالْ يُوثِقُ وَتَاقَهُ وَأَحَدٌ ﴾ ؟

# ثُامنًا: ) اكتب بطاقة تعريفية عن سورة الفجر تشتمل على ما يلي: ﴿

(اسم السورة - عدد آياتها - زمن نزولها - المحور الذي تدور حوله).

تاسعًا: اذكر ما يُستفاد من السورة.

*−*‰−





#### بين يدي السورة الكريمة:

- اسم السورة: سُمِّيت هذه السورة الكريمة بسورة «البلد»؛ لأن اللَّه تعالى أقسم في فاتحتها بالبلد الحرام «مكة» الذي شرفه اللَّه بالبيت العتيق، وجعله قبلة المسلمين، تعظيمًا لشأنه.
  - 🗱 عدد آياتها: عشرون آية .
  - البلد مكية. أجمع المفسرون على أن سورة البلد مكية.

### المحور الذي تدور عليه السورة:

### يدور موضوع سورة البلد حول عدة أمور:

- 🔆 سعادة الإنسان وشقاوته، ومنهجه في اختيار أحد الطريقين.
  - 🔆 ضعف الإنسان، واغتراره بقوته.
    - 🔆 نسيان الإنسان لنعم الله عليه.





### الموضوع الأول ابتلاء الإنسان بالتعب واغتراره بقوته وماله



﴿ لَاَ أُقْسِمُ بِهَاذَا ٱلْبَلَدِ اللهِ وَأَنتَ حِلُّ بِهَاذَا ٱلْبَلَدِ اللهِ وَمَا وَلَدَ اللّهِ اللهِ وَمَا وَلَدَ اللهِ وَمَا وَلِمُ مَا لَا لَهُ اللّهِ اللّهِ وَمَا وَلَمُ اللّهُ لَلْمُ لَكُمْ مِنْ مَا لَا لَهُ اللّهُ اللّهِ وَمَا وَلِمُ اللّهِ لَلْمُ اللّهِ اللّهِ وَمَا وَلَا لَهُ مَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّ

#### A POLICA POLICA

﴿ لَا أُقْسِمُ ﴾ أقسم سبحانه بالبلد الحرام وبما بعده على أنَّ الإنسان خُلق مغمورًا في شدة وعناء من مكابدة الدنيا. واعترض بين القسم والمُقْسَم عليه بقوله: ﴿ وَأَنتَ ﴾ أي: وأنت - أيها الرسول - وَيَا اللَّهُ له.

ثم ذكر ما يقوله في ذلك اليوم، وأنَّه ﴿ يَقُولُ أَهَلَكُتُ مَالًا لَبُدًا ﴾ أي: كثيرًا جمع لِبْدة، وهو ما تلبَّد أي: كثر واجتمع، يريد: كثرة ما أنفقه فيما كان أهل الجاهلية يسمونها مكارم ومعالي ﴿ أَيَحُسَبُ أَن لَمُ إِن كُثُر واجتمع، يريد: كثرة ما أنفق دياءً وافتخارًا، يعني: أنَّ اللَّه تعالى كان يراه، وكان عليه رقيبًا.



### الموضوع الثاني طريق النجاة في الأخرة



﴿ أَلَمْ جَعَلَ لَهُ, عَيْنَيْنِ ﴿ وَلِسَانًا وَشَفَنَيْنِ ﴿ وَهَدَيْنَهُ ٱلنَّجْدَيْنِ ﴿ فَلَا ٱقْنَحَمَ ٱلْعَقَبَةَ ﴿ فَا وَمَا أَذَرَنَكَ مَا ٱلْعَقَبَةُ اللَّهُ وَمَا أَذَرَنَكَ مَا ٱلْعَقَبَةُ اللَّهُ وَعَلَيْهُ وَلِيسَانًا وَشَفَانَةُ وَلَيْ وَمِ وَيُ وَلِيسَانًا وَسَفَانَةُ وَلَا اللَّهُ عَلَيْهِ وَلَا اللَّهُ عَلَيْهِ وَلَا اللَّهُ عَلَيْهِ وَلَا اللَّهُ عَلَيْهُ وَلَهُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَلَهُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَلَهُ عَلَيْهُ وَلَهُ عَلَيْهُ وَلَهُ عَلَيْهُ وَلَهُ عَلَيْهُ وَلَهُ عَلَيْهُ وَلَهُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَلَهُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَلَا اللَّهُ عَلَيْكُ وَلَا اللَّهُ عَلَيْهُ وَلَهُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَلَا اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ وَلَهُ عَلَيْهُ وَلِمُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَلَهُ عَلَيْهُ وَلَهُ عَلَيْهُ وَلَا اللَّهُ عَلَا اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَا اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَا اللَّهُ عَلَيْهُ وَلَا اللَّهُ عَلَيْهُ وَلَا اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَا اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَا اللَّهُ عَلَيْهُ وَلَا اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْكُ وَاللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُ وَاللَّهُ عَلَا اللَّهُ عَلَا اللّهُ عَلَا اللَّهُ عَلَا اللَّهُ عَلَا اللَّهُ عَلَا عَلَا اللَّهُ عَلَالَا اللَّهُ عَلَا اللَّهُ عَلَالَا اللَّهُ عَلَا اللَّهُ عَلَالِكُ عَلَا اللَّهُ عَلَا اللّهُ عَلَالَا اللّهُ عَلَا اللّهُ اللّهُ عَلَا الللّهُ

#### 

ثم ذكر نعمه عليه، فقال: ﴿ أَلَوْ بَعَعَل لَهُ مَ عَيْنَانِ ﴾ يبصر بهما المرئيات ﴿ وَلِسَانًا ﴾ يعبر به عمَّا في قلبه ﴿ وَشَفَنَيْنِ ﴾ يستر بهما فمَه، ويستعين بهما على النُّطق والأكل والشرب والنفخ ﴿ وَهَدَيْنَهُ النَّجَدُيْنِ ﴾ بيّنًا له طريقي الخير والشر المؤدِّيَيْن إلى الجنَّة والنَّار، وأصل النَّجد: الطريق المرتفع.

﴿ فَلَا اَقْنَحُمُ الْمُقَبَةُ ﴿ اللَّهُ وَمَا آذرك مَا الْمُقَبَةُ ﴿ اللَّهُ وَقَبَةٍ ﴿ اللَّهُ الْوَالِمُعَمّ الْمُقَبَةُ ﴿ اللَّهُ وَمَلَيْكَا ذَا مَتْرَبَةٍ ﴾ يعني: فلم يشكر تلك النّعم بالأعمال الصالحة من فَكّ الرقاب، أو إطعام اليتامي والمساكين، ثم بالإيمان الذي هو أصل كل طاعة، وأساس كل خير بل جَحَدَ النّعم وكَفَرَ بالمنعِم، والمعنى: أنَّ الإنفاق على هذا الوجه مَرْضِيُّ نافع عند اللَّه، لا أن يُهلك ماله لبدًا في الرياء والفخار. وقلما تستعمل (لا) مع الماضي إلا مكررة، وإنَّما لم تُكرَّر في الكلام الأفصح؛ لأنَّه لمَّا فسَّر اقتحام العقبة بثلاثة أشياء صار كأنَّه أعاد (لا) ثلاث مرات، وتقديره: فلا فَكَ رقبة، ولا أطعمَ مسكينًا، ولا آمن، والاقتحام: الدخول والمجاوزة بشدة ومشقة، والقُحْمة: الشِّدة.

والمراد بقوله: ﴿مَا الْعَقَبَهُ ﴾ ما اقتحامها، ومعناه: أنَّك لم تدرك صعوبتها على النَّفْس، وحقيقة ثوابها عند اللَّه. وفكُّ الرقبة: تخليصها من الرِّق والإعانة في مال الكتابة. والمسْغَبة: المجاعة، من سَغب: إذا جاع، والمتْرَبة: الفقر من تَرِب إذا افتقر، ومعناه: التصق بالتراب كناية عن شدة الفقر.



﴿ ثُمَّ كَانَ مِنَ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَتَوَاصَواْ بِٱلصَّارِ وَتَوَاصَواْ بِٱلْمَرْحَمَةِ اللَّهِ أَوْلَتِكَ أَصَحُبُ ٱلْمَتَمَنَةِ اللَّهِ وَالَّذِينَ كَفَرُواْ بِتَايَلِنِنَا هُمَّ أَوْلَتِكَ أَصْحَبُ ٱلْمَشَعْمَةِ اللَّهِ عَلَيْهِمْ نَارٌ مُؤْصَدَةً اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْهِمْ نَارٌ مُؤْصَدَةً اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْهِمْ نَارٌ مُؤْصَدَةً اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّالِمُ اللَّاللَّالِمُ الللَّهُ اللَّهُ

﴿ ثُمَّ كَانَ مِنَ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَتَوَاصَوْاْ بِٱلصَّبْرِ ﴾ عن المعاصي، وعلى الطاعات، والمحن التي يُبتلى بها المؤمن ﴿ وَتَوَاصَوْاْ بِٱلْمَرْمَمَةِ ﴾ بالتراحم فيما بينهم ﴿ أُولَتِكَ أَصَّحَبُ ٱلْمُنْتَةِ ﴾ أي: الموصوفون بهذه الصفات من أصحاب الميمنة أي: اليمين ﴿ وَٱلَذِينَ كَفَرُوا فِيَايَئِنا ﴾ بالقرآن أو بدلائلنا ﴿ مُمَّ أَصَّحَبُ ٱلْمُشْتَمَةِ ﴾ أصحاب الشمال ﴿ عَلَيْمِمْ نَارٌ مُؤْصَدَةً ﴾ أي: مطبقة من أوصدت الباب وآصدته إذا أطبقته وأغلقته، واللَّه تعالى أعلم.





# من وجوه الإعراب في السورة الكريمة:

- قوله: ﴿ لَا أُقِسِمُ بَهٰذَا ٱلْبَلَدِ ﴾ وما بعده قَسمٌ أقسم الله به، وجواب القَسَم قوله: ﴿ لَقَدْ خَلَقْنَا الْإِنسَانَ فِي كَبَدٍ ﴾.
- الضمير في قوله: ﴿ أَيَحْسَبُ أَن لَن يَقْدِرَ عَلَيْهِ أَحَدُ ﴾ لبعض صناديد قريش الذين كان رسول اللّه عَلَيْهِ أَحَدُ ﴾ لبعض عناديد قريش الذين كان رسول اللّه عَلَيْهِ يَكَابِد منهم ما يكابد.
- في قوله: ﴿ فَلَا ٱقَنَحَمَ ٱلْمَقَبَةَ ﴾ دخلت (لا) على الماضي، وقلَّما تُستعمل مع الماضي إلا مكررة، وإنَّما لم تُكرَّر في الكلام الأفصح؛ لأنَّه لمَّا فسَّر اقتحام العقبة بثلاثة أشياء صار كأنَّه أعاد (لا) ثلاث مرات، وتقديره: فلا فَكَّ رقبة، ولا أطعمَ مسكينًا، ولا آمن.

# من الأسرار البلاغية في السورة الكريمة:

- في قوله: ﴿لاَ أُقَسِمُ بِهَذَا ٱلْبَلَدِ ﴾ (لا) صلة لتأكيد الكلام وتأكيد القسم، وهو مستفيض في كلام العرب.
- في قوله: ﴿ أَيَعْسَبُ أَن لَن يَقْدِرَ عَلَيْهِ أَحَدُ ﴾ استفهام إنكاري للتوبيخ، وكذا قوله: ﴿ أَيَعْسَبُ أَن لَمْ يَرَهُۥ أَحَدُ ﴾.
  - في قوله: ﴿ أَلَمْ نَجْعَل لَهُ مُعِنَيْنِ ﴿ كُولِسَانًا وَشَفَنَيْنِ ﴾ استفهام تقريري للتذكير بالنعم.
  - في قوله: ﴿ وَهَدَيْنَهُ ٱلنَّجُدَيِّنِ ﴾ استعارة تصريحية، استعار النجدين لطريقي الخير والشر أو السعادة والشقاوة، وأصل النجد: الطريق المرتفع.



- في قوله: ﴿ فَلا اَقْنَحَمُ الْعَقَبَةُ ﴾ استعارة تبعية لهذا العمل الشاق على النفس من حيث هو بذل مال، تشبية بعقبة الجبل: وهو ما صعب منه، أيْ: أن العقبة: الطريق الوعر في الجبل، استعير للأعمال الصالحة ذات المشقة.
  - في قوله: ﴿ وَمَا أَدْرَكَ مَا الْعَقَبَةُ ﴾ الاستفهام للتهويل والتعظيم.
  - بين قوله: ﴿ أُولَيِّكَ أَصْحَابُ ٱلْمَعْمَنَةِ ﴾ وقوله: ﴿ هُمْ أَصْحَابُ ٱلْمَشْعَمَةِ ﴾ طباق.

# بعض ما يستفاد من السورة :

- الدنيا دار ابتلاء، والإنسان فيها مغمور بشدائدها.
- العاقل من استحضر مراقبة الله تعالى في السر والعلن، وحملته هذه المراقبة على الاستزادة من أعمال الخير.
- توبيخ الإنسان على الأعمال التي تضيع إيمانه، وتفسد طاعته، كظنّه ألا قدرة لأحد عليه، وإنفاقه المال الكثير مراءاة، وجهله بأنّ اللّه عالم به مطلع على جميع أقواله وأفعاله.
- تذكير الإنسان بنعم اللَّهِ عليه من البصر والنطق والجمال والعقل وهي نعم تقتضي الشكر عليها.
- فعل الخير مرغوبٌ إليه مع كل أحد، وهو أشدُّ ترغيبًا إذا كان مع الأهل وذوي القرابة؛ لما فيه من البرِّ والصلة.
- من رحمة الله تعالى بعباده إرسال الرسل،وتبيان الحق من الباطل.



- النجاة في الآخرة بالإيمان والعمل الصالح والتواصي بالصبر والتراحم.
- القفل الكافر عقله عن قبول دعوة الحق، فأقفل الله عليه النَّاريوم القيامة؛ ليكون جزاؤه من جنس عمله.





# المناقشة والتدريبات

### أولًا: ) أجب عمًا يأتي:

- سا: ما المراد بالبلد؟ ومَنِ المخاطب في قوله: ﴿ وَأَنتَ حِلُّ بِهَذَا ٱلْبَلَدِ ﴾؟ ومَنِ المراد بالوالد وما ولد؟ وما جواب القسم؟
- س٧: مَنِ المراد بالإنسان؟ وما معنى الكبد؟ ولمَنِ الضمير في قوله: ﴿ أَيَحْسَبُ أَن لَن يَقْدِرَ عَلَيْهِ الضمير في قوله: ﴿ أَيَحْسَبُ أَن لَن يَقْدِرَ عَلَيْهِ الضمير في المراد بالإنسان؟ وما معنى الكبد؟ ولمَنِ الضمير في قوله: ﴿ أَيَحْسَبُ أَن لَن يَقْدِرَ عَلَيْهِ الضمير في قوله: ﴿ أَيَحْسَبُ أَن لَن يَقْدِرَ عَلَيْهِ الضمير في المراد بالإنسان؟ وما معنى الكبد؟ ولمَنِ الضمير في قوله: ﴿ أَيَحْسَبُ أَن لَن يَقْدِرَ عَلَيْهِ المُن المراد بالإنسان؟ وما معنى الكبد؟ ولمَنِ الضمير في قوله: ﴿ أَيَحْسَبُ أَن لَن يَقْدِرَ عَلَيْهِ المراد بالإنسان؟ وما معنى الكبد؟ ولمَن الضمير في قوله: ﴿ أَي عَلَيْهِ اللهِ الله
  - **٣** س٣: ما معنى لُبدًا؟ وما المراد بالنجدين؟ وما العقبة؟
- سه: بم يكون فكُّ الرقبة؟ وما معنى آياتنا في قوله: ﴿ وَٱلَّذِينَ كَفَرُواْ بِعَايَلِنِنَا ﴾؟ وما أصل كلمة ﴿ مَأُوَّصَدَةً ﴾؟ وما معناها؟

# ثانيًا: وضح السر البلاغي فيما يأتي:

- قوله: ﴿ لَا أُقْسِمُ بَهِنَا ٱلْبَلدِ ﴾.
- **قوله:** ﴿ أَيَحْسَبُ أَن لَمْ يَرَهُۥ أَحَدُ ﴾.
- **قوله:** ﴿ أَلَمْ نَجْعَل لَّهُ مُعَيِّنَيْنِ ﴿ وَلِسَانًا وَشَفَنَيْنِ ﴾.
  - **قوله:** ﴿ وَهَدَيْنَهُ ٱلنَّجَٰدَيْنِ ﴾.
  - قوله: ﴿ فَلا أُقَنَحُمُ ٱلْعَقَبَةُ ﴾.
  - قوله: ﴿ وَمَا أَدْرَىٰكَ مَا ٱلْعَقَبَةُ ﴾.



# ثَالثًا: أكمل ما يلي:

| معنى ﴿ مَالَا لُّبُدًّا ﴾ جمع ، وهو ما تلبد؛ أي: و               |  |
|------------------------------------------------------------------|--|
| معنى ﴿ وَهَدَيْنَهُ ٱلنَّجْدَيْنِ ﴾ بيّنًا له طريقي المؤديين إلى |  |
| و وأصل النّجد:                                                   |  |
| فك الرقبة: تخليصها من والإعانة في الكتابة.                       |  |
| والمسغبة: من سَغب إذا، والمتربة: من تَرِب إذا                    |  |
| ﴿أَصَّحَابُ ٱلْمَيْمَاةِ ﴾ أيْ، والمراد ﴿بِثَايَلِنَا ﴾ أو       |  |

# رابعًا: استخرج من السورة الكريمة ما يلي:

- استفهامًا إنكاريًّا للتوبيخ.
  - استعارةً تبعية.
  - استفهامًا تقريريًّا.
  - السلوب مقابلة.
  - قَسَمًا وبيِّن جوابه.

# خامسًا: ما مرجع الضمير في قوله تعالى:

الْيَعْسَبُ أَن لَّن يَقْدِرَ عَلَيْهِ أَحَدُّ ﴾؟



### سادسًا: اكتب بطاقة تعريفية عن سورة البلد تشتمل على ما يلي:

(اسم السورة - عدد آياتها - زمن نزولها - المحور الذي تدور حوله).

سابعًا: ) اذكر ما يُستفاد من السورة.

ثامنًا: ) من خلال دراستك لتفسير سورة البلد بيّن كيف يسلك الإنسان طريق النجاة، حتى تدوم عليه نعم الله، ولا يتعرض لعذاب الله؟

**−**‰~





#### بين يدى السورة الكريمة:

- اسم السورة: سميت هذه السورة الكريمة بسورة «الشمس»؛ لافتتاحها بقوله تعالى: ﴿وَٱلشَّمْسِ وَضُعَنْهَا ﴾ وهو قسمٌ عظيم بالشمس المنيرة المضيئة لآفاق النهار.
  - 🛠 عدد آياتها: خمس عشرة آية .
  - المفسرون على أنها مكيّة. المفسرون على أنها مكيّة.

### المحور الذي تدور عليه السورة:

### يدور موضوع سورة الشمس حول عدة أمور:

- 🎇 الترغيب في طاعة الله، والتحذير من معصيته.
- 🧩 وجوب توحيد الله، وطاعة الرسل والحرص على إصلاح النفس وتطهيرها.
  - 🔆 التحذير من الشرك، ومخالفة الأنبياء.
    - 🔆 الاعتبار بالأمم السابقة.





### الموضوع الأول طريق النجاة في الآخرة



﴿ وَٱلشَّمْسِ وَضُحَنَهَا ۞ وَٱلْقَمْرِ إِذَا نَلَنَهَا ۞ وَٱلنَّهَارِ إِذَا جَلَنَهَا ۞ وَٱلنَّهَارِ إِذَا جَلَنَهَا ۞ وَٱلنَّهَا ۞ وَٱلنَّهَا ۞ وَٱلنَّهَا ۞ وَٱلْأَرْضِ وَمَا طَحَنَهَا ۞ وَنَفْسِ وَمَا سَوَنَهَا ۞ فَأَلْمَمَهَا فَجُورَهَا وَتَقُونَهَا ۞ قَدْ أَفْلَحَ مَن زَكَّنَهَا ۞ ﴾

A POLICA POLICA

﴿ وَٱلشَّمْسِ وَضُعَهَا ﴾ أي: وضوئها إذا أشرقت ﴿ وَٱلْقَمَرِ إِذَا نَلْهَا ﴾ أي: تبعها في الضياء والنور ﴿ وَٱلنَّهَا بِ إِذَا جَلَّهَا ﴾ أي: جلّى الشمس وأظهرها للرائين، وذلك عند انتشار النّهار وانبساطه؛ لأنّ الشمس تنجلي في ذلك الوقت تمام الانجلاء. ﴿ وَٱلْيَلِ إِذَا يَغْشَهَا ﴾ أي: يستر الشمس فتظلم الآفاق. والواو الأولى للقسم بالاتفاق. وكذا الثانية عند البعض. وعند الخليل الثانية للعطف؛ لأنّ إدخال القسَم على القسَم قبل مجيء الجواب لا يجوز، واحتجّ مَنْ قال: إنّها للقسَم بأنّ كونها للعطف يحتاج إلى تأويل.

و(ما) وما دخلت عليه في قوله: ﴿ وَٱلسَّمَاءِ وَمَا بَنْهَا ﴿ وَٱلْأَرْضِ وَمَا طَهَا ﴾ في تأويل مصدر عند البعض أي: وبنائها. وطَحْوِها أي: بَسْطِها وتَسْوِية خَلْقِها في أحسن صورة. ويجوز أن تكون موصولة بمعنى الذي. وإنّما أُوثرت (ما) على (مَنْ)؛ لإرادة معنى الوصفية. كأنّه قيل: والسماء والقادر العظيم الذي بناها. ﴿ وَنَفْسِ ﴾ والحكيم الباهر الحكمة الذي سواها. وإنّما نُكّرت ﴿ وَلَفَسِ ﴾؛ للتكثير كما في قوله: ﴿ عَلِمَتْ نَفْشُ مَّا قَدَّمَتْ وَأَخَرَتُ ﴾ (١) ﴿ قَالْمَهَا فَجُورَهَا وَتَقُونِهَا ﴾ فأعلمها طاعتها ومعصيتها أي: أفهمها أنّ أحدهما حسن، والآخر قبيح (٢) ﴿ قَدْ أَفْلَحَ مَن زَكّنها ﴾ جواب القسم. والتقدير: لقد أفلح.

<sup>(</sup>١) سورة الانفطار، الآية:٥.

<sup>(</sup>٢) استدل أهل السُّنة بمثل هذه الآية الكريمة على أن أفعال العباد الاختيارية والاضطرارية مخلوقة لله تعالى، قال صاحب الجوهرة: فخالق لعبده وما عمل ... موفق لمن أراد أن يصل



#### ﴿ وَقَدْ خَابَ مَن دَسَّنْهَا ﴾

#### 

قال الزَّجاج: صار طول الكلام عِوضًا عن اللام. والأظهر أنَّ الجواب محذوف. وتقديره: ليُدَمدِمنَّ اللَّه عليهم أي: على أهل مكة لتكذيبهم رسول اللَّه عَلَيْقٌ كما دَمْدَمَ على ثمود؛ لأنَّهم كذبوا صالحًا. وأمَّا ﴿ قَدْ أَفْلَحَ ﴾ فكلامٌ تابعٌ لقوله: ﴿ فَأَهْمَهَا فَجُورَهَا وَتَقُولُهَا ﴾ على سبيل الاستطراد وليس من جواب القسم في شيء.

﴿ مَن زَكَنها ﴾ أي: طهرها اللّه وأصلحها وجعلها زاكية ﴿ وَقَدْ خَابَ مَن دَسَهَا ﴾ أي: أغواها اللّه. قال عكرمة: أفلحت نفسٌ زكاها اللّه، وخابت نفس أغواها اللّه، ويجوز أن يكون التطهير والتّدسِية فعل العبد، ومعناها: النقص والإخفاء بالفجور(١٠).



للصف الأول الثانوي معهد المال

<sup>(</sup>١) المراد بإخفائها: إخفاء استعدادها وفطرتها التي خلقت عليها.



#### الموضوع الثاني الاعتبار بقصة ثمود



﴿ كَذَّبَتْ ثَمُودُ بِطَغُونِهَا ﴿ إِذِ ٱلْبَعَثَ أَشْقَلُهَا ﴿ فَقَالَ لَمُمْ رَسُولُ ٱللَّهِ نَاقَةَ ٱللَّهِ وَسُقِينَهَا ﴿ فَكَذَّبُوهُ فَكَذَّبُوهُ فَعَدَّرُوهَا فَدَمْ دَمُ عَلَيْهِمْ رَبُّهُم بِذَنْبِهِمْ فَسَوَّلَهَا ﴿ وَلَا يَخَافُ عُقْبَهَا ﴾

وَكَذَبَتُ نَمُودُ بِطَغُولُهَا ﴾ أي: بطغيانها؛ إذ الحامل لهم على التكذيب طغيانهم ﴿ إِذِ ٱلْبَعَثَ ﴾ حين قام بِعَقْر الناقة ﴿ أَشْقَنَهَا ﴾ أشقى ثمود ﴿ فَقَالَ لَهُمُّ رَسُولُ ٱللّهِ ﴾ صالح ﴿ فَكَذَّبُوهُ ﴾ فيما حذَّرهم منه من التحذير أي: احذروا عَقْرَها ﴿ وَسُقِينَها ﴾ كقولك: الأسدَ الأسدَ ﴿ فَكَذَّبُوهُ ﴾ فيما حذَّرهم منه من نزول العذاب إن فعلوا ﴿ فَعَقَرُوهَا ﴾ أي: الناقة. أُسند الفعل إليهم، وإن كان العاقر واحدًا؛ لرضاهم به. ﴿ فَكَدَّمُ مَ كَيْهِمُ ﴾ بسبب ذنبهم وهو تكذيبهم الرسول وعقرهم الناقة ﴿ فَسَوَّنهَا ﴾ فسوَّى الدَّمْدَمة عليهم لم يفلت منها صغيرهم ولا كبيرهم ﴿ وَلَا يَخَافُ عُقَبُهَا ﴾ ولا يخاف اللَّه عاقبة هذه الفعلة أي: فَعَل ذلك غير خائف أن تلحقه تبعةٌ من أحد كما يخاف مَنْ يُعاقب من الملوك.

*−*3~~~~



# من وجوه الإعراب في السورة الكريمة:

- الواو في قوله: ﴿ وَٱلشَّمْسِ وَضُحَنْهَا ﴾ للقسم بالاتفاق.
- الواو في قوله: ﴿ وَٱلْقَمَرِ إِذَا نَلَهَا ﴾ للقسم عند بعض العلماء، وعند الخليل: الواو الثانية للعطف؛ لأنَّ إدخال القسم على القسم قبل مجيء الجواب لا يجوز، واحتجَّ مَنْ قال: إنَّها للقسم بأنَّ كونها للعطف يحتاج إلى تأويل.
- (ما) في قوله: ﴿ وَٱلسَّمَآءِ وَمَا بَلَنَهَا ۞ وَٱلْأَرْضِ وَمَا طَحَنَهَا ۞ وَنَفْسِ وَمَا سَوَّنَهَا ﴾ فيها قولان:
   الأول: يجوز أن تكون هي وما دخلت عليه في تأويل مصدر عند البعض أي: وبنائها، وطَحْوِها أي: بَسْطِها وتَسْوية خَلْقِها في أحسن صورة.
- الثاني: يجوز أن تكون موصولة بمعنى (الذي) كأنَّه قيل: والسماء والقادر العظيم الذي بناها، والأرض والقادر الذي طحاها، ونفس والحكيم الباهر الحكمة الذي سواها.
- قوله: ﴿ قَدُ أَفْلَحَ مَن زَكَّنَهَا ﴾ جواب القسَم، والتقدير: لقد أفلح، والأظهر أنَّ الجواب محذوف. وتقديره: ليُدَمدِمنَّ اللَّه عليهم أي: على أهل مكة لتكذيبهم رسول اللَّه عليه كما دَمْدَمَ على ثمود؛ لأنَّهم كذبوا صالحًا.
- قوله: ﴿نَاقَةُ ٱللَّهِ وَسُقِينَهَا ﴾ منصوب على التحذير؛ أي: احذروا عَقْرَها وَاحذروا سُقْيَاهَا فلا تمنعوها منه.
- الباء في قوله: ﴿ بِذَنْبِهِمْ ﴾ للسببية، أيْ: أهلكهم الله بسبب ذنبهم وهو تكذيبهم الرسول وعقرهم الناقة.



## من الأسرار البلاغية في السورة الكريمة:



- بین کل من (وَٱلشَّمْسِ و وَٱلْقَمَرِ)، و(وَٱلنَّهَارِ و وَٱلَّيْلِ)، و(فُجُورَهَا و وَتَقُونها) طباق.
- بين قوله: ﴿ وَٱلنَّهَارِ إِذَا جَلَّهَا ﴾ وقوله: ﴿ وَٱلَّيْلِ إِذَا يَغْشَنْهَا ﴾ وكذا بين ﴿ قَدْ أَفْلَحَ مَن زَكَّنْهَا ﴾ وبين ﴿ وَقَدْ خَابَ مَن دَسَّنْهَا ﴾ مقابلة.
  - التنوين في قوله: ﴿ وَنَفْسِ ﴾ للتكثير.
  - الإضافة في قوله: ﴿نَاقَةُ ٱللَّهِ ﴾ للتكريم والتشريف.
- في قوله: ﴿فَعُقُرُوهُا ﴾ مجاز مرسل علاقته الكلية. أسند العقر إلى الكل ؛ لأنه كان بعلمهم ووقع برضاهم.
- في قوله: ﴿ فَ دَمُ مَا عَلَيْهِمْ رَبُّهُم بِذَنْبِهِمْ ﴾ تهويل، فالتعبير بالدمدمة يدل على هول العذاب.

# بعض ما يستفاد من السورة :

- اقسم الله بهذه المخلوقات لما فيها من عجائب الصنعة الدَّالة على الخالق.
  - عِظم شأن ما أقسم الله به، ووجوب التفكر فيه.
- إثبات خلق الله لأفعال العباد، ودليله قوله تعالى: ﴿ فَأَلَمْهَا فَجُورَهَا وَتَقُونَهَا ﴾.
- قد أفلح وفاز مَنْ زكى نفسه بالطاعة، وخسرت نفس أهملها صاحبها وتركها تنغمس
   فى المعصية.
- الطغيان يكون سببًا حاملًا على التكذيب، وهو طريق نزول العذاب.



- من رضي بالذنب وأقر المعصية كان كمن فعلها.
- اللَّه ثمود هلاك استئصال بسبب تكذيبهم رسولهم.
- خطر الذنوب وبيان أنها سبب للعقوبات العاجلة وكذا الآجلة.

-3~~~-

﴿ وَضُحَنَّهَا ١ إِذَا نَلْنَهَا ١ وَٱلْقَمْرِ إِذَا جَلَّهَا ١ إِذَا يَغْشَنَّهَا



# المناقشة والتدريبات

### أولًا: الجب عمَّا يأتي:

- سا: ما المراد بقوله تعالى: ﴿وَٱلشَّمْسِ وَضُعَهَا ﴾؟ وما معنى ﴿نَلَهَا ﴾؟ وما مرجع الضمير المنصوب في ﴿جَلَهَا ﴾؟ وما معنى ﴿يَغْشَهَا ﴾؟
- س٧: هل الواو الثانية في قوله: ﴿ وَٱلْقَمْرِ إِذَا نَلْكَهَا ﴾ للقسم أو للعطف؟ وهل «مَا» في قوله:
   ﴿ وَٱلسَّمَآءِ وَمَا بَنَكُهَا ﴾ مصدرية أو موصولة؟
- س٣: ماذا يفيد التنكير في قوله تعالى: ﴿ وَنَفْسِ وَمَا سَوَّنَهَا ﴾؟ وما معنى ﴿ فَأَلْهُمَهَا ﴾؟ وما موقع جملة ﴿ فَدُ أَفْلَحَ مَن زَكَّنَهَا ﴾ من الإعراب؟
- سك: ما المراد ﴿ بِطَغُولُهُ آ ﴾؟ وما معنى الباء فيه؟ ومَنِ المراد برسول اللَّه؟ وما معنى الباء فيه ﴿ وَمَن المراد برسول اللَّه؟ وما معنى ﴿ فَسَوَّلُهَا ﴾؟ في ﴿ فَدَمْ دَمُ دَمُ مَكُمُ عَلَيْهِمْ وَبُنُهِمْ ﴾؟ وما ذنبهم؟ وما معنى ﴿ فَسَوَّلُهَا ﴾؟

# ثانيًا: وضح السر البلاغي فيما يأتي:

- الإضافة في قوله: ﴿ نَاقَةُ ٱللَّهِ ﴾.
  - قوله: ﴿فَعَقُرُوهَا ﴾.
- قوله: ﴿ فَ دَمْدَمُ عَلَيْهِمْ رَبُّهُم بِذَنْبِهِمْ ﴾.

# ثَالثًا: أكمل ما يلي:

■ معنى ﴿زَكَّنهَا ﴾ أي: ......اللَّه و...... وجعلها.....

| قال عكرمة: نفسٌ زكّاها وخابت أغواها الله. معنى ﴿ إِذِ ٱنْبَعَثَ ﴾ حين بعقر ﴿ أَشْقَاهَا ﴾ ثمود. معنى ﴿ فَدَمَدَمُ عَلَيْهِمُ ﴾ هلاك هلاك هلاك فسوّى عليهم لم منها ولا |        |  |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------|--|
| : استخرج من السورة الكريمة ما يلي:                                                                                                                                    | رابعًا |  |
| طباقًا.                                                                                                                                                               |        |  |
| مقابلة.                                                                                                                                                               |        |  |
| مجازًا مرسلًا.                                                                                                                                                        |        |  |
| منصوبًا على التحذير.                                                                                                                                                  |        |  |
| * 11 . * 1.                                                                                                                                                           |        |  |

# خامسًا: اكتب بطاقة تعريفية عن سورة الشمس تشتمل على ما يلي:

(اسم السورة - عدد آياتها - زمن نزولها - المحور الذي تدور حوله).

# سادسًا: اذكر ما يُستفاد من السورة.

استعارة تمثيلية.

سَابِعًا: بمساعدة معلمك، ومن خلال دراستك لتفسير قوله تعالى: ﴿ فَأَلْمَمَهَا فَجُورَهَا وَتَقُونَهَا ﴾ كالمساعدة معلمك، ومن خلال دراستك لتفسير قوله تعالى: ﴿ فَأَلْمَمَهَا فَجُورَهَا وَتَقُونَهَا ﴾ كالمساعدة عن رأي أهل السنة في مسألة خلق أفعال العباد.





#### بين يدي السورة الكريمة:

- اسم السورة: سميت هذه السورة الكريمة بسورة «الليل»؛ لافتتاحها بإقسام اللَّه تعالى بالليل إذا يغشى، أي: يغطى الكون بظلامه، ويستر الشمس والنهار والأرض والوجود بحجابه.
  - 🗱 عدد آیاتها: إحدی وعشرون آیة.

#### المحور الذي تدور عليه السورة:

#### يدور موضوع سورة الليل حول عدة أمور:

- \* الحض على الأوصاف التي يحصل بها الفلاح، والتحذير من الأوصاف التي تحصل بها الخيبة.
  - 💥 بيان اختلاف سعي الناس وعملهم، وجزاء ذلك في الآخرة.
  - 🔆 بيان الغرض من بعثة الرسول عَلَيْكُ وهو التذكير بالله تعالى وبما عنده.

#### -g~o\_-



#### الموضوع الأول القَسَم على اختلاف مسعى النَّاس



﴿ وَٱلۡيَٰلِ إِذَا يَغۡشَىٰ ﴾ أي: يُغطي كلَّ شيء بظلامه. ﴿ وَٱلنَّهَارِ إِذَا تَجَلَّى ﴾ أي: ظهر بزوال ظلمة الليل. ﴿ وَمَا خَلَقَ ٱلذَّكَرَ وَٱلْأَنثَى ﴾ أي: والقادر العظيم القدرة الذي قدر على خلق الذَّكر والأنثى من ماء واحد. وجواب القسم: ﴿ إِنَّ سَغْيَكُمْ لَشَقَى ﴾ أي: إنَّ عَمَلكم لمختلف.

﴿ فَأَمَّا مَنْ أَعْطَىٰ ﴾ حقوق ماله ﴿ وَأَنْقَىٰ ﴾ ربّه فاجتنب محارمه ﴿ وَصَدَّقَ بِٱلْحُسنى ﴾ أي: بالملة الحسنى، وهي مِلة الإسلام، أو بالمثوبة الحسنى، وهي الجنّة، أو بالكلمة الحسنى، وهي لا إله إلا اللّه ﴿ فَسَنُيسِّرُهُۥ لللِّمُرَىٰ ﴾ فسَنُهَيئُه للخَصْلة اليسرى، وهي العمل بما يَرضَاه ربه.

﴿ وَأَمَّا مَنْ بَخِلَ ﴾ بماله ﴿ وَٱسْتَغْنَى ﴾ عن ربّه، فلم يتقه، أو استغنى بشهوات الدنيا عن نعيم الآخرة. ﴿ وَكَذَبَ بِأَلْمُتُنَى ﴾ بالإسلام أو الجنّة ﴿ فَسَنُبَيّرُهُ لِلْعُسْرَى ﴾ فسَنُهَيئُه للخِصْلة المؤدية إلى النّار، فتكون الطاعة أعْسرَ شيء عليه وأشد، وسمّى طريقة الخير باليسرى؛ لأنّ عاقبتها اليُسْر، وطريقة الشر بالعسرى؛ لأنّ عاقبتها العُسْر، أو أراد بهما طريقى الجنّة والنّار(١).

﴿ وَمَا يُغَنِي عَنْهُ مَالُهُ إِذَا تَرَدَّى ﴾ أيْ: لم ينفعه مالُه إذا هَلَك، وتردَّى: (تفعَّل) من الرَّدَى وهو الهلاك، أو تردَّى في القبر، أو في قَعْر جهنَّم أيْ: سَقَط.

<sup>(</sup>١) تتضمن هذه الآيات فصل الخطاب في مسألة القَدر، وقد أجاب بها النبي ﷺ على من سأله لمَّا قال: «ما منكم من أحد إلا وقد علم مقعده من الجنة والنار» قيل: يا رسول الله، أفلا ندع العمل ونتكل على الكتاب؟ قال: اعملوا فكلُّ ميسَّرٌ لما خُلِق له» ثم قرأ: ﴿ فَاللّا مَنْ أَعْطَى وَأَنَقَىٰ أَنْ وَصَدَقَ لِالمُسْتَىٰ الله فَسَنَيْتِرُهُ لِلْلِسُمَىٰ ﴾.



# الموضوع الثاني اختلاف سعيهم الناس تبعًا لاختلاف سعيهم



﴿ إِنَّ عَلَيْنَا لَلْهُدَىٰ ﴿ ۚ وَإِنَّ لَنَا لَلْأَخِرَةَ وَٱلْأُولَىٰ ﴿ فَأَنذَرْتُكُمْ نَارًا تَلَظَىٰ ﴿ لَا يَصْلَنَهَاۤ إِلَّا ٱلْأَشْفَى ﴿ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عِلَيْكُمُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ

المجاهد المحتى المجاهد المحتى المجاهد المحتى المجاهد المحتى الم

قال أبو عبيدة: الأشقى بمعنى: الشقي وهو الكافر، والأتقى بمعنى: التَّقي وهو المؤمن، وقيل: الآية واردة في الموازنة بين حالتي عظيم من المشركين وعظيم من المؤمنين، وقيل: هما أبو جهل وأبو بكر ﴿وَمَا لِأَحَدِ عِندَهُ, مِن نِعْمَةٍ عُجْزَى ﴾ أيْ: وما لأحدٍ عند الله نعمة يُجازيه بها إلا أن يفعل فعلا يبتغى به وجهه فيجازيه عليه ﴿إِلَّا ٱبْنِغَاءَ وَجُدِرَيِّهِ ٱلْأَعَلَى ﴾ هو الرَّفيع بسلطانه، المنيع في شأنه وبرهانه، ولم يُرد به العُلو من حيث المكان(١).

﴿ وَلَسَوْفَ يَرْضَىٰ ﴾ وعدٌ بالثواب الذي يرضيه، ويُقرُّ عينه، وهو كقوله تعالى لنبيه ﷺ: ﴿ وَلَسَوْفَ يُعْطِيكَ رَبُّكَ فَتَرْضَىٰ ﴾.

<sup>(</sup>١) فسَّر العلو برفعة سلطانه ﷺ؛ لأن العلو المكاني مستحيل في حق الله تعالى؛ لأنه يستلزم أن يكون الله في جهة ومكانٍ، وهو سبحانه منـزه عن الجهة والجسمية والحدِّ والمكان ومشابهة مخلوقاته.



# من وجوه الإعراب في السورة الكريمة:

- الواو في قوله: ﴿ وَٱلنَّهِ إِذَا يَغْشَىٰ ﴿ ثَالَتُهَادِ إِذَا تَجَلَّىٰ ﴿ وَمَا خَلَقَ ٱلذَّكَرَ وَٱلْأَنثَىٰ ﴾ واو القسم، وجواب القسم قوله: ﴿ إِنَّ سَعْيَكُمْ لَشَتَّىٰ ﴾.
  - المفعول في قوله: ﴿وَأَلَيْلِ إِذَا يَغْشَىٰ ﴾ محذوف، أي: يُغطي كلَّ شيء بظلامه.
- (ما) في قوله: ﴿ وَمَاخَلَقَ ٱلذَّكُرُ وَٱلْأُنِيَ ﴾ موصولة بمعنى: (الذي)، وجاء التعبير بـ (ما) دون (مَنْ) للدلالة على الوصفية، ولقصد التفخيم، فكأنَّه تعالى يقول: وحق الخالق العظيم، الذي لا يعجزه شيء، والذي خلق نوع الذكور ونوع الإناث من ماء واحد.
  - المفعول في قوله: ﴿أَعْطَىٰ ﴾ محذوف، تقديره: أعطى حقوقَ ماله.
  - المفعول في قوله: ﴿وَأَنَّهَىٰ ﴾ محذوف، تقديره: اتقى ربَّه فاجتنب محارمه.

# من الأسرار البلاغية في السورة الكريمة:

- حذف المفعول في قوله: ﴿وَٱلَّيْلِ إِذَا يَغْشَىٰ ﴾ لإفادة التعميم، أي: يُغطي كلَّ شيء بظلامه.
- بين (اللَّيْلِ والنَّهارِ)، (والذَّكر وَالْأُنْثى) طباق، وهو من المُحسِّنات البديعية التي تبرز المعنى وتوضحه.
- بين قوله: ﴿ فَأَمَّا مَنْ أَعْطَىٰ وَأَنَّقَىٰ ﴿ وَصَدَّقَ بِٱلْحُسُنَىٰ ﴿ فَسَنَيْسِّرُهُ, لِلْيُسْرَىٰ ﴾ وقوله: ﴿ وَأَمَّا مَنْ بَخِلَ وَاسْتَغْنَىٰ ﴿ وَلَمَا مَنْ أَيْسِرُهُ, لِلْعُسْرَىٰ ﴾ مقابلة، وهي من المحسنات البديعية التي تبرز المعنى وتوضحه.



- حُذف المفعولان في قوله: ﴿ فَأَمَّا مَنْ أَعْطَىٰ وَٱنْقَىٰ ﴾؛ للعلم بهما، أيْ: أعطى ما كلَّفه الله تعالى به من حقوق، واتَّقى محارمه.
  - بين قوله تعالى: ﴿الْأَشْفَى ﴾ و﴿الْأَنْفَى ﴾ طباق.

# بعض ما يستفاد من السورة :

- جزاء الناس مختلف بحسب أعمالهم فمنهم مؤمن و كافر ، ومنهم بَرُّ وفاجر ، ومنهم مطيع وعاص.
- مَنْ بذل ماله في سبيل اللَّه، وأعطى حقَّ اللَّه عليه، واتقى المحارم والمنكرات، فاللهُ يهيئ له الطريق اليسرى السهلة للوصول إلى غايته، ويرشده لأسباب الخير والصلاح، حتى يسهل عليه فعلها.
- مَنْ بخل بما عنده، فلم يبذل خيرًا، فاللَّه يسهل طريقه للشر، ويعسّر عليه أسباب الخير والصلاح، حتى يصعب عليه فعلها.
  - للعبد مشيئة واختيار، وسيحاسبه الله على اختياره يوم القيامة.
  - ان الله ييسر كل عبدٍ لما خُلِق له؛ وفقًا لما سبق في علمه تعالى.





# المناقشة والتدريبات

#### أولًا: الجبعمًا يأتي:

- س ١: ما نوع الواو في قوله: ﴿ وَٱلۡتِلِ إِذَا يَغْشَىٰ ﴾ ؟وما تقدير مفعول ﴿ يَغْشَىٰ ﴾ ؟ ولم حُذف؟ وما معنى ﴿ جَلَقَ ﴾ ؟ وما المراد بالذكر والأنثى ؟
  - ۲: ما وجه التعبير بـ(ما) دون مَنْ؟ وما جواب القسم؟ وما معنى شتات السعي؟
- س٣: ما مفعول أعطى واتقى؟ وما المراد بالحسنى، واليسرى، والعسرى؟ وما المراد بالتردى؟ وما معنى تلظى؟

## ثانيًا: وضح السر البلاغي فيما يأتي:

- **قوله**: ﴿ وَٱلَّيْلِ إِذَا يَغْشَىٰ ﴾.
- قوله: ﴿ فَأَمَّا مَنْ أَعْطَى وَأَنَّقَى ﴾.
- قوله: ﴿الْأَشْقَى ﴾ و﴿الْأَنْقَى ﴾.

# ثالثًا: أكمل ما يلي:

- معنى: ﴿ وَٱلنَّهَادِ إِذَا تَجَلَّى ﴾ أي.... بزوال .... الليل.
  - معنى: ﴿إِنَّ سَعْيَكُمْ لَشَقَّى ﴾ .....
- حذف المفعول في قوله: ﴿ فَأَمَّا مَنْ أَعْطَىٰ وَٱنَّفَىٰ ﴾ .....، والمعنى ..... ما كلَّفه الله تعالى به من .....، واتَّقى ......



| الحسنى   | وَصَدَّقَ بِٱلْحُسُّنَىٰ ﴾ أي وهي، أو                                     | معنی: ﴿ |         |
|----------|---------------------------------------------------------------------------|---------|---------|
|          | ، أو الحسنى وهي                                                           |         |         |
| من الردى | وَمَا يُغْنِي عَنْهُ مَالُهُ وَإِذَا تَرَدَّى ﴾ أي ماله إذا هلك، وتردَّى: | معنی: ﴿ |         |
| ي        | ، أو تردى فيأو فيأ                                                        | وهو     |         |
|          | رج من السورة الكريمة محسِّنًا بديعيًّا يبرز المعنى ويوضحه:                | استخ    | رابعًا: |

# خامسًا: اكتب بطاقة تعريفية عن سورة الليل تشتمل على ما يلي:

اسم السورة - عدد آیاتها - زمن نزولها - المحور الذي تدور حوله).

سادسًا: لماذا فسَر قوله: ﴿إِلَّا ٱبْنِغَاءَ وَجْدِ رَبِّهِ ٱلْأَعْلَىٰ﴾ بأنه الرَّفيع بسلطانه، المنيع في شأنه وبرهانه، ولم يُرد به العُلو في المكان؟

# سابعًا: ) ما معنى الكلمات الآتية:

- إِنَّ عَلَيْنَا لَلْهُدَىٰ ﴾.

  - الزَّا تَلَظَّى ﴾.
  - الكَيْصَلَنْهَا ﴾.
    - الْأَشْقَى ﴾.
  - وسيجنبها .
    - الْأَنْقَى ﴾.



#### ثامنًا: ) اذكر بعض ما يستفاد من السورة الكريمة:

نشاط:

بمساعدة معلّمك، ومن خلال دراستك لتفسير قوله تعالى: ﴿ فَأَمَّا مَنْ أَعْطَىٰ وَالْقَيْ اللّهُ وَصَدَقَ بِاللّهُ وَالْجَبرية والجَبرية والجَبرية والنار» وصديث النبي عَلَيْكِي : «ما منكم من أحد إلا وقد علم مقعده من الجنة والنار» قيل: يا رسول الله، أفلا ندع العمل ونتكل على الكتاب؟ قال: «اعملوا فكلٌ ميسَّرٌ لما خُلِق له» ثم قرأ: ﴿ فَأَمَّا مَنْ أَعْطَى وَأَنقَىٰ \* وَصَدَقَ بِالْحُسُنَىٰ \* فَسَنُيسِرُهُ وَلَقَىٰ \* وَصَدَقَ بِالْحُسُنَىٰ \* فَسَنُيسِرُهُ وَلَقَىٰ \* وَصَدَقَ بِالْحُسُنَىٰ \* فَسَنُيسِرُهُ وَلَيْسَرَىٰ \* .

*−*3~~~-





#### بين يدي السورة الكريمة:

- اسم السورة: سميت هذه السورة الكريمة بسورة «الضحى»؛ تسميةً لها باسم فاتحتها، حيث أقسم اللّه بالضحى في قوله: ﴿ وَٱلضَّحَىٰ ﴾ وهو صدر النهار حين ترتفع الشمس، تنويهًا بهذا الوقت المهم الذي هو نور النهار، وقد كانت هذه السورة بشارة للنبي عَلَيْكِيَّ وللمؤمنين بعد انقطاع مدة الوحي، حيث كانت ردًّا على من قال له عَلَيْكِيَّ : «إنَّ ربَّك قد قَلاك».
  - \* عدد آیاتها: إحدی عشرة آیة.
  - الضحى مكيّة. أجمع المفسرون على أن سورة الضحى مكيّة.

#### المحور الذي تدور عليه السورة:

#### يدور موضوع سورة الضحى حول عدة أمور:

- الحديث عن شخصية النبي عَلَيْكُم وأنه محل العناية الربانية، ثم بشّره ربه بالعطاء الجمّ في الآخرة ومنه الشفاعة العظمى.
  - الله على حبيبه ومصطفاه عَلَيْكِيَّةً. الله على حبيبه ومصطفاه عَلَيْكِيَّةً.
- وصية النبي عَلَيْكِيَّةً بفضائل ثلاث: العطف على اليتيم، وصلة المسكين، وشكر النعمة العظمى وهي النبوة، وغيرها من هذه النعم المذكورة.



#### الموضوع الأول مكانة النبي ﷺ عند ربّه



﴿ وَٱلضَّحَىٰ ۚ ۚ وَٱلْتَلِ إِذَا سَجَىٰ ۚ مَا وَدَّعَكَ رَبُّكَ وَمَا قَلَىٰ ۚ وَلَلْأَخِرَةُ خَيْرٌ لِّكَ مِنَ ٱلْأُولَىٰ ۚ وَلَسَوْفَ يُعْطِيكَ رَبُّكَ فَتَرْضَىٰۤ ۚ ﴿ وَلَا اللَّهُ وَلَا لَا عَالَٰ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

#### A POLICA POLICA

﴿ وَٱلضَّحَىٰ ﴾ المراد به: وقت الضحى، وهو أول النهار حين ترتفع الشمس، أو المراد بالضحى: النهار كله؛ لمقابلته بالليل في قوله: ﴿ وَٱلْيَلِ إِذَا سَجَىٰ ﴾ سَكَن، والمراد: سكون الناس والأصوات فيه، وجواب القسَم: ﴿ مَا وَدَّعَكَ رَبُّكَ وَمَا قَلَىٰ ﴾ أي: ما تركك منذ اختارك، وما أبغضك منذ أحبّك، والتوديع مبالغة في الوداع؛ لأنَّ مَنْ ودَّعك مفارقًا، فقد بالغ في تركك.

رُوي أَنَّ الوحي تأخَّر عن رسول اللَّه عَيَلِيْ أَيامًا، فقال المشركون: إنَّ محمدًا ودَّعه ربه وقلاه، فنزلت (۱)، وحَذْف الضمير من ﴿فَهَدَىٰ ﴾ وتقديره: وما قلاك، ونحوه: ﴿فَاوَىٰ ﴾، ﴿فَهَدَىٰ ﴾، ﴿فَهَدَىٰ ﴾، ﴿فَأَغُنىٰ ﴾ وتقديره: (فآواك) و(فهداك) و(فأغناك)، وهو اختصار لفظى؛ لظهور المحذوف.

﴿ وَلَلَّا خِرَةً خَيْرٌ لَّكَ مِنَ ٱلْأُولَى ﴾ أي: ما أعد اللَّه لك في الآخرة من المقام المحمود، والحوض المورود، والخير الموعود خيرٌ ممَّا أعجبك في الدنيا ﴿ وَلَسَوْفَ يُعَطِيكَ رَبُّكَ فَتَرْضَى ﴾ في الآخرة من الثواب ومقام الشفاعة وغير ذلك.

للصف الأول الثانوي ــــه

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري ومسلم.



#### الموضوع الثاني من نعم الله على نبيه ﷺ



﴿ أَلَمْ يَجِدُكَ يَتِيمًا فَنَاوَىٰ ۞ وَوَجَدَكَ ضَآلًا فَهَدَىٰ ۞ وَوَجَدَكَ عَآبِلًا فَأَغَىٰ ۞ فَأَمَّا ٱلْيَتِيمَ فَلَا فَقَهُرُ ۞ وَأَمَّا ٱلسَّآبِلَ فَلَا نَنْهُرُ ۞ وَأَمَّا بِنِعْمَةِ رَبِّكَ فَحَدِّثُ ۞ ﴾

#### 

ثم عدَّد عليه نعمه من أول حاله ليقيس المنتظر من فضل اللَّه على ما سبق منه؛ لئلا يتوقع إلا الحسنى وزيادة الخير، ولا يضيق صدره ولا يقل صبره، فقال: ﴿ أَلَمْ يَحِدُكَ يَتِهِما ﴾ (وجد) هنا بمعنى: عَلِم، (والكاف)(۱) و ﴿ يَتِهِما منصوبان على أنَّهما مفعولاه، والمعنى: ألم تكن يتيمًا حين مات أبواك ﴿ وَوَجَدَكَ ضَالًا ﴾ أي: فآواك إلى عمِّك أبي طالب وضمَّك إليه حتى كَفَلَك وربَّاك ﴿ وَوَجَدَكَ ضَالًا ﴾ أي: غير عالم ولا واقف على معالم النبوة وأحكام الشريعة ﴿ فَهَدَىٰ ﴾ فعرَّ فك الشرائع والقرآن، وقيل: ضلَّ في طريق الشَّام حين خرج به أبو طالب فردَّه إلى القافلة، ولا يجوز أن يُفهم به عدولٌ عن حقِّ ووقوعٌ في غيِّ؛ فقد كان –عليه الصلاة السَّلام – من أول حاله إلى نزول الوحي عليه معصومًا من عبادة الأوثان، وقاذورات أهل الفسق والعصيان.

﴿ وَوَجَدَكَ عَآبِلًا ﴾ فقيرًا ﴿ فَأَغَنَى ﴾ فأغناك بالتجارة في مال خديجة عليك من الغنائم بعد ذلك؛ والتعبير بالماضي لتحقق الوقوع ﴿ فَأَمَّا ٱلْيَيْمَ فَلَا نَقْهُرُ ﴾ فلا تظلمه لضعفه؛ بل أحسن إليه، وتلطف به ﴿ وَأَمَّا ٱلسَّآبِلَ فَلَا نَنْهُرُ ﴾ فلا تزجره، بل أجِبْه أو رُدَّ عليه ردًّا جميلًا ﴿ وَأَمَّا بِنِعْمَةِ رَبِّكَ فَحَدِّثُ ﴾ أي: حدِّث بجميع نعم ربك عليك، وخاصة نعمة النبوة والقرآن، واللَّه – تعالى – أعلم.

<sup>(</sup>١) أي الكاف في قوله تعالى: ﴿ أَلَمْ يَجِدُكَ ﴾ .



# من وجوه الإعراب في السورة الكريمة:

- الواو في قوله: ﴿وَالضُّحَىٰ ﴿ وَالْضُّحَىٰ ﴿ وَالْكِيلِ إِذَا سَجَىٰ ﴾ واو القَسَم، وجواب القَسَم قوله: ﴿ مَا وَدَّعَكَ رَبُّكَ وَمَا قَلَىٰ ﴾.
- حذف الضمير من قوله: ﴿ قَلَى ﴾ وتقديره: (وما قلاك)، ونحوه: ﴿ فَعَاوَىٰ ﴾، ﴿ فَهَدَىٰ ﴾، ﴿ فَأَغَنَىٰ ﴾ وتقديره: (فآواك) و(فهداك) و(فأغناك).
- اللام الداخلة على ﴿ وَلَسَوْفَ ﴾ لام الابتداء المؤكدة لمضمون الجملة، والمبتدأ محذوف تقديره: ولأنت سوف يعطيك.
- الفعل (یجد) في قوله: ﴿ أَلَمْ يَجِدُكَ يَتِيمًا ﴾ من الوجود بمعنى العلم، و(كاف) الخطاب مفعول أول، و ﴿ يَتِيمًا ﴾ مفعول ثان، والمعنى: ألم تكن يتيمًا حين مات أبواك؟

# من الأسرار البلاغية في السورة الكريمة:

- حَذف الضمير من ﴿ فَلَى ﴾ ونحوه: ﴿ فَعَاوَىٰ ﴾، ﴿ فَهَدَىٰ ﴾، ﴿ فَأَغَىٰ ﴾ وهو اختصار لفظي؛ لظهور المحذوف، ولئلا يواجهه عَيْكِيا الله ولو كان في كلام منفي ؛ لطفًا به وشفقة عليه عَيْكِيا الله وَ عَيْكُونَ فَي عَيْكُ الله وَ عَيْكُونُ وَعَيْكُونُ وَ عَيْكُونُ وَ عَيْكُونُ وَ عَيْكُونُ وَ عَيْكُونُ وَ عَيْكُونُ وَعَيْكُونُ وَالله وَعَيْكُونُ وَعَيْكُونُ وَعَيْكُونُ وَعَيْكُونُ وَالله وَعَيْكُونُ وَيَعْلَقُونُ وَعَيْكُونُ فَعَلَامُ وَعَلَامُ وَعَلَام
- في قوله: ﴿ وَٱلنَّالِ إِذَا سَجَىٰ ﴾ أيْ: سَكَن، مجاز عقلي، حيث أسند السكون إلى الليل، والمراد سكون الناس وسكون أصواتهم فيه.
  - في قوله: ﴿ وَلَلَّا خِرَةُ خَيْرٌ لَّكَ مِنَ ٱلْأُولَى ﴾ طباق بين الآخرة والأولى.



■ في قوله: ﴿ وَلَسَوْفَ يُعُطِيكَ رَبُّكَ فَتَرْضَى ﴾ حذف مفعول (يعطيك) الثاني تهويلًا لأمره واستعظامًا لشأنه، أي:إنها معطيات أجل من أن تُذكر.

# بعض ما يستفاد من السورة :

- بيان منزلة النبي عَلَيْكِيَّةٌ عند ربه.
- تبشير اللَّه نبيه صلى الله عليه وسلم ببشارتين عظيمتين:
  - \_ الأولى: جعل أحواله الآتية خيرًا له من الماضية.
- \_ والثانية: سيعطيه غاية ما يتمناه ويرتضيه في الدنيا، بالنَّصر والتَّفوق والغلبة، وفي الآخرة بالثواب والحوض والشَّفاعة.
- تعديد نعم اللَّه ومننه على نبيه على نبيه على نبيه على نبيه على الله على السورة ثلاثًا هي: الإيواء بعد اليتم، والهدى بعد عدم العلم، والإغناء بعد الفقر.
  - أمر اللَّه نبيه عَلَيْكُم بأن يتعامل مع الخلق مثل معاملة اللَّهِ له.

**−**3~~~~



# المناقشة والتدريبات

#### : أجب عمًا يأتي:

- س ۱: ما المراد بالضحى؟ وما معنى ﴿ وَٱلْتَلِ إِذَا سَجَىٰ ﴾؟ وما وجه إسناد هذا الوصف لليل؟ وما جواب القَسَم؟
  - س۲: ما معنى ﴿ مَا وَدَّعَكَ رَبُّكَ وَمَا قَلَى ﴾؟ وما سَبَب نزول هذه الآية؟
    - س٣: أين مفعول ﴿ قَلْنَ ﴾ ؟ ولمَ حُذف ؟
- س٤: ما المراد من قوله: ﴿ وَلَسَوْفَ يُعَطِيكَ رَبُّكَ فَتَرْضَى ﴾؟ وأين مفعولا (يُعْطِي)؟
   وما معنى ﴿ فَعَاوَىٰ ﴾؟ وما مفعوله؟ ولمَ حُذف؟
  - س٥: ما المراد بقوله: ﴿ وَوَجَدَكَ ضَاّلًا ﴾؟ وما معنى ﴿ عَآبِلًا ﴾؟ وما المراد بالسَّائل؟
- سر: بشَّر الله تعالى نبيه عَلَيْ ببشارتين عظيمتين، ما هما؟ وما النِّعم التي عدَّدها الله تعالى على نبيه عَلَيْهِ؟

## ثانيًا: وضح السر البلاغي فيما يأتي:

- **قوله:** ﴿ وَٱلَّيْلِ إِذَا سَجَىٰ ﴾.
- قوله: ﴿ وَلَسَوْفَ يُعُطِيكَ رَبُّكَ فَتَرْضَى ٓ ﴾.
  - قوله: ﴿ وَوَجَدَكَ ضَآ أَلَّا فَهَدَىٰ ﴾.



## ثالثًا: أكمل ما يلي:

| حَذْف الضمير من الأفعال ﴿ قَلَى ﴾ ونحوه ﴿ فَعَاوَىٰ ﴾، و و                  |  |
|-----------------------------------------------------------------------------|--|
| لفظي؛ لظهور                                                                 |  |
| في قوله: ﴿ وَلَلَّاخِرَةُ خَيْرٌ لَّكَ مِنَ ٱلْأُولَى ﴾ بين                 |  |
| في قوله: ﴿ أَلَمْ يَجِدُكَ يَتِيمًا ﴾ (وجد) هنا بمعنىو                      |  |
| منصوبان على أنَّهما مفعولاه.                                                |  |
| معنى: ﴿ فَأُمَّا ٱلْيَتِيمَ فَلَا نَقْهَرْ ﴾ فلا لضعفه؛ بل إليه، و به.      |  |
| في قوله: ﴿ وَٱلَّيْلِ إِذَا سَجَىٰ ﴾ حيث أسند إلى الليل، والمراد سكون الناس |  |
| وسكون فيه.                                                                  |  |

## رابعًا: استخرج من السورة الكريمة ما يلي:

- استعارة تصريحية.
- فعلًا ينصب مفعولين واذكرهما.
  - قسَمًا وبيِّن جوابه.
  - موضعًا فيه فنُّ الحذف.
    - مجازًا عقليًّا.

# خامسًا: اكتب بطاقة تعريفية عن سورة الضحى تشتمل على ما يلي:

■ (اسم السورة – عدد آیاتها – زمن نزولها – المحور الذي تدور حوله).



## سادسًا: ما معنى الكلمات الآتية:

- 🔳 ﴿فَاوَىٰ ﴾.
  - ﴿ضَآلُا﴾.
- فَهُدَىٰ ﴾.
  - ﴿عَآبِلًا ﴾.
- ﴿فَلَا نُقَهُرُ ﴾.

### سابعًا: اذكر بعض ما يستفاد من السورة الكريمة:

#### نشاط

## بمساعدة معلمك، وفي ضوء دراستك لتفسير قوله تعالى: ﴿ وَوَجَدَكَ ضَآلًا ﴾

وأنه لا يجوز أن يُفهم به عدولٌ عن حقِّ ووقوعٌ في غيِّ: تحدث عن الصفات التي ينبغي توافرها في الأنبياء.

#### *−‰*~



# سورة الشّرح ﴿ الشَّرح الشَّرح ﴿ السَّالِ السَّالِ السَّالِ السَّالِ السَّالِ السَّالِ السَّالِ السَّالِ السَّالِ

#### بين يدي السورة الكريمة:

- اسم السورة: سميت هذه السورة الكريمة بسورة «الشَّرح» أو الانشراح أو ﴿أَلَمُ نَشُرَحُ ﴾؛ لافتتاحها بالخبر عن شرح صدر النبي –صلّى الله عليه وسلّم– أيْ: تنويره بالهدى والإيمان والحكمة، وجعله فسيحًا رحيبًا واسعًا، كقوله تعالى: ﴿ فَمَن يُرِدِ ٱللهُ أَن يَهَدِيهُ يَشُرَحُ صَدَرهُ لِلْإِسْلَامِ ﴾[الأنعام: ١٢٥].
  - 🛠 عدد آیاتها: ثمان آیات.
  - الشّرح مكيّة. أجمع المفسّرون على أن سورة الشّرح مكيّة.

#### المحور الذي تدور عليه السورة:

#### يدور موضوع سورة الشرح حول عدة أمور:

- الحديث عن شخصية النبي عَلَيْكَةً ، وما أمده اللَّه به من نعم عظيمة، تستحق الحمد والشكر.
  - \* إظهار رفعة منزلة النبي عَلَيْكَ وعلو مقامه وقدره في الدنيا والآخرة.
    - \* تسلية الرسول عَلَيْكُم وإيناسه عما يلقاه من أذى قومه.

#### <u>−,~~</u>



# من نعم اللَّه تعالى على نبيه ﷺ



# ﴿ أَلَمُ نَشَرَحَ لَكَ صَدِّرَكَ ﴿ وَوَضَعْنَا عَنكَ وِزُرِكَ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ مَا لَكَ ذِكُوكَ ﴿ فَإِنَّا مَعَ الْعَنْ اللَّهَ ذِكُوكَ ﴾ الْعُسُرِ يُشَرًا ۞ إِنَّ مَعَ الْعُسْرِ يُسْرًا ۞ فَإِذَا فَرَغْتَ فَانصَبْ ۞ وَإِلَىٰ رَبِّكَ فَارْغَب ۞ ﴾

#### 

وَأَلَمْ نَشُرَحُ لَكَ صَدُرَكَ ﴾ أي: فسّحْناهُ بما أودعنا فيه من الحكمة والإيمان والنبوة، وأزلنا عنه ضيق الجهل حتى وسِعَ هموم النبوة، ودعوة الجنِّ والإنس. ﴿ وَوَضَعْنَا عَنكَ وِزُركَ ﴾ أي: وخفَّفنا عنك أعباء النبوة والقيام بأمرها، والوِزْر: الحِمْل الثقيل. ﴿ ٱلَذِى ٱنقَضَ طَهُركَ ﴾ أي: أثقله حتى سُمِع له نقيضٌ، أي: صوت. ﴿ وَرَفَعْنَا لَكَ ذِرُكَ ﴾ رفع اللَّه ذكره؛ حيث قرن اسمَه عَلَيْ باسمه تعالى في كلمة الشهادة، والأذان، والإقامة، والخُطَب، والتَّشهد، وفي تسميته: رسول اللَّه، ونبي اللَّه عَلَيْ الله عَلَيْهُم حتى المُسْرِ يُسُرًا ﴾ أي: إنَّ مع الشِّدة التي أنت فيها من مقاساة بلاء المشركين يسرًا بنصري إيَّاك عليهم حتى تغلبَهم.

ثم قال: ﴿إِنَّ مَعَ ٱلْعُسْرِ بِسُرًا ﴾ أي: فلا تيأس من فضل اللَّه، فإنَّ مع العسر الذي أنتم فيه يسرًا، وجيء بلفظ ﴿مَعَ ﴾ للإشعار بمقاربة اليُسْر العُسْر، كأنَّه جاء معه زيادةً في التَّسلية، ولتقوية القلوب، وإنَّما جاء في الأثر: «لن يغلبَ عُسْرٌ يُسْرين»؛ لأنَّ العُسْرَ أُعيد مُعرَّفًا فكان واحدًا؛ لأنَّ المعرفة إذا أُعيدت معرفةً كانت الثانية عينَ الأولى، واليُسْر أُعيد نكرةً، والنكرة إذا أُعيدت نكرةً كانت الثانية غير الأولى، فصار المعنى: إنَّ مع العُسْر يُسْرين.

﴿ فَإِذَا فَرَغْتَ فَأَنصَبُ ﴾ أي: فإذا فرغت من أداء الرسالة، ودعوة الخلق، فاجتهد في العبادة. ﴿ وَإِلَىٰ رَبِّكَ فَأَرْغَب ﴾ أي: واجعل رغبتك إلى اللَّه وحده، وتضرع إليه، ولا تطلب ثواب عملك إلا منه، وعلى اللَّه فليتوكل المؤمنون.

## من وجوه الإعراب في السورة الكريمة:

- قوله: ﴿ أَلَمُ نَشُرَحُ لَكَ صَدُرَكَ ﴾ الجار والمجرور ﴿ لَكَ ﴾ متعلقان بالفعل ﴿ نَشُرَحُ ﴾ وفي منعلقان بالفعل ﴿ نَشُرَحُ اللَّهُ اللَّالِي اللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّالِي الللَّهُ اللَّالِي اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّ
  - قوله: ﴿ وَوَضَعُنَا عَنكَ وِزُركَ ﴾ معطوف على ما قبله.
    - قوله: ﴿ وَرَفَعُنَا لَكَ ذِكْرُكَ ﴾ معطوف على ما تقدم.

# من الأسرار البلاغية في السورة الكريمة:

- الاستفهام في قوله: ﴿ أَلَمُ نَشُرَحُ لَكَ صَدُرَكَ ﴾ استفهام تقريري، أي: قد شرحنا لك صدرك، والغرض منه: التذكير بنعم الله تعالى.
- قدم الجار والمجرور في قوله: ﴿ أَلَمُ نَشُرَحُ لَكَ صَدُرَكَ ﴾، وقوله: ﴿ وَرَفَعُنَا لَكَ ذِكْرُكَ ﴾ على المفعول به الصريح، مع أن حقه التأخر عنه؛ لتعجيل المسرّة والتشويق.
- في قوله: ﴿ وَوَضَعَنَا عَنكَ وِزُركَ اللَّ الَّذِي ٓ أَنقَضَ ظَهُركَ ﴾ استعارة تمثيلية، حيث شبّه حال إزالة الكروب والشدائد التي كان يلقاها عَيْنَا اللَّهُ بحال من خُطَّ عن ظهره حمل ثقيل ينوء به.
  - تنكير اليُسْر في قوله: ﴿ فَإِنَّ مَعَ ٱلْعُسْرِ يُسُرًّا ﴾ للتعظيم والتفخيم، كأنَّه قال: يسرًا عظيمًا.
- في قوله: ﴿إِنَّ مَعَ ٱلْعُسْرِ يُسُرَّ ﴾ جِيء بلفظ ﴿مَعَ ﴾ للإشعار بمقاربة اليُسْر العُسْر، كأنَّه جاء معه؛ زيادةً في التَّسلية، ولتقوية القلوب.
- في قوله: ﴿ وَإِلَىٰ رَبِّكَ فَأَرْغَب ﴾ قدَّم الجار والمجرور لإفادة الحصر، والمعنى: إلى ربِّك وحده فارغب.



# بعض ما يستفاد من السورة :

- من نعم اللَّهِ على نبيه عَلَيْكُم أَنْ شرح صدره، وحطَّ عنه وزره، ورفع ذِكْرَه.
  - جعل الله يسرين مع كل عسر؛ تيسيرًا ورحمة على العباد.
  - الحثّ على المواظبة على العمل الصالح، والإقبال على فعله.
- اللائق بحال العبد أن يستغرق أوقاته فيما ينفعه في دينه ودنياه، ولا يكون فارغًا من غير شغل.
  - وجوب التوكل على الله وحده، والرغبة إليه، والتضرع لوجهه الكريم.





# المناقشة والتدريبات

### أولًا: أجب عمًا يأتي:

- س١: ما نوع الاستفهام في ﴿ أَلَهُ نَشُرَحُ لَكَ صَدُرَكَ ﴾؟ وما غرضه؟ وما المراد بالشَّرح؟
  - س۲: ما المراد بالوزر؟ وما معنى ﴿ ٱلَّذِي أَنْقَضَ ظَهُركَ ﴾؟
  - س٣: ما العلة في تقديم الجار والمجرور في قوله: ﴿ أَلَمُ نَشْرَحُ لَكَ صَدُرَكَ ﴾؟
- س٤: بماذا رفع اللَّه ذِكْرَ نبيه عَيَالِيَّةٍ؟ ولم جيء بلفظ ﴿مَعَ ﴾ في قوله: ﴿ فَإِنَّ مَعَ ٱلْعُمْرِ يُمُرًّا ﴾؟
- سه: ما المراد بقوله: ﴿ فَإِذَا فَرَغَتَ فَأَنصَبُ ﴾؟ ولماذا قدَّم الجار والمجرور في قوله: ﴿ وَإِلَىٰ رَبِّكَ فَأَرْغَب ﴾ .

## ثانيًا: ) وضح السر البلاغي فيما يأتي:

- **قول**ه: ﴿ ٱلَّذِي ٓ أَنقَضَ ظَهُركَ ﴾.
  - قوله: ﴿ وَرَفَعُنَا لَكَ ذِكْرُكَ ﴾.
- قوله: ﴿ فَإِنَّ مَعَ ٱلْعُسُرِ يُسُرًّا ﴾.
- **قوله:** ﴿ وَإِلَىٰ رَبِّكَ فَأَرْغَب ﴾.

# ثالثًا: أكمل ما يلي:

- تنكير اليُسْر في قوله: ﴿ فَإِنَّ مَعَ ٱلْعُسُرِ يُشَرَّا ﴾ لـ....و..... و....... كأنَّه قال: ........



| ر كأنَّه جاء معه زيادةً | في قوله: ﴿إِنَّ مَعَ ٱلْعُسِّرِ يُسِّرًا ﴾ جِيء بلفظ ﴿مَعَ ﴾ للإشعا |  |
|-------------------------|---------------------------------------------------------------------|--|
|                         | في ولتَقوية                                                         |  |

في قوله: ﴿ وَإِلَىٰ رَبِّكَ فَأَرْغَب ﴾ قدَّم ...... لإفادة الحصر، والمعنى: .........

## رابعًا: استخرج من السورة الكريمة ما يلي:

- استفهامًا تقريريًّا وبيِّن الغرض منه.
  - استعارة تمثيلية.
    - مفعولًا به.
  - جملة معطوفة.

## خامسًا: اكتب بطاقة تعريفية عن سورة الشرح تشتمل على ما يلي:

(اسم السورة – عدد آیاتها – زمن نزولها – المحور الذي تدور حوله).

## سادسًا: ما معنى الآيات الآتية:

- ﴿ وَوَضَعْنَا عَنكَ وِزُركَ ﴾.
  - اللَّذِيَّ أَنقَضَ ظَهُرَكَ ﴾.
  - الله فَإِذَا فَرَغْتَ فَأَنصَبُ .
  - وَإِلَىٰ رَبِّكَ فَأَرْغَب ﴾.

# سابعًا: اذكر بعض ما يستفاد من السورة الكريمة:





#### بين يدي السورة الكريمة:

- اسم السورة: سُميت هذه السورة الكريمة بسورة «التين»؛ لأنَّ اللَّه تعالى أقسم في مطلعها بالتِّين والزيتون، لما فيهما من خيرات وبركات ومنافع.
  - 🗱 عدد آیاتها: ثمان آیات.
- خ زمان نزولها: سورة التين مكيّة على الراجح من أقوال المفسرين، وفي قول قتادة عن ابن عباس أنها مدنية، ويؤيد القول بمكيّتها قوله تعالى فيها: ﴿ وَهَذَا ٱلْبَلَدِ ٱلْأَمِينِ ﴾ [التين: ٣] فإنّ المراد به: مكة عند المفسرين.

#### المحور الذي تدور عليه السورة:

#### يدور موضوع سورة التّين حول عدة أمور:

- 🎇 الحديث عن عظيم قدرة الله تعالى وإظهار عظيم صنعه ودقته.
- 🧩 القَسَم ببعض المخلوقات التي يدل وجودها على جلال الصانع وعظيم صنعته.
  - 🧩 الحديث عن خلق الإنسان وبيان تكريم الله له بخلقه في أحسن تقويم.
    - 🔆 بيان أجر المؤمنين الذي لا ينقطع لأنه من أحكم الحاكمين.

#### **−∿~~**





#### خُلْقُ الإنسان وحاله في العمل



## ﴿ وَٱلنِّينِ وَٱلزَّيْتُونِ ١٧ وَطُورِ سِينِينَ ١٠ وَهَذَا ٱلْبَلَدِ ٱلْأَمِينِ ١٠ لَقَدْ خَلَقْنَا ٱلْإِنسَانَ فِي ٱحْسَنِ تَقْوِيمِ ١٠ ﴾

﴿ وَٱلنِّينِ وَٱلزَّيْتُونِ ﴾ أقسم بهما؛ لأنَّهما عجيبان من بين الأشجار المثمرة. عن ابن عباس عن قال: «هو تِينكم هذا، وزيتونكم هذا».

﴿ وَمُورِ سِينِينَ ﴾ أضيف (الطُّور) - وهو الجبل الذي كلَّم اللَّه موسى النَّه عنده - إلى (سينين) أي: سيناء وهي البقعة التي فيها الجبل.

ويجوز أن تعرب ﴿ سِينِينَ ﴾ بالواو رفعًا، وبالياء نصبًا وجرًّا، كجمع المذكر السالم، وأن تعرب بحركات الإعراب الثلاث (الضمة، والفتحة، والكسرة) على النُّون.

وَهُذَا ٱلْبَلَدِ ﴾ يعني: مكة وَٱلْأَمِينِ ﴾ أي: الآمن، أو المأمون فيه. من أَمِنَ الرجل أمانة فهو أمين. وأمانته: أنَّه يحفظ مَنْ دخله كما يحفظ الأمين ما يُؤتمن عليه. ومعنى القسم بهذه الأشياء: إظهار شرف تلك البقاع المباركة وما ظهر فيها من الخير والبركة؛ لأنَّها مهابط وحي اللَّه على أُولي العزم من الرسل؛ فالتين والزيتون قسم بمهبط الوحي على عيسى. والطور: المكان الذي نُودي منه موسى. ومكة: مكان البيت الذي هو هدى للعالمين، ومولد نبينا ومبعثه، صلوات اللَّه عليهم أجمعين.

وجواب القسم: ﴿ لَقَدْ خَلَقَنَا ٱلْإِنسَانَ ﴾ وهو جنس ﴿ فِي آخْسَنِ تَقُويهِ ﴾ في أحسن تعديل لشكله



# ثُمَّ رَدَدْنَهُ أَسْفَلَ سَنفِلِينَ ۞ إِلَّا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحَتِ فَلَهُمْ أَجْرُ غَيْرُ مَمْنُونِ ۞ فَمَا يُكَذِّبُكَ بَعْدُ بِالدِّينِ ۞ أَلَيْسَ ٱللَّهُ بِأَحْكِمِ ٱللَّهُ بِأَحْكِمِ لَنْ ۞ ﴾

#### 

وصورته وتسوية أعضائه ﴿ ثُمَّ رَدَدْنَهُ ﴾ أي: ثم كان عاقبة أمره حين لم يشكر نعمة تلك الخلقة الحسنة القويمة السوية أنْ رددناه ﴿ أَسَفَلَ سَفِلِينَ ﴾ أي: جعلناه من أصحاب النار التي هي أسفل الدركات. أو ثم رددناه بعد ذلك التقويم والتحسين إلى أرذل العمر، وهو الهرم والضعف والخرف، فانحنى ظهره بعد اعتداله، وابيض شعره بعد سواده، وضعف سمعه وبصره. وتغير كل شيء منه.

﴿ إِلَّا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحَتِ فَلَهُمْ أَجْرٌ غَيْرُ مَمَنُونِ ﴾ الاستثناء على القول الأول متصل. والمعنى: إلَّا الَّذِينَ جمعوا بين الإيمان والعمل، فلهم ثواب جزيل، ينجون به من النار أسفل السافلين.

وعلى القول الثاني منقطع. والمعنى: لكن الذين كانوا صالحين من الهَرْمَى والزَّمْنَى، فلهم ثواب غير منقطع على طاعتهم وصبرهم على الابتلاء بالشيخوخة والهرم، وعلى مقاساة المشاق والقيام بالعبادة.

والبرهان الساطع على قدرة الخالق؛ حيث خلقك من نطفة وجعلك بشرًا سويًّا ثم ردَّك إلى أرذل العمر، أليس مَنْ قدر على خلق الإنسان وعلى هذا كله لن يعجز عن إعادته بعد موته؟!

و أليس الله بِأَخَكِم لَ أَكْكِمِينَ و عيد للكفار وأنه يحكم عليهم بما هم أهله، واللَّه أعلم.

#### *−‰∽*,−



# من وجوه الإعراب في السورة الكريمة:

- الواو في قوله: ﴿ وَٱلنِّينِ وَٱلزَّيْتُونِ اللَّهِ وَطُورِ سِينِينَ اللَّهِ وَهَاذَا ٱلْبَلَدِ ٱلْأَمِينِ ﴾ واو القسم، وجواب القسم: ﴿ لَقَدْ خَلَقْنَا ٱلْإِنسَنَ فِي آخْسَنِ تَقُويمٍ ﴾.
  - قوله: ﴿ وَطُورِ سِينِينَ ﴾ مضافٌ ومضافٌ إليه.
- قوله: ﴿ ٱلْبَلَدِ ﴾ بدل من اسم الإشارة ﴿ وَهَذَا ﴾، و﴿ ٱلْأَمِينِ ﴾ نعت، والمراد به: مكة، ووصفت بـ (الأمين)؛ لأن من دخلها كان آمنًا.
  - الألف واللام في قوله: ﴿ الْإِنسَانَ ﴾ للجنس، أيْ: خلقنا جنسَ الإنسان.
    - الاستثناء في قوله: ﴿ إِلَّا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّدلِحَاتِ ﴾ فيه قو لان:

الأول: يجوز أن يكون متصلًا، والمعنى: إِلَّا الَّذِينَ جمعوا بين الإيمان والعمل. فلهم ثواب جزيل، ينجون به من النار.

الثاني: يجوز أن يكون منقطعًا، والمعنى: لكن الذين كانوا صالحين من الهَرْمَى والزَّمْنَى، فلهم ثواب غير منقطع على طاعتهم وصبرهم على الابتلاء بالشيخوخة والهرم، وعلى مقاساة المشاق والقيام بالعبادة.

الفاء في قوله: ﴿ فَمَا يُكَذِّبُكَ بَعْدُ بِٱلدِّينِ ﴾ فاء الفصيحة، أيْ: إنْ عَلِمت هذا أيُّها الإنسان فما يُكذَّبُك؟



## من الأسرار البلاغية في السورة الكريمة:



- في قوله: ﴿وَٱلنِّينِ وَٱلزِّيتُونِ ﴾ مجاز مرسل علاقته الحالّيَّة، بإطلاق الحالِّ وإرادة المحل، حيث ذكر التين والزيتون، والمراد موضعهما: الشَّام وبيت المقدس.
- الخطاب في قوله: ﴿ فَمَا يُكَذِّبُكَ بَعْدُ بِٱلدِّينِ ﴾ للإنسان على طريقة الالتفات من الغيبة إلى الخطاب، لزيادة التوبيخ والعتاب، كأنَّه قيل له: فأيّ شيء يضطرك إلى أن تكون مكذبًا بالبعث والجزاء بعد هذا البيان القاطع والبرهان الساطع.
  - الاستقهام في قوله: ﴿ أَلِيسَ اللَّهُ بِأَحْكِمِ الْخَكِمِينَ ﴾ استفهام تقريري.

# بعض ما يستفاد من السورة:

- القَسَم بمواضع ثلاثة مقدسة (الشَّام، وبيت المقدس، ومكة المكرمة)، وهي مقام الأنبياء ومهبط الوحي، على أنَّ اللَّه خلق الإنسان في أحسن تقويم ثم يردُّه إلى أرذل العمر، وهو الهرم بعد الشباب، والضعف بعد القوة، أو يردُّ بعض أفراده أسفل سافلين.
- الله تعالى بهذه الأشياء إظهارًا لشرف تلك البقاع المباركة، وما ظهر فيها من الخير والبركة؛ لأنَّها مهبط وحي اللَّه على أُولي العزم من الرسل.
- إقامة الدليل على البعث بعد الموت؛ فالقادر على ابتداء الخلق، قادرٌ على الإعادة بعد الموت.
- اللَّه أتقنُ الحاكمين صنعًا في كل ما خلق، وأحكمُ الحاكمين قضاء بالحق وعدلًا بين الخلق.



# المناقشة والتدريبات

#### أولًا: اجب عمًا يأتي:

- المراد بالتِّين والزيتون؟ وما وجه الإقسام بهما؟ وما الطُّور؟ وما سينين؟ وكيف تُعرب؟
- س٣: ما نوع الاستثناء في قوله: ﴿ إِلَّا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحَاتِ فَلَهُمْ أَجْرٌ غَيْرُ مَمَنُونِ ﴾؟ وما المعنى على كل قول؟ ولمَنْ الخطاب في قوله: ﴿ فَمَا يُكَذِّبُكَ بَعَدُ بِٱلدِّينِ ﴾؟

## ثانيًا: ) وضح السر البلاغي فيما يأتي:

- **قول**ه: ﴿وَٱلنِّينِ وَٱلزَّيْتُونِ ﴾.
- قوله: ﴿ فَمَا يُكَذِّبُكَ بَعْدُ بِٱلدِّينِ ﴾.

# ثالثًا: أكمل ما يلي:

| أقسم الله بالتين والزيتون لأنهما المثمرة، وعن ابن عباس ﴿ اللَّهُ قَالَ: هُو         |  |
|-------------------------------------------------------------------------------------|--|
| هذا وهذا.                                                                           |  |
| ﴿ وَهَاذَا ٱلْبَلَدِ ﴾ يعني ﴿ ٱلْأَمِينِ ﴾ أي أو                                    |  |
| معنى: ﴿ فِي ٓ أَحْسَنِ تَقُوبِمِ ﴾ في أحسنلشكله و وتسوية                            |  |
| في قوله: ﴿ أَلِيْسَ اللَّهُ بِأَمْكِمِ الْمُكِمِينَ ﴾ للكفار وأنه يحكم بما هم أهله. |  |
| الاستفهام في قوله: ﴿ أَلِيْسَ ٱللَّهُ بِأَحْكِمِ ٱلْحَكِمِينَ ﴾ استفهام             |  |



## رابعًا: استخرج من السورة الكريمة ما يلي:

- قسمًا وجوابه.
- مضافًا ومضافًا إليه.
- حرف عطف للترتيب مع التراخي.
  - استثناءً وبيِّن نوعه.

# خامسًا: اكتب بطاقة تعريفية عن سورة التّين تشتمل على ما يلي:

(اسم السورة - عدد آياتها - زمن نزولها - المحور الذي تدور حوله).

# سادسًا: ما معنى الكلمات الآتية:

- ﴿ وَهَاذُا ٱلْبَالِدِ ﴾.
  - الأمين.
- ﴿ فِي آحْسَنِ تَقُوبِهِ ﴾.
  - أُمَّ رَدَدْنَهُ ﴾.
- السَفَلَ سَنفِلِينَ ﴾.

# سابعًا: اذكر بعض ما يستفاد من السورة الكريمة:

-3~~~-





#### نموذج استرشادي لامتحان التفسير للصف الأول الثانوي الفصل الدراسي الثاني

السؤال الأول: أ) ما الأقوال الواردة في مدة نزول القرآن الكريم منجًا على الرسول على ؟ وما الأقرب للتحقيق ؟

#### ب) املاً الفراغات الآتية بالكلمات المناسبة:

- ١ سلك العلماء منهجين أساسيين لتحصيل معاني القرآن الكريم هما : .........، ، ......
- ٢- وُلِد «محمد بن جرير الطبري» في .... ببلاد .... سنة .... هجرية، وتوفي في بغداد سنة ..... ٢- وُلِد «محمد بن جرير الطبري»
  - ٢- في ضوء دراستك لسوري (الطارق الأعلى) أجب عما يأتي:
- أ ) قال تعالى : ﴿ فَلِمَنظرِ ٱلْإِنسَانُ مِمَّ خُلِقَ ۞ خُلِقَ مِن مَّآءِ دَافِقِ ۞ يَخُرُجُ مِنْ بَيْنِ ٱلصُّلْبِ وَٱلتَّرَآبِدِ ۞ إِنَّهُ، عَلَى رَجَعِهِ ــ لَقَادِدُ ۞ يَوْمَ تُبلَى ٱلسَّرَآبِدُ ۞ فَمَا لَهُ، مِن قُوَّةٍ وَلَا نَاصِرِ ۞ ﴾.
- ١ لم أمر الله تعالى الإنسان بالنظر في أول أمره ؟ وما الذي تفيده ﴿مِمَّ ﴾ في قوله ﴿مِمَّ خُلِقَ ﴾ ؟ وما المعنى على ذلك ؟
  - ٢ لم قال تعالى ﴿ مِن مَّاءِ دَافِقِ ﴾ ولم يقل (من ماءين) ؟ وعَلامَ يعود الضمير في قوله ﴿ إِنَّهُ ، ﴾ ولماذا ؟
    - ٣- ما الصورة البلاغية في قوله ﴿ ٱلصُّلْبِ وَٱلتَّرَابِبِ ﴾؟
- ب) قال تعالى : ﴿ سَبِّج ٱسْمَ رَبِّكِ ٱلْأَعْلَى ﴿ ٱلَّذِي خَلَقَ فَسَوَّىٰ ﴿ وَٱلَّذِي قَدَّرَ فَهَدَىٰ ﴿ وَٱلَّذِي ٱلْمَرْعَىٰ ﴿ فَالْمَا مَا مَا مَا مَا مَا مَا اللهِ مَا سَاءً اللهُ أَيْدُهُ يَعْلَمُ ٱلْجَهْرَ وَمَا يَخْفَىٰ ﴿ وَالْمَيْرَكَ لِلْلِسُرَكَ لِلْلِسُرَىٰ لِللسُّرَىٰ اللهُ اللهُواللهُ اللهُ اللهُولِي اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُولِي اللهُ اللّهُ ا
- ضع عـــلامة  $(\checkmark)$  أمام العبـــارة الصحيحــة وعــلامة (×) أمام العبـــارة الخـــطأ فيــــا يأتي مع تصويب الخطأ :
  - ١ ﴿ ٱلْأَعْلَى ﴾ في قوله ﴿ سَبِّج ٱسْمَ رَبِّكَ ٱلْأَعْلَى ﴾ بمعنى العلو في المكان . ( )



٢ - ﴿ وَٱلَّذِى قَدَّرَ فَهَدَىٰ ﴾ أي قدَّر لكل مخلوق ما يصلحه . ( )

٣- السر البلاغي في قوله ﴿ ٱلْجَهُرُ وَمَا يَخُفَّىٰ ﴾ تشبيه بليغ .

٣- في ضوء دراستك لسوري ( الغاشية - الليل ) أجب عما يأتي :

أ) قال تعالى: ﴿ فِيهَا عَيْنُ جَارِيَةٌ ﴿ اللَّ فِيهَا سُرُرٌ مَّرَفُوعَةٌ ﴿ اللَّهِ مَوْضُوعَةٌ ﴾ وَغَارِقُ مَصْفُوفَةٌ ﴿ اللَّهِ مَارِيَةٌ اللَّهُ مَبْثُوثَةً ﴾ وَإِلَى السَّمَاءِ كَيْفَ رُفِعَتْ ﴿ وَإِلَى اللَّهَاءِ كَيْفَ رُفِعَتْ ﴿ وَإِلَى اللَّهَاءِ كَيْفَ رُفِعَتْ ﴿ وَإِلَى اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللللَّاللَّهُ اللَّاللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللللللَّلْمُلِللللللَّاللَّا الللللَّاللَّهُ اللللَّهُ الللللللللَّا الللَّهُ اللللللللَّا الللللللَّ

١ - ما معنى قوله ﴿ فِيهَاعَيْنُ جَارِيَّةٌ ﴾؟ وما مفرد ﴿ سُرُرٌ ﴾ ؟ ولم كانت مرفوعة ؟

٢- لِمَ خَصَّ الله تعالى ( الإبل والسهاء والأرض والجبال ) بالذكر ؟

ب) قال تعالى : ﴿ وَٱلۡيَٰلِ إِذَا يَغۡشَىٰ ۚ اللَّهُ وَٱلۡمَّالِ إِذَا يَغۡشَىٰ اللَّهُ وَٱلۡمَّالِ إِذَا تَجَلَّىٰ اللَّهُ وَمَاخَلَقَ ٱلذَّكَرَ وَٱلْأَمْثَىٰ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَنْ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ اللَّهُ مَنْ عَلَىٰ اللَّهُ مَنْ عَلَىٰ اللَّهُ مَنْ عَلَىٰ اللَّهُ مَنْ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ مَنْ عَلَىٰ اللَّهُ مَنْ عَلَىٰ اللَّهُ مَنْ عَلَىٰ اللَّهُ مَنْ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلْمَ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَى اللَّهُ عَلَىٰ عَلْمَا عَلَىٰ عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى مَا عَلَمُ عَلَىٰ عَلَى عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَى عَلَى مَا عَلَى عَلَى عَلَى عَل

تَخيَّر الإجابة الصحيحة مما بين القوسين فيها يأتي:

١ - معنى ﴿ وَٱلَّيْلِ إِذَا يَغْشَىٰ ﴾ أي: (ينقشع بظلامه - يغطي كل شيء بظلامه - يظهر قمره).

٢ - معنى ﴿ وَصَدَّقَ بِٱلْحُسَّنَى ﴾ أي: (ملة الإسلام - الجنة أو كلمة لا إله إلا الله - جميع ما سبق).

٣- معنى ﴿وَٱسْتَغْنَى ﴾ أي: (استغنى عن ربه فلم يتقه - استغنى بشهوات الدنيا عن نعيم الآخرة - كلاهما صحيح).

٤ - حذف المفعول في قوله تعالى ﴿ أَعْطَى وَانَقَى ﴾ لـ: (التخصيص - إفادة التعميم - هما معًا).
 ١٧ - ٧٦



#### أسئلة خاصة بمن تخلف عن امتحان الفصل الدراسي الأول

١ - أ) ما مقاصد نزول القرآن الكريم إجمالًا ؟

 $[Y \cdot - 4]$ 

ب) ما فوائد معرفة أول ما نزل وآخر ما نزل من القرآن الكريم إجمالًا ؟

Y - قال تعالى : ﴿ وَبَنَيْنَا فَوَقَكُمْ سَبْعًا شِدَادًا ﴿ ﴿ وَجَعَلْنَا سِرَاجًا وَهَاجًا ﴿ وَأَنزَلْنَا مِنَ ٱلْمُعْصِرَتِ مَآءَ ثَجَاجًا ﴿ اللَّهِ لِنَخْرِجَ بِهِ عَلَّا عَالَى اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ الل

أ) ما المراد بقوله ﴿ سَبُّعًا ﴾ ؟ وما مفرد ﴿ شِدَادًا ﴾ ؟ وما معناها ؟

ب) ما المعاني الواردة في قوله ﴿ ٱلمُعْصِرَتِ ﴾ ؟ مع التعليل إن وُجِد.

جـ) ما معنى قوله ﴿ أَلْفَافًا ﴾ ؟ وما واحدها ؟





| توقيع ولي الأمر |   | الدرجة     |   | ř                 |
|-----------------|---|------------|---|-------------------|
| <u> </u>        | ( | <br>) من ( | ) | اختبار شهر أكتوبر |
|                 | ( | ) من (     | ) | اختبار شهر نوفمبر |
|                 | ( | ) من (     | ) | اختبار شهر ديسمبر |
|                 | ( | ) من (     | ) | اختبار شهر يناير  |
|                 | ( | ) من (     | ) | اختبار شهر فبراير |
|                 | ( | ) من (     | ) | اختبار شهر مارس   |
|                 | ( | ) من (     | ) | اختبار شهر أبريل  |
|                 | ( | ) من (     | ) | اختبار شهر مايو   |
|                 |   |            |   | ظات:              |

إدارة :



|                 | طالب | ول متابعة الد | جد |                |
|-----------------|------|---------------|----|----------------|
| توقيع ولي الأمر |      | الدرجة        |    | P              |
|                 | (    | ) من (        | )  | التطبيق الأول  |
|                 | (    | ) من (        | )  | التطبيق الثاني |
|                 | (    | ) من (        | )  | التطبيق الثالث |
|                 | (    | ) من (        | )  | التطبيق الرابع |
|                 | (    | ) من (        | )  | التطبيق الخامس |
|                 | (    | ) من (        | )  | التطبيق السادس |
|                 | (    | ) من (        | )  | التطبيق السابع |
|                 | (    | ) من (        | )  | التطبيق الثامن |
|                 |      |               |    | <b>:</b> :     |

الأزهر الشريف



|                                   |                            | هر الشريف<br>نقة: |  |  |  |
|-----------------------------------|----------------------------|-------------------|--|--|--|
|                                   |                            | رة :              |  |  |  |
| ـد :<br>تواصل المعلم مع ولي الأمر |                            |                   |  |  |  |
| رسالة من ولي الأمر للمعلم         | رسالة من المعلم لولي الأمر | تاريخ الرسالة     |  |  |  |
|                                   |                            |                   |  |  |  |
|                                   |                            |                   |  |  |  |
|                                   |                            |                   |  |  |  |
|                                   |                            |                   |  |  |  |
|                                   |                            |                   |  |  |  |
|                                   |                            |                   |  |  |  |
|                                   |                            |                   |  |  |  |
|                                   |                            |                   |  |  |  |
|                                   |                            |                   |  |  |  |
|                                   |                            |                   |  |  |  |



### لعرض فيديوهات الشرح قم بعمل مسح لهذا الباركود



#### قائمة الموضوعات

| رقم الصفحة | الموضوع                                  |
|------------|------------------------------------------|
| ٣          | مقدمة                                    |
| ٤          | مقدمة في علوم القرآن، مبادئ علوم القرآن  |
| ٤          | تعريفٌ بالقرآن وبأسمائه ومقاصده          |
| ٧          | أوَّل ما نزل وآخر ما نزل من القرآن       |
| ٨          | المكيّ والمدنيّ                          |
| ٩          | نزول القرآن الكريم مُنجَّـمًا            |
| ١٢         | تفسير القرآن                             |
| 10         | التفسير بالرأي                           |
| ١٨         | أهداف الدراسة                            |
| 19         | سورة النبأ (مكية وهي أربعون آية)         |
| 7 £        | مشاهد من يوم القيامة                     |
| ٣٥         | سورة النازعات (مكية وهي: ست وأربعون آية) |
| ٥٢         | سورة عبس (مكية وهي: اثنتان وأربعون آية)  |
| 77         | سورة التكوير (مكية وهي: تسع وعشرون آية)  |
| ٧٦         | سورة الانفطار (مكية وهي: تسع عشرة آية)   |

| رقم الصفحة | الموضوع                                     |
|------------|---------------------------------------------|
| ۸٦         | سورة المطففين (مَكيَّة وهي: ست وثلاثون آية) |
| 1.7        | سورة الانشقاق (مكية وهي خمس وعشرون آية)     |
| 114        | سورة البروج (مكيَّة وهي اثنتان وعشرون آية)  |
| ١٢٦        | سورة الطَّارق (مكيّة وهي سبع عشرة آية)      |
| 147        | سورة الأعلى (مكيَّة وهي تسع عشرة آية)       |
| 127        | سورة الغَاشية (مكيّة وهي ست وعشرون آية)     |
| 107        | سورة الفجر (مكيّة وهي ثلاثون آية)           |
| 179        | سورة البلد (مكية وهي عشرون آية)             |
| 179        | سورة الشمس (مكية وهي خمس عشرة آية)          |
| ١٨٨        | سورة الليل (مكية وهي إحدى وعشرون آية)       |
| 197        | سورة الضحى (مكية وهي إحدى عشرة آية)         |
| 7 • ٤      | سورة الشرح (مكية وهي ثمان آيات)             |
| ۲۱.        | سورة التين (مكية وهي ثمان آيات)             |
| Y 1 A      | امتحان استرشادي                             |
| 777        | جدول متابعة الطالب                          |
| 770        | QR-code لعرض فيديوهات الشرح                 |