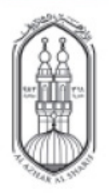
الإمرازام المالم المرازم المال مرازم المرازم المرازم المرازم المرازم المرازم المرازم المرازم المرازم



الأزهر الشريف قطاع المعاهد الأزهرية

# تاريخ الأ**دب العربي ونصوصه** للصف الثاني الثانوي

لجنة إعداد وتطوير المناهج بالأزهر الشريف

۷٤٤٧هـ ۲۰۲۵ - ۲۲۰۲۵

#### مقدمة

الحمد لله الذي علَّم بالقلم، علَّم الإنسانَ ما لم يعلمْ، والصلاةُ والسلامُ على من بعثه ربُّه مُعَلِّمًا، فَعَلَّم الجاهلَ، وقوَّم المائلَ، وميَّزَ الحقَّ من الباطل.

#### أمًا بعد:

فإنَّ دراسةَ الأدب الرصين الهادف ضرورةٌ علميَّةٌ وسلوكيَّةٌ ووجدانيَّةٌ، وقد نُقِل عن بعض الأئمة القول: «رَوُّوا أولادَكم الشِّعْرَ؛ فإنَّه يَحُلُّ عُقْدَةَ اللسانِ، ويُشَجِّعُ قَلْبَ الجَبانِ، ويُطْلِقُ يَدَ البَخِيلِ، ويَحُضُّ على الخُلُقِ الجَمِيل».

فدراسة الأدب تنمِّي الثروة اللغويَّة التي يتمكَّن بها الطالب من التعبير عما في نفسه بصورة مُشرقة مُوثِّرة، وتنمِّي أيضًا ملكة تذوُّق النصوص الأدبيَّة، وتعزِّزُ الحاسَّة النقديَّة، وكلُّ ذلك يُعِينُ على فهم أَموُثِّرة، وتنمِّي أيضًا ملكة تذوُّق النصوص الأدبيَّة، وتعزِّزُ الحاسَّة النقديَّة، وكلُّ ذلك يُعِينُ على فهم أساليب القرآن الكريم وتدبُّر معانيه، وهو ما يشير إليه قول عبد الله بن عباس على المُناعُوهُ فِي الشِّعْرِ، فَإِنَّهُ دِيوَانُ الْعَرَب» (١).

كما أنَّ دراسة الأدب الهادف تغرس كثيرًا من القيم والاتجاهات الإيجابيَّة من شجاعة ومروءة وكرم وعفَّة ونجْدة، وهو ما عناه عمر بن الخطاب على بقوله: «تَعَلَّمُوا الشِّعْرَ، فَإِنَّ فِيهِ مَحَاسِنَ تُبْتَغَى، وَمَسَاوِئَ تُتَقَى، وَحِكْمَةً لِلْحُكَمَاءِ، وَيَدُلُّ عَلَى مَكَارِم الأَخْلاقِ» (٢).

ناهيك عن كون الإنسان الذي يتذوَّق الأدب يشعر بالراحة النفسيَّة عند معايشة ذلك الفنِّ الجميل، مما يمنحه طاقة هائلة من السعادة وإشراق النفس.

فلا جرم أن تهتم الأمم كلُّها بدراسة آدابها، وتشجِّع أبناءها على الإبداع الأدبيِّ بكلِّ أجناسه، وتَعُدَّ نبوغ أديب فيها من أعظم مفاخرها.

وأدبنا العربي أعرق الآداب الحيَّة؛ فهو متصل العطاء منذ مائتي سنة على الأقل \_ قبل الإسلام إلى يومنا هذا، وهو ما لا نظير له في الدنيا بأسرها، فليس من العجيب أن تهتمَّ الأمَّة العربيَّة بهذا التراث الخالد، وأن تعمل على غرس حبِّه في نفوس الناشئة، وعلى وضع المناهج الدراسيَّة التي ترصد أهم معالمه، لتكون الأجيالُ الحاضرةُ والقادمةُ على اتصال بتراثها المجيد.

<sup>(</sup>١) أخرجه الحاكم في المستدرك (٢/ ٤٩٩).

<sup>(</sup>٢) أخرَّجه ابن أبي الَّدنيا في مكارم الأخلاق (٣٤/ ٦٩).

والأزهر الشريف الذي كان ولا يزال حصنًا للإسلام، ومنارةً لعلوم اللغة العربية يُفْرد الأدب العربيّ البداعًا وتاريخًا ونقدًا بهادة مستقلّة في المرحلة الثانويّة، حيث يدرس الطالب الأزهريُّ الأدب القديم (الجاهليّ والإسلاميّ والأمويّ) في السنة الأولى، والأدب الوسيط (العباسيّ والمملوكيّ والأندلسيّ) في السنة الثانية، والأدب الحديث في السنة الثالثة؛ مما يجعله على وعْي كامل بحركة الأدب العربي عبر عصوره المختلفة، ومذاهبه المتنوّعة.

وهذا كتاب السنة الثانية نضعه بين يدي أبنائنا وبناتنا، مُصوِّرين فيه حالة الأدب العربي في ثلاثة عصور وبيئات مختلفة:

ففي العصر العباسي بلغت الأمة أعلى مراتب التقدُّم العلمي والأدبي، وزخر العصر بأبرز أعلام الشعر مثل (أبي تمام، البحتري، المتنبي، أبي العلاء المعري)، كما برع بديع الزمان الهمذاني في «فنِّ المقامة»؛ ليكون قالبًا طريفًا للمعاني والأغراض كافةً، ومَعْلَمًا مهمًّا من معالم فن القصَّة في الأدب العربيِّ.

وفي العصر المملوكيِّ صمدت مصر والشام في وجه موجات الصليبيِّن والتتار، حتى تمكَّنت الدولةُ المملوكية المُجاهدةُ من تطهير مصر والشام من ذلك الاحتلال البغيض، كما تمكَّنت من حماية العلوم العربيَّة والإسلاميَّة من الضياع، ولا غَرْوَ فهو العصر الذي ظهر فيه علماء كبار مثل (ابن منظور، ابن تيمية، أبي حيان، ابن القيم، ابن حجر العسقلاني، السيوطي)، وأدباء بارزون مثل (البوصيري، شهاب الدين محمود، ابن الوردي، ابن نُباتة).

وفي الأندلس ذلك الفردوس المفقود كتب المسلمون بحروف من نور روائع حضارتهم وآدابهم في تلك البقعة البعيدة عن العيون القريبة مِن القلوب، على مدار أكثر من ثمانية قرون من العطاء العلمي والحضاري الذي كان مشعلًا استنارت بهَديه الحضارة الأوربيَّة في طريق نهضتها، وحسبنا أنَّ الأندلس هي التي نبغ فيها (ابن حزم، ابن زيدون، ابن عبد البر، ابن طفيل، ابن رشد، لسان الدين بن الخطيب).

وقد توخَّينا في هذا الكتاب تيسيرَ المعلومة، ووضوحَ العبارة، والبُعْدَ عن الاستطراد، وشرح المفردات الغامضة في جميع النصوص التي بين دفَّتيْه، وانتقاء النصوص الهادفة، وتحليل النصوص تحليلًا أدبيًّا مُناسبًا للمرحلة العُمْريَّة، وتعزيز الدروس بتمرينات متنوِّعة؛ وتذييل كل وحدة بمعلومات إثرائيَّة مُفيدة، والتنبيه على جملة من المصادر المهمَّة؛ لتكون نبراسًا لمن أراد التوسُّع، مما يساعد في تقديرنا \_ على تحقيق المادة أهدافها المعرفيَّة والمهاريَّة والوجدانيَّة.

والله نسأل أن ينتفع طلابنا بهذا الكتاب، وأن يعلو بهم شأن الأزهر؛ ليتصل حاضره المجيد بهاضيه التليد، إنَّه نعم المولى ونعم النصير.

#### الأهداف العامة للكتاب

- ١- التعرف على تأثير الحياة السياسية في كل من العصر العباسي، والمملوكي، والأندلسي في النتاج
   الأدبي لهذا العصر.
- ٢- التعرف على تأثير الحياة الاجتهاعية في كل من العصر العباسي، والمملوكي، والأندلسي في النتاج
   الأدى لهذا العصر.
- ٣- التعرف على تأثير الحياة العلمية في كل من العصر العباسي، والمملوكي، والأندلسي في النتاج الأدى لهذا العصر.
- ٤- القدرة على تحديد العوامل التى أدت إلى ازدهار الشعر والنثر في كل من العصر العباسي،
   والمملوكي، والأندلسي.
  - ٥- الموازنة بين كل من العصر العباسي، والمملوكي، والأندلسي في الفنون الأدبية المختلفة.
- ٦- شرح الأسباب التي أدت إلى ظهور وانتشار فنون شعرية ونثرية لم تكن موجودة قبل كل من العصر العباسي، والمملوكي، والأندلسي.
- ٧ معرفة السير الذاتية والنتاج الأدبي لعدد من أدباء كل من العصر العباسي، والمملوكي، والأندلسي.
  - ٨ حفظ بعض النصوص الأدبية لبعض أدباء العصر العباسي، والمملوكي، والأندلسي.

\* \* \*

### الوحدة الأولى الأدب العربي في العصر العباسي

#### أهداف الوحدة:

### بعد الانتهاء من هذه الوحدة ينبغي أن يكون الطالب قادرًا على أنْ:

- ١- يتعرف على تأثير كل من الحياة السياسية والاجتماعية، والعلمية في النتاج الأدبي للعصر العباسي.
- ٢\_ يذكر أهم الأسباب التي أدت إلى ظهور بعض الفنون الأدبية من شعر ونثر في العصر العباسي.
  - ٣\_ يسرد ترجمة لبعض أدباء هذا العصر.
  - ٤ \_ يحفظ بعضًا من نصوص هذا العصر، ويمتلك القدرة على شرحها.
    - ٥ يحدد أهم خصائص الشعر والنثر في العصر العباسي.

### الدرس الأول ملامح الحياة في العصر العباسي

#### أهداف الدرس:

### بنهاية الدرس يتوقع أن يكون الطالب قادرًا على أنْ:

- ١- يذكر التقسيم التاريخي المناسب للعصر العباسي.
- ٢\_ يشرح كيف أثَّرت الحياة السياسية في العصر العباسي في النتاج الأدبي لهذا العصر.
- ٣- يبين كيف أثرت الحياة الاجتماعية في العصر العباسي في النتاج الأدبي لهذا العصر.
- ٤\_ يوضح كيف أثرت الحياة العلمية في العصر العباسي في النتاج الأدبي لهذا العصر.

### تمهيد: تقسيم العصر العباسي:

اختلف الباحثون اختلافًا شديدًا في تقسيم العصر العباسي إلى مراحل، إلا أنهم اتفقوا على أنَّ العصر العباسي يبدأ بعام ١٣٢ه، حيث غربت شمس الدولة الأموية وتولى أبو العباس السفاح مقاليد الحكم، كما اتفقوا على أنَّ نهايته كانت بسقوط بغداد في يد التتار عام ٢٥٦ه، وقتل الخليفة المستعصم بالله على يد التتار؛ ولعل السبب في اختلاف الباحثين في هذا التقسيم يرجع إلى: طول العصر العباسي (ما يزيد على خسة قرون)، وصعوبة مجاراة الأحداث والوقائع، وصعوبة الوقوف على الخصائص الفنية لكل أقاليم الدولة العباسية كوحدة متصلة.

#### قسم بعض المؤرخين العصر العباسي إلى أربعة أقسام وهي:

العصر العباسي الأول: ويبدأ من ظهور الدولة العباسية إلى أول عهد خلافة المتوكل (١٣٢هـ ٢٣٢هـ). العصر العباسي الثاني: يبدأ من عهد المتوكل إلى تولي البويهيين الفُرْس الحكم الفعلي (٢٣٢هـ ٣٣٥هـ). العصر العباسي الثالث: يبدأ من حكم البويهيين إلى استيلاء السلاجقة الأتراك على بغداد (٤٣٣هـ ٤٤٧هـ). العصر العباسي الرابع: يبدأ من قيام دولة السلاجقة إلى سقوط بغداد في أيدي التتار (٤٤٧هـ ٢٥٦هـ).

#### ١- الحياة السياسيّة:

نشطت الدعوة العباسيَّة في بلاد فارس، حيث حمل لواء الدعوة هناك «أبو مسلم الخراساني»، الذي حارب الأمويين حتى انتصر عليهم، وقضى على دولتهم.

تولى أبو العباس السفّاح حكم الدولة العباسية، وجاء من بعده خلفاء أقوياء مثل:أبي جعفر المنصور، هارون الرشيد، المأمون، المعتصم... وغيرهم، لكننا إذا تجاوزنا المئة عام الأولى؛ فإنّ بقية العصر التي تزيد على أربعائة عام كانت مقاليد الأمور في يد الأتراك تارة والفرس تارة أخرى، حيث صار المنصب صُوريًّا، لا يملك الخليفة زمام الأمور كما ينبغي له، بل كان التصرف في البلاد والعباد بيد حكّام الترك والفرس وغيرهم ممن غلبوا على ديار الإسلام آنذاك، ولذا قال أحد الشعراء في الخليفة العباسي المستعين (أحمد بن المعتصم تولى عام ٢٤٨هـ):

وقال الخليفة المعتمد على الله (أحمد بن المتوكل تولى عام ٢٥٦هـ) في حق نفسه لما أمر بهدية من الذهب لمُغنيّة أطربته، فلم يُلَبِّ له القائمون على خزانة الدولة طلبه:

أَلَيْسَ من العجائبِ أَنَّ مِثْلِي \*\* يَرَى ما قَلَّ مُصَمْتَنِعًا عَلَيْهِ؟ وَتُوْكُلُ بِاسْصِمِهِ الدُّنْيا جَمِيعًا \*\* ومامِنْ ذَاكَ شَيءٌ فِي يَدَيْسِهِ؟ وَتُوْكُلُ بِاسْصِمِهِ الدُّنْيا جَمِيعًا \*\* وَيُمْنَعُ بَعْضَ مَا يُحْبَى إليْهِ(") إليهِ تُحْمَلُ الأموالُ طُرَّا \*\* وَيُمْنَعُ بَعْضَ مَا يُحْبَى إليْهِ (")

٩

<sup>(</sup>١) وصيف، بُغًا: من أشهر قادة الجند من الأتراك، وقد استعان بهما الخليفة الواثق بالله في القضاء على الفتن والثورات الداخليَّة، ولكنهما ما لبثا أن استحوذا على مقاليد الأمور عمليًّا. البَبَّغا: مقصور الببَّغاء وهو: طائر معروف يحاكي كلام الناس، يسميه العامة في مصر (البغبغان).

 <sup>(</sup>٢) طُرًا: جميعًا، يُجْبى: يُجمع من الأقاليم على هيئة الخراج ونحوه.

#### ٢ الحياة الاجتماعية:

كان الخلفاء وحاشيتهم من الوزراء والقواد يعيشون حياة مُثْرَفةً ناعمةً بسبب الأموال الكثيرة التي كانت تُجْبى من أطراف البلاد، فقد كثر الإنفاق على موائد الطعام والشراب، وعلى شراء الجواري والغلمان، وعلى مجالس الغناء وتعاطي الخمور؛ مما صبغ المجتمع بصبغة جديدة من الترف لم يألفها العرب من قبل.

كما قامت حركة مناهضة للعرب تعرف بالشعوبية؛ ردًّا على تعصب الأمويين من قبُل للعرب، فظهر في العصر العباسي من ينادي بالتسوية بين العرب وغيرهم، ثم من يجهر بتفضيل الفرس على العرب، ويعلن عن انتقاص العرب في أخلاقهم وثقافتهم، وحسبنا أن نسمع قول أبي نواس في حق العرب، وتقليدهم الشعري في الوقوف على الأطلال:

عُ اجَ الشَّقِيُّ عَلَى دارٍ يُسائِلُها \*\* وَعُدتُ أَسأُلُ عَن خَمَّارَةِ البَلَدِ لا يُرقِئُ اللهُ عَينَيْ مَن بَكى حَجَرًا \*\* وَلا شَفى وَجْدَ مَن يَصبو إلى وَتِدِ قالوا: ذَكَرتَ دِيارَ الحَيِّ مِن أَسَدٍ \*\* لا دَرَّ دَرُّكَ قُل لي: مَن بَنو أَسَدِ؟ وَمَن قَيسٌ وَإِخوَيُّم؟ \*\* لَيسَ الأَعاريبُ عِندَ اللهِ مِن أَحَدِ (")

<sup>(</sup>۱) عاج: يقال: عاج على المكان أي: انثني عن طريقه وعطف عليه، يعنى وقوف الشعراء على الأطلال، رقاً الدمع والدم: جفّ وانقطع، وجد: حُبّ، يصبو: يميل، لا درَّ درُّك: لا زكا عملك. الأعاريب: جمع أعراب، وأعراب: جمع أعراب، وهو البدوي الذي يسكن الصحداء.

#### ٣- الحياة العلمية:

ازدهرت الحياة العلمية في هذا العصر ازدهارًا لم يسبق له مثيل، وبخاصة في القرن الرابع الهجري؟ لأسباب منها:

- أ انتشار حلقات التعليم في المساجد والكتاتيب.
- ب كثرة الهبات التي يعطيها الخلفاء للعلماء والمؤدّبين.
- ج شيوع الجدل والمناظرة في مجالس الخلفاء وغيرهم، مثل مناظرات أهل السنة مع المعتزلة في قضية خلق القرآن.
- د نشاط حركة الترجمة عن الفارسية واليونانية وغيرهما، وبخاصة في عهد الخليفة هارون الرشيد الذي أنشأ «دار الحكمة» في بغداد.
  - هـ ازدهار علوم اللغة والنحو والرواية، وبخاصة في المدرستين البصرية والكوفية.
- و نشاط حركة تدوين المرويَّات في العلوم الشرعية، وبخاصة الحديث النبوي الشريف مما ساعد على حدوث نهضة في دراسة التفسير والحديث والفقه وغيرها.

ومن العجيب أن يُقبل غير العرب على تعلم اللغة العربية وإتقان آدابها، حتى إنَّ منهم من نهض بالتأليف في علوم اللغة العربية، وحسبنا أن نعلم أن «سيبويه» ليس عربيًّا، بل هو فارسي، واسمه يعني بالفارسية رائحة التفاح، كما نهضت دراسة العلوم الشرعية وبخاصة الفقه، حيث تكونت المذاهب الأربعة في هذا العصر، الإمام أبو حنيفة (ت٠٥ هـ)، والإمام مالك بن أنس (ت١٧٩هـ)، والإمام الشافعي (ت٤٠٢هـ)، والإمام أحمد بن حنبل (ت٤١٢هـ)، ناهيك عن ظهور مئات المؤلفات في التفسير وعلومه، والحديث وعلومه، والفقه وأصوله، والعقائد والملل والنحل ... وغيرها من فروع الفكر الإسلامي.

\* \* \*

#### تدريبات

### السؤال الأول: أجب عن الأسئلة الآتية:

| ة ذلك، | اشرح | ونهايته». | بدايته | ا على | اتفقو | وإن | العباسي | العصر | ، تقسیم | رن في | المؤرخو | اختلف | » <b>_1</b> |
|--------|------|-----------|--------|-------|-------|-----|---------|-------|---------|-------|---------|-------|-------------|
|        |      |           |        |       |       |     |         |       |         |       |         | وضحًا |             |

٢ مَنْ أبرز شعراء الشعوبية في العصر العباسي الأول؟

٣- الأموال التي كانت تُجبى من أطراف البلاد أثرت في حياة الخلفاء والوزراء،وضح ذلك.

### السؤال الثاني: علِّلْ لما يأتي:

| اسى الأول. | لدالعصر العب | صوريًّا بع | منصب الخلافة | '۔ صار     |
|------------|--------------|------------|--------------|------------|
|            | • ')'        |            | • • • •      | <i>J</i> ' |

٢\_ عاش الخلفاء والوزراء العباسيون حياة مترفة.

| ٔتی: | ٔ یا | عما | ب | أج | لث: | الثا | ال | لسؤ | 1 |
|------|------|-----|---|----|-----|------|----|-----|---|
| -    | •    | •   | • |    |     |      | _  | _   |   |

| <br>ا ـ معنى لقب سيبويه                            |
|----------------------------------------------------|
| <br>١_ من قضايا الجدل بين أهل السنة والمعتزلة قضية |
| <br>۲ـ معنى كلمة «طُرًّا»:٢                        |

السؤال الرابع: ضع علامة  $(\lor)$  أمام العبارة الصحيحة، وعلامة (×) أمام العبارة غير الصحيحة فيها يأتي:

| الشعوبية: حركة اجتماعية تدعو إلى تفضيل العرب على | ) | ( |
|--------------------------------------------------|---|---|
| عاش الأئمة الأربعة في العصر العباسي.             | ) | ( |
| «وصيف» و «بغا» من أمراء الفرس البارزين.          | ) | ( |
| ازدهر علم النحو في مدرستي البصرة والكوفة في العص | ) | ( |
| ؤال الخامس:                                      |   |   |

اذكر الأسباب التي أدت إلى ازدهار الحياة العلمية في العصر العباسي.

### الدرس الثاني الشعر العربي في العصر العباسي

#### أهداف الدرس:

### بنهاية الدرس يتوقع أن يكون الطالب قادرًا على أنْ:

- ١- يحدد أهم عوامل ازدهار الشعر في العصر العباسي.
- ٢\_ يحدد الدوافع التي أدت إلى ظهور فن المديح في العصر العباسي.
  - ٣ يذكر أمثلة لفن الرثاء في العصر العباسي.
  - ٤- يذكر أسباب ظهور التغزل بالغلمان في العصر العباسي.
- ٥ يعلل وجود شعر الخمريات، وشعر الزهد في العصر العباسي.
  - ٦- يذكر أمثلة للشعر السياسي في العصر العباسي.

### أولاً: عوامل ازدهاره:

- 1- إغداق الخلفاء الهبات والعطايا على الشعراء؛ فقد أعطى الخليفة «محمد المهدى بن أبي جعفر المنصور» الشاعر «مروان بن أبي حفصة» مئة ألف درهم مكافأة على قصيدة واحدة يدلِّل فيها على حق العباسيين في الخلافة، وأعطى الخليفة «هارون الرشيدُ» الشاعر «سلم الخاسر» عشرين ألف دينار مكافأة على قصيدة واحدة.
- ٢- جهودُ اللَّغَوِيِّين في تذليل إتقانِ علوم اللغة، بها جمعوا من متن اللَّغة ومن شِعْر الجاهليَّة والإسلام، وشرْحه، وتيسير مادَّتِه (روايةً ودرايةً) يَسَّرَتْ للشعراء (عربًا وعجمًا) إتقانَ اللَّغة حتى غدا الموالى وشعراءُ الحضر لا يقلُّون عن شعراء البادية فصاحةً وبيانًا.

- " اتساع آفاق النقد الأدبي؛ حيث خرج من دائرة النقد التأثري الانفعالي إلى آفاق المنهجية العلمية، إذ أُلِّفَتْ أمهات كتب النقد الأدبي في تراثنا العربي كله في العصر العباسي، مثل: طبقات فحول الشعراء لابن سلام الجمحي، والشعر والشعراء لابن قتيبة، والبيان والتبيين للجاحظ، ونقد الشعر لقدامة بن جعفر، والبديع لعبد الله بن المعتز، والأغاني لأبي الفرج الأصفهاني، والوساطة لعلي لن عبد العزيز الجرجاني، والموازنة للآمدي ، ودلائل الإعجاز لعبد القاهر الجرجاني... وغيرها.
- 3- تأثر الشعراء بالحياة العقلية المزدهرة نتيجة لنشاط حركة الترجمة، فدخلت الفلسفة الشعر، وحاول الشعراء نظم المقولات الفلسفية؛ فالشاعر أبو العتاهية عندما سمع مقولة بعضهم لما مات الإسكندر الأكبر: «الإسكندر كان أمس أنطق منه اليوم، وهو اليوم أوعظ منه أمس»، نظمه في قوله في رثاء أحد أصدقائه:

### وكانتْ في حياتكَ لي عظاتٌ \*\* فأنتَ اليومَ أوعظُ منْكَ حيًّا

- هـ الامتزاج القويُّ بين العرب وغيرهم من الأعاجم لا سيا من الفرس والروم؛ حيث غيَّر العباسيون ما درج عليه الأمويون من احتقار غير العرب؛ ولأن دولتهم قامت بسواعد الفرس فقد اختاروا منهم الكُتاب والقُواد والوزراء، وتزوجوا من الفارسيات والروميات؛ حتى إنَّ معظم أمهات الخلفاء كنَّ غير عربيَّات؛ مما تولد عنه جيل جديد متميز بصفات عقلية، ونفسية جديدة، وقد تجلَّت تلك العقلية الجديدة في شعرهم الذي طرق موضوعات جديدة، وابتكر معاني مستحدثة، واصطبغ بألوان من الأصباغ التي لم يعهدها العرب من قبل.
- 7- التنافس بين أمراء المناطق المختلفة في اجتذاب الشعراء إلى بلاطهم؛ فقد أدى ضعف مركزية الدولة في العصر العباسي الثاني إلى استقلال كثير من أمراء أطراف الدولة الإسلامية بها تحت أيديهم، فسمعنا عن الدولة الحمدانية في حلب، والدولة الطولونية، ثم الإخشيدية، ثم الفاطمية، ثم الأيوبية في مصر، والدولة السامانية والغزنوية في بلاد فارس، ودولة الأدارسة ثم الأغالبة في بلاد المغرب العربي، وغيرها. وقد كان كل أمير يطمع في مجيء الشعراء إلى بلاطه للتنويه بذكره، وتخليد مآثره؛ مما أسهم في رواج سوق الشعر.

#### ثانيًا: أهم أغراض الشعر في العصر العباسي:

١- المدح في العصر العباسيِّ كثرة مفرطة؛ طمعًا في نوال الخلفاء، وإذا كان المدح في القديم يدور حول معاني العفة والشجاعة والكرم وغيرها؛ فقد زاد العباسيون فيه معاني جديدة كالحفاظ على الدين، والتقوى والورع، وإحياء السنة، كقول الشاعر «مروان بن أبي حفصة» في الخليفة محمد المهدى:

أحيا أميرُ المؤمنينَ محمَّدٌ \*\* سننَ النبيِّ حَرامَها وحلالهَا المَّنامِ ظِلالهَا اللهُ عَلَى الأَنامِ طِلالهَا اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ

٢- الرثاء: كثرت في العصر العباسيّ مراثي الخلفاء والقادة والزعماء، ولم يقتصر الشعراء على مجرد تعداد صفات المرثيّ، بل أضافوا إليها تمجيد البطولة والشهادة، وبخاصة إذا كان الفقيد شهيدًا، ومن أبرز قصائد الرثاء قصيدة أبي تمام في رثاء القائد البارع محمد بن مُمَيد الطوسي، وقد استشهد في حرب بابك الخُرَّميّ، ومطلع القصيدة:

أَصَمَّ بِكَ النَّاعِي وإنْ كَانَ أَسْمَعًا \* \* وأصبَحَ مَغْنى الجُودِ بعدكَ بَلْقَعَا "

وقصيدة أبي العلاء المعرِّيِّ في رِثَاء فقيهٍ حنفيٍّ:

غَيْرُ مُجْدٍ فِي مِلَّتِي وَاعْتِقَادِي \*\* نَوْحُ بَاكٍ وَلَا تَرَنُّمُ شَادِي

وقد أضاف العباسيون رثاء المدن، مثل رثاء بغداد التي خربت أيام الصراع بين الأمين والمأمون، ورثاء البَصْرة في نكبتها علي يد ثُوَّار الزنج سنة ٢٥٨هـ، ورثاء الحيوانات الأليفة كالفرس والقط، ورثاء الممتلكات الشخصية كالبستان والكتاب وغيرها.

أنَّ خبر الوفاة لما وصل إلى آذاننا أصابها بالصمم، وحول أرض الكرم إلى صحراء خالية.

<sup>(</sup>١) النبْع: شجر ينبت في أعالي الجبال تصنع منه القسي والسهام، ويقال: فلان نبعة كريمة، أي: ماجد الأصل. (٢) الناعي: من يعلن خبر الموت، مغنى: المُغنى: المُكان الطيب الذي يستغنى أهله بالإقامة فيه عن غيره، البلْقع: المكان الخالي. والمعنى

٣-الغَزَل: ذاع الغزل في العصر العباسيِّ ذيوعًا مُفْرطًا؛ بسبب انتشار الغناء والجواري والغلمان، وقد جنح بعض الشعراء عن العفة إلى المجون، وعن العذرية إلى الحسية، بل انحدر بعضهم إلى التصريح بالفواحش، ومع هذا فقد بقي التياران (العفيف والفاحش) على الساحة، ومن أبرز شعراء الغزل العفيف في ذلك العصر «عباس بن الأحنف» الذي اشتهر بحب «فوز»، وكانت جارية لأحد أصدقائه، من ذلك قوله فيها:

الحبُّ أولُ ما يكونُ لجاجة \*\* تأتى به وتسوقه الأقدارُ حتى إذا سلك الفتى لجُجَ الهوى \*\* جاءت أمورٌ لا تُطاقُ كِبارُ نزفَ البكاءُ دموعَ عينِكَ فاستعرْ \*\* عينًا لغَيْرك دمعُها ميدرارُ من ذا يُعيركَ عيننَهُ تبكي بها \*\* أرأيْتَ عيْنًا للبُكاءِ تُعَارُ (١)

3-الخمريات: انتشر شرب الخمر في العصر العباسيّ، وكانت هناك دور تدار فيها الكؤوس، وتغني فيها الجواري دون محاسبة من الخلفاء الذين حول بعضهم دار الخلافة إلى حانة لشرب الخمور، وحسبنا أن الأمين اتخذ أبا نُواس نديمًا له (أي جليسًا له في مجالس الشراب)، وكان أبو نواس ومعه «وَالِبَة بن الحُباب ومُطِيع بن إياس» من أبرز شعراء هذا اللون من الشعر، فأبو نواس يجاهر بالشرب؛ لأنه نديم الخليفة، قائلا:

ألا فاسقني خَرًا وقلْ لي هي الخمرُ \*\* ولا تسقني سرَّا إذا أمكنَ الجَهْرُ وبُحْ باسم منْ تهوى ودعني من الكُنَى \*\* فلا خيرَ في اللذاتِ منْ دونها سِتْرُ (٢)

٥-الزهد: قابلت صفةُ الزهد صفةَ المجون والزندقة، فكل فعل له ردُّ فعل، ومن ثم امتلأت المساجد بالوعاظ والنُّسَّاك والمُحَدِّثين، وكان فيهم الشعراء الصادقون من أمثال مالك بن دينار الذي يقول:

أتيتُ القبورَ فناديْتُها \*\* فأينَ المُعَظَّمُ والمُحْتَقَرْ وأينَ المُعَظَّمُ والمُحْتَقَرْ وأينَ المركَّى إذا ما افتخر وأينَ المركَّى إذا ما افتخر تفانَوا جميعًا وماتَ الخبر فأنوا جميعًا وماتَ الخبر فياسائلي عن أناسٍ مضوا \*\* أمَا لكَ فيهَا ترى مُعْتَبَرُ ؟ (٣)

ر (١) لجاجة: اضطراب في القلب، لجُج: جمع لُجَّة وهي ماء البحر العميق الذي لا يدرك قاعه، تُطاق: تُحْتمل، نزف: أفنى، مدرار: غزير. (٢) بُحْ: أعلن، الكُنّى: جمع كُنْية من قولهم: كنيت عن الأمر إذا ورَّيت عنه بغيره، والمقصود التصريح باسم المحبوب علانية دون اللجوء إلى الكناية والتورية.

<sup>(</sup>٣) اللَّدِلُّ: اسم فاعل من الفعل (أدلُّ) إذا أفرط في الثقة والتفاخر بنفسه وسلطانه. تفانَوْا: أفني بعضهم بعضًا.

**٦- الشعر التعليميّ:** هذا فن استحدثه العباسيُّون عندما صاغوا بعض القصص والمعارف القديمة في ثوب شعرى، حيث نظم أبان بن عبد الحميد اللاحقى قصص «كليلة ودِمْنة» شعرًا في نحو أربعة عشر ألف بيت، وقدَّم نظمه إلى جعفر بن يحيى البرمكي، وقد استهلَّ نظمه بقوله: هــذا كتــابُ أدب ومِحْنـة \* \* وهو الذي يدعى كليلَ دمنة ْ فيــه دلالاتُّ وفيه رشْـدُ \*\* وهو كتابٌ وضعتْـهُ الهِنْـدُ

فوصفُ وا آدابَ كلِّ عَالَم \*\* حكايةً عنْ ألْسُنِ البهائِم (١)

وجاء من بعده شاعر الزهد والحكمة أبو العتاهية في منظومته (ذات الأمثال) التي يقال: إنها تبلغ أربعة آلاف بيت، منها قوله:

حسبُكَ عمَّا تبتغيهِ القوتُ \*\* ما أكثر القوتَ لمنْ يموتُ لَكِلِّ ما يُوذى وإنْ قلَّ أَلم \* \* ما أطولَ الليلَ على مَنْ لم ينَمْ ما انتفعَ المرءُ بمثل عقلِهِ \*\* وخيرُ ذُخْرِ المرءِ حُسْنُ فِعْلهِ إنَّ الفسادَ ضدُّهُ الصَّلاحُ \*\* ورُبَّ جدٍّ جَرَّهُ المِزَاحُ

ثم تطوَّر الشِّعر التعليميُّ إلى نظم العلوم في أراجيزَ مُزدَوجةٍ كألفيَّة ابن مالك.

٧- الهجاء: عُرِفَ عددٌ من شعراء العصر العباسي بالهجاء منهم بشار بن بُرد، وحماد عجرد، ودعبل ابن على الخزاعي، وابن الرومي؛ حيث كان أداة من أدوات التقارع عند التخاصم، وقد انحدر به نفر من الشعراء إلى حضيض الفحش وهتك الأعراض، بينها وقف آخرون عند حدود السخرية، وتصوير المهجوِّ في صورة أشبه ما تكون بما يرسمه رسامو «الكاريكاتير» في عصرنا، من ذلك قول ابن الرومي في بخيل:

> يُقَـــ رُّ عيســى عــلى نفسِــهِ \*\* وليــس ببـَــاقٍ ولا خَالِــدِ فَلَــوْ يَسْــتَطِيعُ لِتَقْتِــيرِهِ \*\* تنفَّــسَ مــن منخــرِ واحِــدِ

> > ومن ذلك أيضًا قولُ أبي نُوَاسِ:

رَأَيْتُ الْفَضَّلَ مُكْتَئِبًا \*\* يُناغِي الْخُبْزَ والسَّمَكَا فقَطَّ بَ حِين أَبْ صَرَفِ \*\* ونكَّ سَ رأسَ هُ وبَكَ عِي فليًّا أَنْ حَلَفْتُ لَسِهُ \*\* بِأَنِّي صَائِمٌ ضَحِكًا

للصف الثاني الثانوي \_\_\_

<sup>(</sup>١) كليلة ودمنة: مجموعة قصص خيالية على لسان الحيوان، كتبها الفيلسوف الهندي (بَيْدَبا) باللغة السنسكريتية، للملك (دبشليم)، وضمنها نقدًا رمزيًّا للحكام الفاسدين، ثم ترجمها (برزويه) إلى اللغة الفارسية، ثم نقلها عبد الله بن المقفع من اللغة الفارسية إلى اللغة العربية.

الشعر السياسي: عاش العباسيون في صراع مرير مع أبناء عمومتهم من العلويين الذين يرون أنهم أولى بالخلافة؛ لأنهم من أبناء فاطمة، بينها يرى العباسيون أنهم أقرب إلى النبي الأنهم أبناء العباس بن عبد المطلب عم النبي في وأبناء العم أولى بالميراث من أبناء البنت، وقد حدثت بين الفريقين مواجهات دامية أبرزها خروج محمد بن عبد الله المعروف بالنفس الزكية، لكن أبا جعفر المنصور تمكن من القضاء عليه.

وقد انتقلت المعركة الفكرية بين الجانبين إلى عالم الشعر، فعَدَدٌ كبير من الشعراء الراغبين في عطايا العباسيين هلّلوا لحكامهم، وردَّدوا أنَّهم أحق بالميراث من أبناء فاطمة؛ وقد ردَّ شُعراءُ الشِّيعة على شُعراء بني العبّاس، وكلا الفريقَيْنِ يُغَالطُ منطقيًّا؛ فليست الخلافةُ إرثًا كإرث المال ونحوه، يقول الشاعر منصور النمري:

إِنَّ الخِلافَةَ كَانَت إِرثَ وَالِدِكُم \*\* مِن دُونِ تَيمٍ وَعَفُو اللهِ مُتَسِعُ وَمَا لَا لَا عَلَيٍّ فِي إِمارَتِكُم \*\* حَتُّ وَما لَم فِي إِرثِكُم طَمَعُ الْعَمُّ أُولِي مِن ابنِ العَمِّ فاسْتَمِعُوا \*\* قَولَ النَّصيح فَإِنَّ الحَقَّ يُستَمَعُ ()

\* \* \*

#### تدريبات

### السؤال الأول: أجب عن الأسئلة الآتية:

- ١- «استحدث العباسيون صوغ العلوم والمعارف في قالب منظوم» اشرح ذلك مع التمثيل.
  - ٢- اكتب مذكرة أدبية موجزة عن غرض الرثاء في العصر العباسي.
- ٣\_ «كان للتنافس بين أمراء الأقاليم المختلفة دور إيجابي في الحياة العلمية والأدبية». اشرح ذلك. السؤال الثاني: علَّلْ لما يأتي:
  - ١ ـ ازدهار الشعر العربي في العصر العباسي.
  - ٢\_ كثرة الشعر السياسي في العصر العباسي الأول.
    - ٣\_ إقبال الشعراء على مدح الخلفاء.

### السؤال الثالث: اختر الإجابة الصحيحة من البدائل المطروحة بين القوسين:

١ من أشهر شعراء الهجاء الساخر في العصر العباسي:

(ابن الرومي ـ مروان بن أبي حفصة ـ أبو العتاهية).

- ٢\_ كتب الشاعر «العباس بن الأحنف» كثيرًا من القصائد في محبوبته: (بثينة \_ ليلي \_ فوز).
- ٣\_ من أشهر القادة الذين رثاهم أبو تمام: المعتصم \_ محمد بن حميد الطوسي \_ أبو مسلم الخراساني).
- (الجليس على الشراب ـ المتندم ـ القديم). ٤\_ النديم هو:

### السؤال الرابع: ضع علامة $(\lor)$ أمام العبارة الصحيحة، وعلامة (×) أمام العبارة غير الصحيحة فيها يأتي:

- ١\_ حصل الشاعر بشار بن بُرد على مئة ألف درهم؛ لأنه قال قصيدة يدلل فيها على حق العباسيين
- ( ) ٢- من أبرز مؤلفات الجاحظ كتاب «البيان والتبيين».
- ٣\_ المؤلف الأصلى لكتاب «كليلة ودمنة» هو ابن المقفع.
- ٤ ظهرت دولة الأغالبة في بلاد المغرب العربي.
- ٥ كان الشاعر «منصور النمري» من مؤيِّدي العَلَويِّين.

#### السؤال الخامس: أجب عما يأتي:

- ١ ـ مَنْ أبرز شعراء الهجاء في العصر العباسي؟
  - من مؤلف كتاب «الأغاني»؟
- ٣ من مؤلف منظومة «ذات الأمثال»؟ وما عدد أبياتها؟
  - ٤\_ ينقسم شعر الغزل إلى قسمين، اذكرهما. \* \* \*

### الدرس الثالث أهم خصائص الشعر في العصر العباسي

#### أهداف الدرس:

#### بنهاية الدرس يتوقع أن يكون الطالب قادرًا على أنْ:

- ١- يحدد مستجدات الفنون الشعرية التي ظهرت في العصر العباسي.
- ٢- يبين إلى أيِّ مدى تأثرت لغة الشعر في العصر العباسي بالحضارة الجديدة.
- ٣- يبين كيف أثَّر تطور الحياة في العصر العباسي على المعاني والأخيلة لدى الشعراء.
  - ٤- يعلل عدم تأثر موسيقى الشعر كثيرًا بتطور الحياة في العصر العباسي.

أولاً: الفنون والأغراض: على الرغم من التطورات الكبيرة التي طرأت على المجتمع العباسي ظلّت الموضوعات التقليدية مستمرة من مدح وهجاء ورثاء ووصف وغزل... وغيرها؛ لأنّها لصيقة بالإنسان في كل زمان ومكان، فلا يخلو بشر من صديق يمدحه، أو عدو يهجوه، أو ميت يرثيه، أو حبيب يتغزل به، ولكن حدث تطور كبير من حيث المعاني التي يعالجها الشعراء في هذه الموضوعات، فبرز من خلالها موضوعات جديدة، منها: رِثاءُ المُدن، ورِثاءُ الحيوان الأليف، والهجاءُ الكاريكاتيري، ووصفُ الرِّياض في الحواضر ومناظرها البهيجة في الرَّبيع؛ فكأنَّ هذه موضوعات قديمةٌ مُجدَّدةٌ. وقد ظهرت موضوعات جديدةٌ أخرى مثلَّت آفاقًا اقتحمها الشِّعرُ لأوَّل مرَّة: كالشِّعر الفلسفيِّ الذي بلغ قِمَّتهُ في شعر ابن الفارض وأضرابه، وشِعر الزُهد الذي كان ردَّ فعلٍ لشعر الحلاعة والزَّندقة، والشِّعر التعليميِّ الذي امتدَّ إلى نظم العلوم والفنون؛ تيسيرًا على النَّاشئة في حفظ مادتها.

كما استجاب كثير من الشعراء للدعوة إلى الوحدة الموضوعية، بحيث تكون القصيدة في موضوع واحد، ولا تجمع بين الوقوف على الأطلال والوصف والغزل والمدح وغيرها كما كان في العصر الجاهلي، ومن الغريب أن يدعُو أبو نُواسٍ إلى استهلال القصائد بِنَعْتِ الخمر بدلًا من الوقوف على الأطلال، حيث يقول:

### صِفَةُ الطُّلولِ بَلاغَةُ الفَدْمِ \* \* فَاجعَل صِفاتكَ لِابنَةِ الكَرْمِ " صِفَاتُ لِابنَةِ الكَرْمِ

(١) الطلول والأطلال: جمع طَلَل، وهو ما بقي من آثار الديار. الفَدْمُ من النَّاس: الثقيلُ الفَهْم العَيِيُّ. ابنة الكرم: الخمر؛ لأنَّها تصنع من

ثم تجاوز الشعراء الكبار كأبي تمام والبحتري والمتنبي ظاهرة البدء بالوقوف على الأطلال تمامًا، فكان ذلك بمثابة انتصار كبير لمذهب المُحْدثين.

ثانيًا: الألفاظ والأساليب: من البعيد أن تتغير لغة الشعر كُليًّا من عصر إلى عصر، فاللغةُ العربيةُ مُنْدَّةٌ منذ العصر الجاهلي إلى يومنا هذا، وقد بقيت بعض التراكيب والأساليب متوارثة حتى العصر العباسي مثل: ألا أيها الرَّبْعُ، خليليَّ، سقى الله، أبى الله إلا، إن أنس لا أنسى... وغيرها، ولكن التغيير الكبير الذي طرأ على الحياة في العصر العباسي انعكس على لغة الشعر في عدة مظاهر:

أ) اتجهت ألفاظ الشعر العباسي عمومًا إلى السهولة، حيث نفرَ الشُّعراء من بداوة الألفاظ ورصانتها علَّ شاع في القصيدة الجاهليَّة والأمويَّة، وبدأوا يأخذون الشعر باتجاه السهولة والدماثة، حتى اقتربت لغة الشعر عند «أبي العتاهية» من لغة العامة، ولك أن تتأمل قوله:

سَيَصِيرُ اللَّرْءُ يَوْمًا \*\* جَسَدًا مَا فِيهِ رُوحُ بَيْنَ عَيْنَيْ كُلِّ حَيٍّ \*\* عَلَـمُ اللَّوْتِ يَلُوتُ يَلُوحُ كُلُّنَا فِي غَفْلَةٍ وَالْ \*\* مَـوْتُ يَغْدُو وَيَرُوحُ نُلُحْ عَلَى نَفْسِكَ يَا \*\* مِسْكِينُ إِنْ كُنْتَ تَنُوحُ لَسْتَ بِالْبَاقِي وَلَوْ عُمِّ \*\* رْتَ مَـا عُمِّرَ نُـوحُ لَسْتَ بِالْبَاقِي وَلَوْ عُمِّ \*\* رْتَ مَـا عُمِّرَ نُـوحُ

ب) دخلت كثير من الألفاظ الفارسية والرومية الشعر العربي، وبخاصة لدى أبي نواس وابن الرومي مثل ألفاظ الأطعمة والأشربة الفارسية (فالوذج، لوزينج، سكباج، خندريس)، وأسهاء الأعياد الفارسية مثل (النيروز والمهرجان)، وألفاظ أخرى مثل «دستجة» بمعنى حزمة، و «قهرمانة» بمعنى مدبرة شئون البيت... وغيرها، من ذلك قول «العُهاني» الراجز في أرجوزة يمدح بها هارون الرشيد:

مَن يَلقَه مِن بَطَلٍ مُسْرَنْدِ فِي زَعْفَةٍ مُحكَمَةٍ بالسَّرْدِ تَجُولُ بَينَ رَأْسِه والكَرْدِ (''

العنب، وأشجاره هي الكَرْم.

<sup>(</sup>١) المُسْرَنْد: الذي يظفر بعدوِّه ويعلو عليه، الزعفة: الدرع اللينة الواسعة، السَّرْد: نسيج الدرع، وفي القرآن الكريم: ﴿ أَنِ أَعَلُ سَدِعَاتِ وَلَقَرِّرْ فِي النَّرَدِّ ﴾، الكَرْد: العنق باللغة الفارسية. والمعنى: من الذي يستطيع مقابلة هذا البطل الذي ينتصر دومًا، والذي يلبس دروعًا سابغة تستر كل بدنه بها في ذلك ما بين الرأس والرقبة.

فكلمة الكرد كلمة فارسية معناها العنق، وقد استعملها الفرزدق من قبله.

ج) بدأت فنون البديع تغزو لغة الشعر شيئًا فشيئًا، حيث بدأ مذهب البديع على يد «مسلم بن الوليد» الملقّب بصريع الغواني، ثم زاد فيه أبو تمام، وهجر الشعراء الطبع إلى تكلف فنون البديع، حتى تحولت القصيدة بنهاية العصر العباسي إلى معرض فني لأصباغ البديع من جناس وطباق وتورية وحسن تقسيم وغيرها، من ذلك قول «مُسْلم بن الوليد» يمدح القائد البارز «يزيد بن مزيد الشيباني»:

يُغشى الوَغى وَشِهابُ المَوتِ في يَدِهِ \*\* يَرمي الفَوارِسَ وَالأَبطالَ بِالشُّعَلِ
يَفتَرُّ عِندَ افتِرارِ الحَربِ مُبْتَسِعً \*\* إِذا تَغَيَّرَ وَجُهُ الفارِسِ البَطَلِ
مُوفٍ عَلَى مُهجٍ في يَومِ ذي رَهَجٍ \*\* كَأَنَّهُ أَجَلٌ يَسعى إِلَى أَمَلِ "'

فثمة جناس بين (يفتر \_افترار) وبين (مهج \_رهج) وبين (أجل \_أمل)، وطباق بين (يفتر \_تغير).

د) دخلت مصطلحات العلوم والفنون لغة الشعر، وبخاصة مصطلحات المنطق والفلسفة، وهذا انعكاس لما كان يجري في مجالس المتكلمين من مناظرات قائمة على الجدل المنطقي، وأصبحنا نقرأ الجوهر والعرض والشك واليقين وغيرها، من ذلك قول ابن المعتز في وصف الخمر:

### صَفَت وَصَفَت زُجاجَتُها عَلَيها \*\* كَمَعنًى دَقَّ في ذِهنِ لَطيفِ

فتشبيه صفاء الخمر بالمعنى الدقيق في الذهن اللطيف فيه أثر واضح مما كان يجري على ألسنة المتكلمين من مفردات.

ثالثًا: المعاني والأخيلة: من البدهي أن ينعكس التطور الكبير الذي طرأ على الحياة في العصر العباسي على معاني الشعر وصوره، ونستطيع أن نرصد أربع صور بارزة:

أ) اتجه الشعراء إلى تعميق المعاني، وجنحوا إلى المبالغة والتهويل، في محاولة للوصول إلى معنى طريف لم يسبق إليه أحد، أو للحصول على جوائز سنية من الممدوحين عندما يسمعون هذه المبالغات المفرطة، من ذلك قول أبي نُواس وَهُوَ يَمْدَحُ هَارُونَ الرَّشِيدَ فَيَقُولُ:

وَأَخَفْتَ أَهْلَ الشِّرْكِ حَتَّى إِنَّهُ \*\* لَتَخَافُكَ النَّطَفُ الَّتِي لَمْ تُخْلَقِ

<sup>(</sup>١) الوغى: الحرب، يفترُّ: يضحك، افترار الحرب كناية عن اشتعالها، موفٍ: اسم فاعل من الفعل أوفى بمعنى أشرف. مُهَج: جمع مهجة وهي الروح والنفس ودم القلب، الرَّهَج: غبار المعركة.

يُرِيدُ الْمُبَالَغَةَ فِي الْهَيْبَةِ.

ب) اهتم الشعراء بالتدليل المنطقي على تلك المعاني الغريبة، حتى تخرج النفس من دائرة التردد والشك إلى دائرة القبول والتسليم، من ذلك قول بشار بن بُرد:

إِذَا كُنتَ فِي كُلِّ الأُمُورِ مُعَاتِبًا \*\* صَديقَكَ لَمَ تَلقَ الَّذِي لا تُعَاتِبُهُ فَعِشْ وَاحِدًا أَو صِلْ أَحَاكَ فَإِنَّهُ \*\* مُقارِفُ ذَنْسِ مَرَّةً وَمُجَانِبُهُ "
إِذَا أَنتَ لَمَ تَشرَب مِرارًا عَلَى القَذَى \*\* ظَمِئتَ، وَأَيُّ الناسِ تَصفو مَشارِبُهُ ؟ (')

ج) كثرت في الشعر العباسي الاستعارات الغريبة التي كانت في البداية بمثابة صدمة للأذن العربية، ولكنها استقرت بعد ذلك، وصارت مما يستملح في الأداء الشعري، من ذلك قول أبي نواس:

فقد جعل للمال صوتًا، وجعله يُبَحُّ من طول الشكوى والصياح، ومثله استعارة أبي تمام الماء للملام (اللوم) في قوله:

### لا تَسقِني ماءَ المَلامِ فَإِنَّني \*\* صَبُّ قَدِ استَعذَبتُ ماءَ بُكائي "

د) التأثر بالمعجم القرآني في الأداء الشعري عند الشعراء المتدينين كأبي العتاهية، وغير المتدينين كأبي نواس؛ لأنَّ القرآن الكريم كان ولا يزال مادة رئيسة في تكوين المعجم اللغوي في مرحلة التحصيل، من ذلك قول أبي العتاهية:

خُلِقَ الخَلَقُ لِلْفَنَاءِ فَهُم بَيْ \*\* نَ شَقِيٍّ مِنهُمْ وَبَينَ سَعيدِ لَخُلِقَ الخَلَقُ لِلْفَنَاءِ فَهُم بَيْ \*\* سُنُ غَدًا بَينَ سَائِق وَشَهيدِ لَيتَ شِعري وَكَيفَ حالُكِ يانَف \*\* سُنُ غَدًا بَينَ سَائِق وَشَهيدِ

فمن الواضح أنَّه متأثرٌ بقوله تعالى في سورة هود [الآية: ١٠٥]: ﴿ يَوْمَ يَأْتِ لَا تَكَلَّمُ نَفْسُ إِلَّا بِإِذْنِهِ ۚ فَمِنَهُمْ شَقِيٌّ وَسَعِيدٌ ﴾، وقوله في سورة ق [الآية: ٢١]: ﴿ وَجَاآءَتْ كُلُّ نَفْسٍ مَّعَهَا سَآبِقٌ وَشَهِيدٌ ﴾.

<sup>(</sup>١) قَارَفَ الذنب: ارتكبه أو اقترب منه. القذى: التراب الذي يكون في العين.

<sup>(</sup>٢) الصبّ: المحبّ.

رابعًا: الموسيقى: ظلَّ الشعر العربي في العصر العباسي محافظًا على صورته الإيقاعية التقليدية المتمثلة في الأوزان والقوافي الموحدة، وحافظت القصيدة التقليدية على الأوزان الطويلة الفخمة مثل: الطويل والبسيط والكامل؛ لأنَّ النزعة الخطابية كانت لا تزال مسيطرة على الأداء الشعري حتى ذلك الوقت، ولكن استجدت جملة من الظواهر الموسيقية الوثيقة الصلة بظاهرة الغناء الشائعة في ذلك العصر، والتي لا تخطئها عين، منها:

أ) استكثر الشعراء من الأوزان القصيرة (البحور المجزوءة أو المشطورة أو المنهوكة) حتى إنَّ الشاعر «سلم الخاسر» أنشد قصيدة في مدح الخليفة الهادي، يتكون فيها الشطر من تفعيلة واحدة، حيث يقول:

ب) استفاضت المقطوعات الشعرية التي تتكون من بيتين أو ثلاثة إلى سبعة، والتي تشبه «التغريدة» الآن، حيث يصيب بها الشاعر مرماه من وصف أو هجاء أو سخرية على البديهة.

ج) ابتكر عدد من الشعراء صورًا وزنية جديدة، بعيدة عن الأضرب التقليدية للبحور المتوارثة عن الخليل، وقد كان الشاعر أبو العتاهية جريئًا في هذا المقام، حتى قيل له يومًا: خرجت من العروضِ؟ فقال: أنا أكبر من العروض.

د) ظهرت بوادر التمرُّد على القافية الموحدة، حيث ظهر المزدوج الذي تتحدُّ فيه قافية العروض مع الضرب، وتختلف من بيت إلى بيت، كما مرَّ بنا في قصيدة «ذات الأمثال» لأبي العتاهية، كما ظهرت المسمَّطات وهي: قصائد تتألف من أدوار، وكل دور يتركب من أربعة أشطار أو أكثر، وتتفق أشطار كل دور في قافية واحدة ما عدا الشطر الأخير؛ فإنَّه يستقل بقافية مغايرة، وفي الوقت نفسه يتحد فيها مع الشطور الأخيرة في الأدوار المختلفة، من ذلك ما أورده ابن رشيق شاهدًا على المسمَّط، حيث يقول الشاعي:

خيالٌ هاجَ لي شَجَنا \*\* فبتُّ مُكابدًا حَزَنَا عميدَ القَلْبِ مُرْ تَهنَا \*\* بذكْرِ اللهوِ والطَّرَبِ "

\* \* \*

<sup>(</sup>١) الشجن: الحزن. مكابدًا: معانيًا. عميد القلب: أصابه العشق حتى بلغ مداه.

#### تدريبات

#### السؤال الأول: أجب عن الأسئلة الآتية:

- ١- «على الرغم من عراقة اللغة العربية طرأت تغيرات مهمة على لغة الشعر في العصر العباسي».
   اشرح ذلك مع ذكر ثلاثة من أبرز مظاهر ذلك التغير.
  - ما «المسمطات»؟ مثّل بنموذج مما تحفظ.
  - ٣ اذكر ثلاثًا من الظواهر الموسيقية الجديدة في الشعر العباسي.

### السؤال الثاني: علِّلْ لما يأتي:

- ١- بقاء الأغراض التقليدية كالمدح والرثاء والهجاء في الشعر العباسي.
  - ٢\_ ميل الشعراء العباسيين إلى المبالغة.
  - ٣ ظهور مصطلحات العلوم والفنون في الشعر العباسي.

### السؤال الثالث: اختر الإجابة الصحيحة من البدائل المطروحة بين القوسين:

١ ـ دعا أبو نواس الشعراء إلى استهلال القصائد بـ

(الوقوف على الأطلال - نَعْت الخمر - وَصْف قصور الخلفاء).

٢- تتميز لغة الشعر عند أبي العتاهية (بالسهولة - بالتعقيد الفلسفي - بغرابة الألفاظ).

٣ معنى كلمة «الصَّبّ»: (المصبوب المُحِبّ).

### السؤال الرابع: ضع علامة $(\lor)$ أمام العبارة الصحيحة، وعلامة (×) أمام العبارة غير الصحيحة فيها يأتي:

- ۱\_ كلمة «الكرْد» بمعنى العنق عربية فصيحة.
- ٢\_ حمل الشاعر «أبو نواس» لواء الهجوم على بدء القصيدة بالوقوف على الأطلال.
- ٣\_ يعد الشاعر «مسلم بن الوليد» من أبرز شعراء «مذهب البديع» في العصر العباسي ( )

| ا <b>لسؤال الخامس</b> : أكمل مكان النقط في الجمل الآتية: |
|----------------------------------------------------------|
| ١_ من الموضوعات الجديدة التي ظهرت في الشعر العباسي،،     |
| <ul><li>٢_ تتكون «المقطوعة الشعرية من أبيات.</li></ul>   |
| ٣_ يلقب الشاعر «مسلم بن الوليد» بـ                       |
| * * *                                                    |

### الدرس الرابع ترجمة موجزة لثلاثة من شعراء العصر العباسي

#### أهداف الدرس:

### بنهاية الدرس يتوقع أن يكون الطالب قادرًا على أنْ:

- ١- يحدد أهم العوامل التي أثرت في شعر بشار بن بُرد.
- ٢\_ يذكر أهم فنون الشعر التي برع فيها البُحتري مع ضرب الأمثلة على ذلك.
- ٣ـ يوازن بين كل من بشار بن برد وأبي العلاء المعري من حيث أغراض الشعر التي برع فيها كل
   منها، والعوامل التي أثرت في ذلك.
- ٤ يُصدر حكمًا على الأبرع شعريًا من بين الشعراء (بشار بن برد، البحتري، أبو العلاء المعري) مع ذكر الأسباب.

### ١ بشاربن بُرْد:

هو بشار بن برد بن يَرْجُوخ العُقَيلي، كنيته: أبو معاذ، ولقبه: المُرَعَّث؛ لأَنَّه كان يلبس رَعْثَةً (قرطًا) في أذنيه، أصله من بلاد فارس، حيث كان جده من سبي «المهلَّب بن أبي صفرة»، لكنَّ بشارًا نال الحرية بعد وفاة أبيه على يد امرأة من بني عقيل، ولد عام ٩٦هـ بالبصرة، ويعدُّ من مخضرمي الدولتين، حيث عاصر نهاية الدولة الأموية وبداية الدولة العباسية، ولد بشارٌ أعمى، وكان من فحول الشعراء وسابقيهم المجوِّدين، قال عنه الجاحظ: «وليس في الأرض مولد قروي يعد شعره في المحدث إلا وبشار أشعر منه»، اتَّهم بشار في آخر حياته بالزندقة؛ فضرب بالسياط حتى مات عام ١٦٨هـ.

نَظَم «بشار بن برد» الشعر في الأغراض كافة، لكنه برز في غرض الهجاء؛ حيث كان لا يتورع عن استخدام الألفاظ القبيحة والتعبيرات الساقطة، فكان الناس يخافون منه، ويتحاشون أي علاقة معه، وبرع في الوصف على الرغم من عهاه، حتى إنَّه ابتكر واحدة من أروع صوره في وصف المعارك الحربية، وهي قوله:

كَأَنَّ مُثَارَ النَّقْعِ فَوقَ رُؤُوسنا \*\* وَأُسيافَنا لَيلٌ تَهاوى كَواكِبُه (١)

كما تغزل بالمرأة وهو لا يراها، وفي هذا يقول:

يا قَومِ أُذْنِي لِبَعضِ الحَيِّ عاشِفَةٌ \*\* وَالأُذْنُ تَعشَقُ قَبلَ العَينِ أَحيانا قالوا بِمَن لا تَرى مَذي فَقُلتُ لُهُم \*\* الأُذنُ كَالعَينِ تُؤتي القَلبَ ما كانا هَل مِن دَواءٍ لَِشْخُوفٍ بِجارِيَةٍ \*\* يَلقَى بِلُقْيانِ ا رَوْحًا وَرَجُانا "

\* من روائع شعر بشار قوله عن ابتلائه بالعمى، وكيف عوِّض عنه بالذكاء وقوة الذاكرة: عَميتُ جَنينًا وَالذَّكَاءُ مِنَ العَمى \*\* فَجِئتُ عَجيبَ الظَّنِّ لِلعِلمِ مَعقِلا وَغاضَ ضِياءُ العَينِ لِلقَلبِ فَاغتَدى \*\* بِقَلبِ إِذا ما ضَيَّعَ الناسُ حَصَّلا (")

<sup>(</sup>٢) تهذي: تتكلم بكلام غير معقول ولا منتظم. الرَّوْح: الرائحة الطيبة.

<sup>(</sup>٣) غاض الماء: ذهب في الأرض. يعني أن ضوء عينه ذهب وانتقل إلى عقله فأصبح عجيب الشأن في الحفظ.

### ٧\_ البُحْتَريّ:

هو أبو عبادة الوليد بن عبيد الطائى، ولد عام ٢٠٦هـ بمَنْبج (بين حلب والفرات)، والتقى بأبي تمام، وتتلمذ على يديه في الشعر، حتى نبغ فيه، ثم رحل إلى العراق، فاتصل بجماعة من الخلفاء أولهم المتوكل العباسي، وكانت له علاقة متينة بوزيره «الفتح بن خاقان»، وقد مدحهما بكثير من القصائد، وكان البحترى حاضرًا عند اغتيال الخليفة المتوكل، وقد صور مشاهده المؤلمة بقصيدته التي مطلعها:

### عَـلُّ عَلَى القاطولِ أَخلَقَ داثِرُهُ \*\* وَعادَت صُروفُ الدَّهر جَيشًا تُغاوِرُهُ (١٠

بقى البحتري في بلاط الخلفاء اللاحقين: المنتصر والمستعين والمعتز، ثم عاد إلى الشام، واستقر في بلده «منبج» حتى مات بها سنة ٢٨٤هـ.

يُعد البحترى أحد أهم الشعراء العباسيين، بل هو أحد أضلاع المثلث الشعرى الأبرز في العصر العباسي: (المتنبي، وأبو تمام، والبحتري)، حتى قيل لأبي العلاء المعري: أي الثلاثة أشعر؟ فقال: المتنبي وأبو تمام حكيمان، وإنَّما الشاعر البحترى.

اشتهر البحتري بالتفنُّن في غرض الوصف، حيث كان واسع الخيال، جيد التصوير، ومن روائع وصفه قصيدته في وصف إيوان كسرى التي مطلعها:

صُنتُ نَفسي عَمّا يُكنِّسُ نَفسي \*\* وَتَرَفَّعتُ عَن جَدَا كُلِّ جِبْس "

وقصيدته في وصف بركة الخليفة المتوكل التي فيها:

يا مَن رَأى البركةَ الحسناءَ رُؤيتَها \*\* وَالآنِساتِ إذا لاحت مَغانيها بحَسْبِها أنَّها مِن فَضْل رُتبَتِها \* \* تُعَلُّ واحِدَةً وَالبَحْرُ ثانيها ما بالُ دِجلَةَ كَالغَيْرِي تُنافِسُها \*\* في الحُسن طَورًا وَأَطواراً تُباهيها

<sup>(</sup>١) القاطول: نهر متفرع من دجلة، بُني عليه قصر المتوكل. أخلق: بلي. داثره: المكان الذي أصبح باليًا متهدِّمًا. صروف الدهر: المصائب والحوادث، مفردها صَرْف. تغاوره: تحاربه.

<sup>(</sup>٢) الجدا: العطاء. الجبس: الجبان، الضعيف، اللئيم، الدنىء، البخيل الذي لا يجيب إلى خير.

#### ٣ أبو العلاء المعري:

هو أحمد بن عبد الله بن سليان التنوخي، كنيته: أبو العلاء، ولقبه: المعري. ولد بمعرة النعان وهي بلدة بين حلب وحماة بسورية عام ٣٦٣ه. أصيب أبو العلاء بالجدري وهو في الرابعة من عمره؛ ممّاً أدى إلى فقده بصره، تربّى أبو العلاء في بيت علم وفقه، وقد رزقه الله ذاكرة واعية، فتلقى العلم عن علماء بلده، ثم ارتحل إلى حلب فأخذ عن علمائها، ثم سافر إلى العراق وأخذ عن علماء بغداد، لكن جاءه خبر وفاة والدته وهو بالعراق عام ٠٠٤هـ، فعاد إلى بلده، ولزم داره فلم يخرج منها قرابة خسين سنة إلا مرة واحدة، وكان لا يأكل اللحم، ولا يشرب اللبن، وكل ما توالد من الحيوان، وقد لُقبً برهين المحبسين بسبب احتباسه في البيت وعماه، حتى توفي سنة ٤٤٩هـ.

كتب أبو العلاء عددًا كبيرًا من الدواوين الشعرية منها: سقط الزند، لزوم ما لا يلزم، مُلْقى السبيل، كما كتب عشرات الكتب أهمها: رسالة الغفران، رسالة الصاهل والشاحج، اللامع العزيزي.

اشتهر أبو العلاء بالفلسفة، فهو شاعر الفلاسفة وفيلسوف الشعراء، ومن روائع نظراته الفلسفية قوله في رثاء الفقيه أبي حمزة الحنفي:

صَاحِ هَـذِي قُبُورُنا تَسُلا الرُّحْ \*\* بَ فأين القُبُورُ مِنْ عَهِدِ عادِ خَفّ فِ الوَطْء ما أَظُنّ أَدِيمَ ال \*\* أَرْضِ إلاّ مِنْ هَـذِهِ الأجْسادِ وقَبيحُ بنَا وإنْ قَـدُمَ العَهْ \*\* حَدُ هَـوَانُ الآبَاءِ والأجْدادِ رُبّ لَـحْدٍ قَدْ صَارَ لَحْدًا مرارًا \*\* ضَاحِكٍ مِنْ تَزَاحُمِ الأَضْدادِ وَدَفِينٍ \*\* في طَويلِ الأَزْمانِ وَالآبادِ وَدَفِينٍ \*\* في طَويلِ الأَزْمانِ وَالآبادِ تَعَبُّ كُلُّها الْحَياةُ فَا أَعْ \*\* جَبُ إلّا مِنْ راغبِ في ازْديادِ "

<sup>(</sup>١) صاح: منادى مرخم أي يا صاحبي. الرُّحْب: جمع رُحْبة وهي الأرض الواسعة. الوطء: الدوس بالأقدام على الأرض. الأديم: التراب. الهوان: الاحتقار والاستخفاف. الآباد: جمع أبد وهو الدهر الطويل.

#### تدريبات

### السؤال الأول: أجب عن الأسئلة الآتية:

١ اكتب ترجمة موجزة عن الشاعر بشار بن برد.

٢\_ ما أشهر أغراض شعر البحترى؟ مع التمثيل.

٣- «سلك أبو العلاء المعري مسلكًا غريبًا في معيشته» اشرح ذلك.

### السؤال الثاني: علِّلْ لما يأتي:

١\_ خوف الناس من بشار بن برد.

٢\_ اشتهار البحترى بشعر الوصف.

٣\_ تلقيب أبي العلاء المعري بـ «رهين المحبسين».

المُرعَّث». تلقيب بشار بن برد بلقب «المُرعَّث».

#### السؤال الثالث: اختر الإجابة الصحيحة من البدائل المطروحة بين القوسين:

١- ينتمى بشار بن برد إلى أصول (عربية - فارسية - هندية).

٧\_ شاهد البحتري اغتيال الخليفة (المتوكل \_ المنتصر \_ المعتز).

٣\_ احتبس أبو العلاء المعري في بيته قرابة (خمس سنوات عشرين سنة عضسين سنة).

## السؤال الرابع: ضع علامة $(\lor)$ أمام العبارة الصحيحة، وعلامة (×) أمام العبارة غير الصحيحة فيا يأتى:

| ( | ) | <ul> <li>١- يُعد بشار بن برد من مخضر مي الدولتين الأموية والعباسية.</li> </ul> |
|---|---|--------------------------------------------------------------------------------|
| ( | ) | ٢_ ذاع الهجاء في شعر البحتري.                                                  |
| ( | ) | ٣_ يُعد أبو العلاء المعري فيلسوف الشعراء.                                      |
|   |   | ا <b>لسؤال الخامس</b> : أكمل مكان النقط في الجمل الآتية:                       |
|   |   | ۱_ اتُّهُمَ بشار بن برد بتهمة                                                  |

٧\_ أشهر ثلاثة شعراء في العصر العباسي ......، ......

٣ من دواوين أبي العلاء المعري .........

### الدرس الخامس النثر في العصر العباسي

#### أهداف الدرس:

#### بنهاية الدرس يتوقع أن يكون الطالب قادرًا على أنْ:

- ١- يحدد أهم فنون النثر في العصر العباسيِّ.
  - ٢ يذكر مثالًا لخطبة من العصر العباسيّ.
- ٣- يذكر الأسباب التي أدت إلى انتشار فن المقامة في العصر العباسيّ.
- ٤- يحدد أهم العوامل التي أدت إلى انتشار فن الكتابة في العصر العباسيّ.
  - ٥ يحدد المقصود بالرسائل الإخوانية، مع ذكر مثال لها.
    - ٦- يذكر ترجمة لبعض كتَّاب النثر في العصر العباسيّ.
      - ٧ يذكر أهم خصائص النثر في العصر العباسيّ.

#### توطئة:

النثر هو الجناح الثاني للأدب (شعر ـ نثر)، ويتميز عن الشعر بخلوِّه من قيود الوزن والقافية فقط، بينها يشترك معه في المحافظة على سلامة العبارة واستقامة المعنى، وجمال التعبير، ومجالات النثر أوسع من مجالات الشعر، حيث يشمل الخطابة والمواعظ والرسائل والمقامات والتوقيعات والقصص بشتى أشكالها.

### أولًا: الخطابة

الخطابة من أقدم الفنون الأدبية، فقد ازدهرت في العصر الجاهلي وعصر صدر الإسلام والعصر الأموي، وبلغت أوج ازدهارها في أوائل العصر العباسي لأسباب عديدة منها:

- ١- أنَّ الخلفاء العباسيين في العصر الأول كانوا خطباء فصحاء، يارسون الخطابة بأنفسهم، وهناك خطب مأثورة لأبي جعفر المنصور وهارون الرشيد والمأمون وغيرهم.
- ٢- احتدام الصراع بين العلويين والعباسيين حول الحق في الخلافة، وقد استعان كل فريق بعدد من
   الخطباء الفصحاء لتأييد رأيه.
- ٣ أنَّ العصر العباسي حفل بعدد من الخطباء المبرزين منهم: خالد بن صفوان، وشبيب بن شيبة،

- وداود بن علي، وغيرهم.
- ٤- ظهور الفرق الكلامية التي دار بينها جدل كبير حول كثير من القضايا العقدية، وكانت الخطابة سلاحًا مهمًّا في تلك المناظرات.
  - ٥ جرأة الزنادقة على الطعن في الإسلام، فنهض الخطباء لرد مطاعنهم، وتفنيد شبهاتهم.
- \* لكن الخطابة ما لبثت أن ضعفت في العصر العباسي الثاني بسبب ضعف الملكات، وقلة الخطباء المتمكنين، وتفتت الدولة بعد انفصال عدد كبير من الأقاليم، واستئثار العجم من الفرس أو الترك بمقاليد الأمور في بغداد.

### \* ترجمة ابن نُباتة الخطيب:(١)

هو أبو يحيى عبد الرحيم بن محمد بن إسهاعيل بن نُباتة الفارقيُّ، ولد عام ٣٣٥هـ في مَيّافارِقين (بديار بكر) ونسبته إليها، وسكن حلب فكان خطيبها. واجتمع بالمتنبي في خدمة سيف الدولة الحمداني. وكان سيف الدولة كثير الغزوات، فأكثر ابن نباتة من خطب الجهاد والحث عليه. وكان تقيًّا صالحًا فصيحًا، مفوَّهًا، بديع المعاني، جزل العبارة، رزق سعادة تامة في خطبه. روى تاج الدين الكندي أنَّ ابن نباتة رأى النبي في المنام، وأنَّ النبي في قمه، وسهاه خطيب الخطباء، فاستيقظ وعلى وجهه أثر النور، وفي فمه رائحة المسك، ولا يطعم طعامًا ولا يشتهيه، حتى توفي بعدها بأيام معدودة وهو دون الأربعين، وكانت وفاته بحلب عام ٣٧٤هـ.

\* نموذج من خطبه: يقول ابن نُباتة في التحذير من هوى النفس والاستعداد ليوم العرض: «أيُّما الناسُ، ذَكِّروا القلوب هَوْل الازدحامِ في اليومِ المَشْهودِ، وضَمِّروا النفوسَ لاقتحامِ العقبةِ الكَوُّودِ، وحاذِروا مَظالمَ العبادِ قبلَ انتصافِ الحاكمِ المعبودِ، وبادروا عدمَ الإمكانِ بانْتهازِ فُرَصِ الوجودِ، وتَخَفَّظوا من سِنَةِ غَفَلاتكم قبل رقدتكم وتَحَفَّظوا من سِنَةِ غَفَلاتكم قبل رقدتكم الكُبْرى في ظُلَم اللُّحودِ». (")

<sup>(</sup>١) في الأدب العربي ثلاثة أعلام يحملون كنية (ابن نباتة)، أولهم: ابن نباتة الفارقي المعروف بالخطيب (ت٢٧٤هـ) صاحب الترجمة هنا، والثاني: ابن نباتة السعدي (عبد العزيز بن عمر ت٥٠٤هـ)، وهو شاعر معاصر للأول، التقى به في بلاط سيف الدولة الحمداني، والثالث: ابن نباتة المصري (محمد بن محمد الفارقي ت٧٦٨هـ)، وهو من ذرية ابن نباتة الخطيب، وكان شاعرًا وكاتبًا مشهورًا في عصر سلاطين الماليك.

ر ٢) الهول: الرعب والفزع. ضمِّرُوا النفوس: أعِدُّوها، وكان العرب يُضمِّرون الفرس؛ أي: يُعِدُّونه للغزو، أو للسباق بأمورٍ تُذْهِب رَهَلَه، وتشدُّ لحمه. العقبة الكؤود: الشديدة الصعبة. انتصف منه: أخذ حقه. ويشير بقوله «عدم الإمكان» إلى الموت.

الرقباءُ: جمع رقيب، وهو هنا الملك الذي يسجّل الأعمال. الألسن: جمع لسان. السِّنَةُ: النّعاسُ والغَفُوة تُكون قبلَ النوم. اللحود: جمع لحد وهو القبر.

#### ثانيًا: الكتابة:

نهضت الكتابة في العصر العباسي نهضة لم يسبق لها مثيل في تاريخ الكتابة العربية، حيث تضافرت عدة عوامل على نهضتها، أهمها:

- 1- اتساع الدولة وتعدد الدواوين الحكومية مثل: ديوان الجيش، وديوان الخراج، وديوان الرسائل؛ حيث كان يقوم على كل ديوان جماعة من خيرة الكتَّاب.
- ٢- التنافس الشديد بين الكتاب للوصول إلى الوظائف الكتابية؛ حيث كانت تدرُّ عليهم أرزاقًا واسعة، وكان منهم من يرتقي إلى منصب الوزارة.
- ٣ أن كثيرًا من قادة الدولة كانوا يحسنون الكتابة مثل: جعفر بن محمد بن الأشعث، وطاهر بن الحسين، وأبي دُلَف العجْلي.
- ٤- التوسع في نقل الآداب الفارسية وغيرها إلى اللغة العربية، وقد كان للمادة المترجمة دور كبير في نهضة الكتابة الأدبية؛ لأنَّ العرب أخذوا صناعة الدواوين عن الفرس.
- ٥ ظهور المؤلفات المتخصصة في مجال النثر الفني، والتي يتعلم منها الناشئة صناعة الكتابة مع تجنُّب اللَّحْن؛ مثل: أدب الكاتب لابن قتيبة.
  - ٦- ازدهار الحياة العقلية، وبخاصة في المنطق والفلسفة، مما أدى إلى اتساع نطاق الكتابة العلمية.

\*من أبرز الكتاب في العصر العباسي: عبد الله بن المقفع (ت٢٤١هـ)، سهل بن هارون (ت٢١٥هـ)، عمرو بن مسعدة (ت٢١٧هـ)، محمد بن عبد الملك المعروف بابن الزيات (ت٢٣٣هـ)، الجاحظ (ت٢٥٥هـ)، ابن قتيبة (ت٢٧٦هـ)، أبو بكر الخوارزمي (ت٣٨٣هـ)، ابن العميد (ت٢٦٦هـ)، بديع الزمان الهمذاني (ت٣٩٨هـ)... وغيرهم.

#### \* موضوعات الكتابة:

1- الرسائل الديوانية: وهي التي تصدر عن ديوان الخلافة، وتعالج العهود والمواثيق والمنشورات التي تقرأ على الشعب لتثبيت الناس على البيعة، وتحذيرهم من الخروج عليها، وتبشيرهم بالنصر على الأعداء. وقد كان يكتبها كُتَّاب بارزون مثل: يحيى البرمكي، وابنه جعفر، والفضل بن سهل، والحسن ابن سهل وغيرهم.

\* من نهاذج الرسائل الديوانية، الرسالة التي كتبها الخليفة المأمون إلى أهل خراسان كي تُقْرأ عليهم؛ ليقدموا أهل الفضل على من سواهم، جاء فيها: «ليكُنْ أوَّلَ ما تتعهَّدونَ به أنفسَكُم، وتُثابرونَ عليهِ من مَصَالحِ أَدَبِكمْ، تناصفُ الحقِّ بينكمْ بتقديمٍ أهلِ الفَضائلِ والآثارِ المَحمودةِ منكمْ، وتفخيمِ أمرهم، فقد علمتمْ أنَّ منكم المبرِّزَ الفائتَ الذي لا يُدْرَكُ شَأْوُهُ، ولا يُوازَى بَلاؤُهُ». (")

٢- الرسائل الإخوانية: وهي التي يتداولها الأصدقاء فيها بينهم، للتهنئة بمولود أو بعودة بعيد أو بالشفاء، أو للتعزية في وفاة حبيب، أو للعتاب أو لطلب الشفاعة، أو نحو ذلك.

\* من نهاذج الرسائل الإخوانية ما كتبه أبو بكر الخوارزمي إلى صديق له لم يَعُدُه في مرضه، ولم يهنئه بشفائه: «كتابي وقد خرجت من البلاء خروج السيف من الجلاء، وبروز البدر من الظلهاء، وقد فارقتني المحنة وهي مفارقٌ لا يُشتاق إليه، وودعتني وهي مودع لا يُبْكَى عليه. فالحمد لله تعالى على محِنة يُجليها، ونعمة يُنيلها ويُوليها. كنت أتوقع أمس كتاب سيدي بالتسلية، واليوم بالتهنئة، فلم يكاتبني في أيام البرحاء بأنهًا غمّته، ولا في أيام الرخاء بأنهًا سرته. وقد اعتذرت عنه إلى نفسي وجادلت عنه قلبي، فقلت: أمّا إخلاله بالأولى؛ فلأنّه شغله الاهتمام بها عن الكلام فيها، وأمّا تعافلُه عن الأخرى؛ فلأنّه أحبّ أنْ يوفّر عَليَّ مرتبة السابق إلى الابتداء، ويقف بنفسه محل الاقتداء؛ لتكونَ نِعَمُ الله تعالى موقوفة من كل جانب عليَّ، ومحفوفة من كل بيئة بي. فإنْ كنتُ أحسنت الاعتذار عن سيدي؛ فليعرف لي حق من كل جانب عليَّ، ومحفوفة من كل بيئة بي. فإنْ كنتُ أسأتُ فليخبرني بعذره؛ فإنّه أعرف مني بسره، وليرضَ مني بأنِّي حاربْتُ عنه قلبي، واعتذرت من ذنبه حتى كأنه ذنبي، وقلت: يا نفس، اعذري أخاك، وخذي منه ما أعطاك، فمع اليوم غدٌ، والعَوْدُ أَهْمَدُ». (")

"- التوقيعات: وهي كلمات قصيرة يكتبها الخليفة أو الوزير أو القائد في ذيل مكتوب يعرض عليه، وتحمل رأيه في إيجاز.

\* من نهاذج التوقيعات ما وقع به الخليفة العباسي الأول أبو العباس السفاح في رقعة قوم شكوا احتباس أرزاقهم، فكتب: «مَنْ صَبَر في الشدَّة شاركَ في النِّعمة». ووقَّع أبو جعفر المنصور على كتاب

<sup>(</sup>۱) تتعهدون: تلزمون. تثابرون: تواظبون وتداومون. تناصف: أن ينصف بعضكم بعضًا. المبرِّز: المتفوق الذي يسبق أقرانه. الفائت: الجهد السابق الذي بينه وبين أقرانه تفاوت كبير. الشأو: الشوط في السباق، ومعنى «لا يدرك شأوه»: لا يوصل إلى غايته. البلاء: الجهد الشديد، ومعنى «لا يوازى بلاؤه»: لا يشابهه أحد في اجتهاده.

عامله بمصر يذكر نقصان النيل، فكتب: «طَهِّرْ عَسْكركَ من الفساد، يُعْطِكَ النيلُ القِيادَ». ووقَّع جعفر ابن يحيى بن خالد البرمكي على شكوى من بعض عاله بقوله: «قد كَثُرَ شاكوكَ، وقلَّ شاكروك، فإمَّا عَدَلْتَ، وإما اعتزلْتَ».

3- الكتابة العلمية: وهي التي تُعالج موضوعات علمية في العلوم الشرعية من حديث وتفسير وفقه، أو علوم اللغة من نحو وصرف وأدب ونقد وبلاغة، أو غيرهما من المجالات العلمية في التاريخ والمنطق والفلسفة. وتتسم الكتابة العلمية بالدقة والوضوح، والبعد عن المجاز، ومخاطبة العقل.

لكن كثيرًا من المؤلفين في شتى المجالات كانوا يتمتعون بموهبة أدبية، وبأسلوب متميز، فكانت كتاباتهم مزيجًا من الكتابة العلمية والأدبية في وقت واحد، ومن أبرز الكتب في العصر العباسي التي تجمع بين العلم والأدب: «البيان والتبيين» للجاحظ، و «الكامل في اللغة والأدب» للمبرد، و «دلائل الإعجاز» لعبد القاهر الجرجاني، و «يتيمة الدهر في محاسن أهل العصر» لأبي منصور الثعالبي... وغيرها.

#### \* ترجمة الجاحظ:

هو أبو عثمان عمرو بن بحر بن محبوب الكناني، الملقب بالجاحظ؛ لجحوظ عينيه أي بروز حدقتهما، ولد عام ١٥٩ هـ بالبصرة، أخذ العلم في البصرة عن شيوخ اللغة والأدب فيها، وكان مشغوفًا بقراءة الكتب، حتى إنَّه كان يقضي معظم وقته بالمكتبات، طُلب الجاحظ للعمل في ديوان الرسائل في عهد الخليفة المأمون، ولكنه لم يمكث فيه سوى ثلاثة أيام، وطلبه الخليفة الواثق لتأديب أولاده، ولكنه استبشع منظره فصرفه، كانت تربطه صداقة بالوزير محمد بن عبد الملك الزيات، فكان يغدق عليه العطاء، حتى إنَّه أعطاه خمسة آلاف دينار بعد تأليفه كتاب (الحيوان)، ظل الجاحظ بالبصرة حتى توفي بها عام ٢٥٥هـ عن بضعة وتسعين عامًا.

ألَّف الجاحظ عددًا كبيرًا من الكتب منها: «الحيوان»، «البيان والتبيين»، «البخلاء»، «المحاسن والأضداد»، إضافة إلى مجموع الرسائل.

\* من نهاذج كتابة الجاحظ رسالته في الحاسد والمحسود: «وَالْحَسَدُ - أَبْقَاكَ اللهُ - دَاءٌ يَنْهَكُ الْحَسَدَ، وَيُفْسِدُ الْوُدَّ، عِلَاجُهُ عَسِرٌ، وَصَاحِبُهُ ضَجِرٌ، وَهُو بَابٌ غَامِضٌ وَأَمْرٌ مُتَعَذِّرٌ، وَمَا ظَهَرَ مِنْهُ فَلَا يُدَاوَى، وَمَا بَطَنَ مِنْهُ فَمُدَاوِيهِ فِي عَنَاءٍ، وَلِذَلِكَ قَالَ النَّبِيُّ عَلَيْهِ: «دَبَّ إِلَيْكُمْ دَاءُ الْأُمَمِ مِنْ قَبْلِكُمْ: الْحَسَدُ وَالْبَغْضَاءُ» (() وَقَالَ بَعْضُهُمْ: صَاحِبُ لَيْلٍ، النَّاسِ أَقَلُّ عَفْلَةً؟ فَقَالَ بَعْضُهُمْ: صَاحِبُ لَيْلٍ، (١٥٠٠).

إِنَّمَا هَمُّهُ أَنْ يُصْبِحَ، فَقَالَ: إِنَّهُ لَكَذَا وَلَيْسَ كَذَا، وَقَالَ بَعْضُهُمْ: الْـمُسَافِرُ، إِنَّمَا هَمُّهُ أَنْ يَقْطَعَ سَفَرَهُ. فَقَالَ: إِنَّهُ لَكَذَا وَلَيْسَ كَذَا. فَقَالُوا لَهُ: فَأَخْبِرْنَا بِأَقَلِّ النَّاسِ غَفْلَةً. فَقَالَ: الْحُاسِدُ، إِنَّمَا هَمُّهُ أَنْ يَنْزِعَ اللهُ مِنْكَ النَّاعِمَةَ الَّتِي أَعْطَاكَهَا، فَلَا يَغْفُلُ أَبَدًا.

وَمَا أُتِيَ الْمُحْسُودُ مِنْ حَاسِدِهِ إِلَّا مِنْ قِبَلِ فَضْلِ اللهِ عِنْدَهُ وَنِعَمِهِ عَلَيْهِ. قَالَ اللهُ عَزَّ وَجَلَّ: ﴿ أَمَّ يَحُسُدُونَ ٱلنَّاسَ عَلَى مَا ءَاتَنَهُمُ ٱللَّهُ مِن فَضْلِهِ ۚ فَقَدُ ءَاتَيْنَا ٓ ءَالَ إِبْرَهِيمَ ٱلْكِئَبَ وَٱلْحِكُمَةَ وَءَاتَيْنَهُم مُّلُكًا عَظِيمًا ﴾ [النِّسَاء: 35].

وَالْحُسَدُ عَقِيدُ الْكُفْرِ، وَحَلِيفُ الْبَاطِلِ، وَضِدُّ الْحَقِّ، وَحَرْبُ الْبَيَانِ، فَقَدْ ذَمَّ اللهُ أَهْلَ الْكِتَابِ بِهِ فَقَالَ: ﴿ وَدَّ كَثِيرٌ مِّنَ أَهْلِ ٱلْكِنْكِ لَوْ يَرُدُّونَكُم مِّنْ بَعْدِ إِيمَنِكُمْ كُفَّالًا حَسَدًا مِّنْ عِندِ أَنفُسِهِم ﴾ [الْبَقَرَة: ١٠٩].

مِنْهُ تَتَوَلَّدُ الْعَدَاوَةُ، وَهُوَ سَبَبُ كُلِّ قَطِيعَةٍ، وَمُنْتِجُ كُلِّ وَحْشَةٍ، وَمُفَرِّقُ كُلِّ جَمَاعَةٍ، وَقَاطِعُ كُلِّ رَحِمٍ بَيْنَ الْأَقْرِبَاءِ، وَمُحْدِثُ التَّفَرُّقِ بَيْنَ الْقُرَنَاءِ، وَمُلْقِحُ الشَّرِّ بَيْنَ الْخُلَطَاءِ، يَكْمُنُ فِي الصَّدْرِ كُمُونَ النَّارِ فِي الْحَجْر»(''.

# ثالثًا: فن المقامة:

\* المقامة في اللغة: اسم مكان من الفعل (قام)، وكانت تطلق على المجلس الذي يجتمع فيه القوم، وعلى الجهاعة من الناس الذين يضمهم المجلس، ثم أطلقت على الكلام الذي يدور في المجلس على سبيل المجاز المرسل، وعلاقته المحليَّة.

\* واصطلاحًا: هي قصة قصيرة يودعها الكاتب ما يشاء من فكرة أدبية أو فلسفية أو خطرة وجدانية أو لمحة من لمحات الدعابة والمجون.

#### \*مبتكر فن المقامة:

اختلف مؤرخو الأدب في تحديد أول من كتب في فن المقامة، فقال بعضهم: هو العالم اللغوي أبو بكر محمد بن الحسن بن دريد صاحب كتاب «جمهرة اللغة»، وقال بعضهم: هو المطهر الأزدي، وكلا الفريقين أخطأ الطَّريق؛ فروافدُ نشأة المقامة عديدة، ومُبتكر هذا الفنِّ: بديعُ الزَّمان الهمذاني.

\* سبب نشأتها: انتشرت ظاهرة التسول في العصر العباسي، وقد احترف هذه المهنة طائفة سميت

<sup>(</sup>١) رَسَائِلُ الْجَاحِظِ ٣/ ٣ وَمَا بَعْدَهَا.

بالساسانيين، كانوا يستجدون الناس ببعض الشعر، ثم تطور الأمر إلى اختراع هؤلاء الساسانيين قصصًا يحكي فيها الرجل فقره، وما حلَّ به من نكبات، بأسلوب مشوِّق مؤثِّر لينال به عطاء الناس.

\* بناء المقامة: يبني صاحب المقامة مقاماته على هيئة قصص قصيرة، لكل قصَّة بطلٌ واسعُ العلم والأدب، يُمارِسُ الحِيلَ، ويتلوَّنُ ألوانًا، وراوٍ يكشفُ حِيلَهُ، ويروي خَبرَهُ، فالبطلُ في مقامات بديع الزمان الهمذانيِّ أبو الفتح الإسكندريُّ، والراوي عيسى بنُ هشام، والبطلُ في مقامات الحريريِّ أبو زيد السروجيُّ، والراوي الحارثُ بن همام، أما أسلوبها فيقوم غالبًا على السجع، وحشد عدد كبير من المحسنات البديعية، وتضمينها أبياتًا من الشعر، سواءٌ من شعر الكاتب نفسه، أو من التراث الشعري القديم.

# \* القيمة العلمية للمقامات:

- ١- ترسم صورة للعصر بكل أبعاده السياسية والاجتماعية والثقافية.
  - ٢\_ إحياء عدد كبير من مفردات اللغة وأساليبها.
- ٣ ذاع صيتها في عالم الأدب، بل انتقلت من الأدب العربي إلى آداب عالمية.
  - ٤\_ تعدُّ حلقة مهمة من حلقات تطور الفن القصصي عند العرب.
- ٥- إثراء الأدب العربي بنتاج ضخم قام به أدباء مبدعون على مَرِّ التاريخ الأدبي منهم: بديع الزمان الهمذاني، والحريري، والزمخشري، والسيوطي.

## \* ترجمة بديع الزمان الهمذاني:

هو أبو الفضل أحمد بن الحسين بن يحيى الهمذاني الملقب ببديع الزمان، ولد في همذان من بلاد فارس عام (٣٥٨هـ)، أخذ بديع الزمان عن علماء عصره، ومن أبرزهم أبو الحسن أحمد بن فارس صاحب كتاب (مجمل اللغة)، ثم رحل من همذان عام ٣٨٠هـ، وتنقل بين (الري)، و(جرجان)، و(نيسابور)، و(سجستان)، ثم استقر في (هراة) بأفغانستان، وتزوج من ابنة أحد أثريائها، واقتنى عقارًا وضياعًا وأنجب أولادًا، بل كان الناس يقصدونه لطلب شفاعته عند أولياء الأمر. وبها توفي عام ٣٩٨هـ، وهو في الأربعين من عمره.

ترك بديع الزمان ديوان شعر، ورسائل، ومقامات، وكلها من الأدب الإنشائي الذي يقوم على الإبداع الذاتي لا على الوصف والنقد لأدب الآخرين.

# \* نموذج من مقامات بديع الزمان:

## المقامة القردية

«حَدَّثَنَا عِيسَى بْنُ هِشَامٍ قَالَ: بَيْنَا أَنَا بِمَدِينَةِ السَّلَامِ، قَافِلًا مِنَ الْبَلَدِ الْحُرَامِ، أَمِيسُ مَيْسَ الرِّجْلَةِ، عَلَى شَاطِئِ الدِّجْلَةِ، أَتَأَمَّلُ تِلْكَ الطَّرَائِف، وَأَتَقَصَّى تِلْكَ الزَّخَارِف، إِذِ انْتَهَيْتُ إِلَى حَلْقَةِ رِجَالٍ مُزْدَهِينَ يَلْوِي الطَّرَبُ أَعْنَاقَهُمْ، وَيَشُقُّ الضَّحِكُ أَشْدَاقَهُمْ، فَسَاقَنِي الْحِرْصُ إِلَى مَا سَاقَهُمْ، حَتَّى وَقَفْتُ بِمَسْمَعِ يَلْوِي الطَّرَبُ أَعْنَاقَهُمْ، وَيَشُقُّ الضَّحِكُ أَشْدَاقَهُمْ، فَسَاقَنِي الْحُرْصُ إِلَى مَا سَاقَهُمْ، حَتَّى وَقَفْتُ بِمَسْمَعِ صَوْتِ رَجُلٍ دُونَ مَرْأَى وَجْهِهِ لِشِدَّةِ الْهُجْمَةِ، وَفَرْ طِ الزَّحْمَةِ، فَإِذَا هُو قَرَّادٌ يُرَقِّصُ قِرْدَهُ، وَيُضْحِكُ مَنْ عَرْدَهُ، فَرَقُصْ اللُّحَرَّجِ، وَسِرْتُ سَيْرَ الْأَعْرَجِ، فَوْقَ رِقَابِ النَّاسِ، يَلْفِظُنِي عَاتِقُ هَذَا لِسُرَّةِ ذَاكَ، عَنَى الْمُرَقِيقِهِ، وَأَرْهَقَنِي عَاتِقُ هَذَا لِسُرَّةِ ذَاكَ، حَتَّى افْتَرَشْتُ لِيْيَةِ رَجُلَيْنِ، وَقَعَدْتُ بَعْدَ الْأَيْنِ، وَقَدْ أَشْرَقَنِي الْحَجَلُ بِرِيقِهِ، وَأَرْهَقَنِي الْكَانُ بِضِيقِهِ، وَلَوْ الْمَرْقَنِي الْحَجَلُ بِرِيقِهِ، وَأَرْهَقَنِي الْكَانُ بِضِيقِهِ، وَلَوْ الْقَرَّادُ مِنْ شُغْلِهِ، وَانْتَفَضَ المُجْلِسُ عَنْ أَهْلِهِ، قُمْتُ وَقَدْ كَسَانِي الدَّهَشُ حُلَّتَهُ، وَوَقَفْتُ لِأَرَى صُورَتَهُ، فَإِذَا هُوَ – وَالله – أَبُو الْفَتْح الْإِسْكَنْدَرِيُّ. فَقُلْتُ: مَا هَذِهِ الدَّنَاءَةُ وَيْحَكَ! فَأَنْشَأَ يَقُولُ:

الَذَّنْبُ لِلْأَيَّامِ لَا لِي \*\* فَاعْتَبْ عَلَى صَرْفِ اللَّيَالِي اللَّيَالِي بِالْحُمْقِ أَدْرَكْتُ اللَّنيي \*\* وَرَفَلْتُ فِي حُلَلِ الجُهَالِ (١٠)

<sup>(</sup>١) مَدِينَةُ السَّلَامِ: بَغْدَادُ. أَمِيسُ: أَتَبَخْتَرُ. الرِّجْلَةُ: الْبَقْلَةُ الْجُمْقَاءُ؛ لِأَنَّمَا تَنْبُتُ عَلَى طُرُقِ النَّاسِ فَتُدَاسُ وَفِي الْسَايِلِ فَيَقْتَلِعُهَا مَاءُ السَّيْلِ. الْمُحَرَّجُ: الْكَابُ الْمُقَلَّدُ بِالْحِرْجِ؛ أَي: الْوَدَعِ، وَلَا يُقَلَّدُ بِلَلِكَ إِلَّا إِذَا كَانَ مُعَلَّمَا. الْأَيْنُ: التَّعَبُ. اِنْتَفَضَ: اِهْتَزَّ، وَالْمُرَادُ: خَلا. حُلَّةُ السَّيْلِ: اللَّمَائِبُ. الْحُمْقُ: الْمُرَادُ بِهِ هُنَا التَّحَامُقُ وَالتَّبَالُهُ. اللَّمَائِةِ: الْمَصَائِبُ. الْحُمْقُ: الْمُرادُ بِهِ هُنَا التَّحَامُقُ وَالتَّبَالُهُ.

## رابعًا: أهم خصائص النثر في العصر العباسي

- ١- العناية بفصاحة الألفاظ وجزالتها والتأنق في اختيارها، فهجرت الألفاظ الحوشية الغريبة، كما
   هجرت الألفاظ العامية السوقية.
- ٢- العناية بزخرفة الأسلوب بالمحسنات البديعية، وقد كانت المحسنات البديعية قليلة في نتاج الأدباء في العصر العباسي الأول على نحو ما نرى في أسلوب الجاحظ، ثم بدأت تظهر شيئًا فشيئًا حتى وصلت إلى درجة التكلف الممقوت.
- ٣\_ كثرة الاقتباس من القرآن الكريم والسنة النبوية، وتضمين أشعار القدماء، والإشارة إلى الحوادث التاريخية.
- ٤\_ التفخيم والتهويل في سرد ألقاب الملوك والأمراء وأصحاب الشأن، وتخصيص كل مرتبة بلقب خاص.
  - ٥ الاستطراد بعرض المعنى في أكثر من صورة، فكثر السجع، والمزاوجة بالجمل المترادفة.
- ٦- تقسيم الأسلوب إلى فقرات، تطول أحيانًا في رسائل الوصف، وتقصر غالبًا في بقية فنون الرسائل من تهنئة وعتاب وتهديد ... إلخ.
- ٧ ترتيب الأفكار ترتيبًا منطقيًّا بعرض المقدمات ثم النتائج، أو ذكر الدعوى ثم إقامة الدليل عليها، وهذا من آثار التوسع في دراسة المنطق والفلسفة وترجمة كتب الحكمة الفارسية واليونانية.

#### تدريبات

## السؤال الأول: أجب عن الأسئلة الآتية:

١- عرف المقامة لغة واصطلاحًا، وبيِّن الرأي الراجح في مبتكرها، مع ذكر فقرة مما تحفظ من المقامة القردية.

٢- اكتب مقالًا محتصرًا في ترجمة «الجاحظ» تُصوِّر فيه مكانته في النثر العربي.

٣ ما أبرز السمات الفنية للنثر في العصر العباسي؟

«يعدُّ فن التوقيعات من أعظم الفنون دلالة على روعة الإيجاز في البيان العربي» اشرح هذه العبارة، مُعَرِّفًا فن التوقيعات، ومُستشهِدًا بنموذجين مما تحفظ.

# السؤال الثاني: علِّلْ لما يأتي:

١- بلوغ الخطابة أوج ازدهارها في صدر العصر العباسي.

٢\_ ظهور فن المقامة في العصر العباسي.

٣\_ الأهمية العلمية للمقامات الأدبية.

٤\_ عودة الجاحظ من بلاط الخليفة الواثق.

## السؤال الثالث: اختر الإجابة الصحيحة من البدائل المطروحة بين القوسين:

١ من مؤلفات الجاحظ كتاب: (الشعر والشعراء ـ البيان والتبيين ـ دلائل الإعجاز).

٢\_ توفي بديع الزمان الهمذاني في مدينة (الري \_ جرجان \_ هراة).

٣\_ عاش ابن نباتة الخطيب في (مصر \_ الشام \_ اليمن).

٤\_ مؤلِّف كتاب «أدب الكاتب» هو (ابن قتيبة \_ الجاحظ \_ عبد القاهر الجرجاني).

# السؤال الرابع: ضع علامة $(\forall)$ أمام العبارة الصحيحة، وعلامة $(\times)$ أمام العبارة غير الصحيحة فيها يأتي:

١- كان الجاحظ صديقًا للوزير محمد بن عبد الملك الزيات.

٢- البطل في مقامات بديع الزمان هو عيسى بن هشام.

٣\_ ضعفت الخطابة في أواخر العصر العباسي. ( )

|          | (       | )         | ٤_ تعد رسائل التهنئة بالمولود من الرسائل الديوانية. |  |  |  |  |
|----------|---------|-----------|-----------------------------------------------------|--|--|--|--|
|          | (       | )         | ٥_ أخذ العرب صناعة الدواوين عن الفرس.               |  |  |  |  |
|          |         |           | السؤال الخامس: أكمل مكان النقط في الجمل الآتية:     |  |  |  |  |
|          | ••••    | • • • • • | ١_ الرسالة الديوانية هي                             |  |  |  |  |
| 6        | • • • • |           | ٢_ من الكتب التي جمعت بين العلم والأدب              |  |  |  |  |
| <b>.</b> |         |           | ٣ من أبرز كُتَّاب المقامات بعد بديع الزمان الهمذاني |  |  |  |  |
|          |         |           |                                                     |  |  |  |  |
| 6        |         |           | ٤ من أبرز الخطباء في العصر العباسي،،                |  |  |  |  |
| * * *    |         |           |                                                     |  |  |  |  |

#### إثراءات

#### \* تذكر ما يأتى:

- الشاعر الملقب بصريع الغواني هو مسلم بن الوليد.
- الشاعر الملقب برهين المحبسين هو أبو العلاء المعري؛ والمحبسان هما عماه ولزومه بيته، وقد أضاف إليهما محبسًا ثالثًا هو سجن فلسفى غير مرئيٍّ؛ حيث قال:

أراني في النَّلاثة من سُجون \*\* فلا تسألْ عن الخبر النَّبيثِ لِفَقْدي ناظِري ولُرُومِ بَيْتِي \*\* وكُونِ النَّفْسِ في الجَسَدِ الْحَبِيثِ

- الطائيان هما: أبو تمام والبحترى؛ لأنهم ينتميان إلى قبيلة طيع.
- الشاعر الملقب بالمُرَعَّث هو بشار بن بُرد؛ لأنه كان في أذنه وهو صغير رعاث جمع (رعثة) وهو القرط.
- المتنبي أقام في مصر أربع سنوات في زمن كافور الإخشيدي، وقد مدحه في البداية، ثم هجاه في النهاية.
  - لم يدَّع المتنبى النبوة؛ ولكنَّها فرية ألصقها به خصومه للتقليل من مكانته.
- عاصر المتنبي عددًا كبيرًا من الشعراء، ولكن شهرته قلَّلت من ذكرهم، منهم: أبو فراس الحمداني، الصنوبري، السري الرفاء وغيرهم.
- قالوا: بدأت الكتابة بعبد الحميد وختمت بابن العميد. والأول هو عبد الحميد بن يحيى كاتب الأمويين، وقد قُتِل مع مروان بن محمد آخر خلفاء بني أمية، والثاني هو محمد بن الحسين من أهل خراسان، عاش في القرن الرابع الهجري. وليس معنى المقولة أنَّ الكتابة كانت غير موجودة قبل الأول وانتهت بوفاة الثانى؛ ولكنها تشير إلى تميزهما بين الكُتَّاب.
- لقب الجاحظ بهذا اللقب لجحوظ عينيه، ولقب ابن العميد بالجاحظ الثاني؛ لاقتداره في فنون الكتابة تشبيهًا له بالجاحظ.
- الراوي في مقامات بديع الزمان الهمذاني هو عيسى بن هشام، والبطل هو أبو الفتح السكندري، بينها الراوي في مقامات الحريري هو الحارث بن همام، والبطل هو أبو زيد السروجي، وكلها شخصيات خيالية من اختراع المؤلفين.

# الدرس السادس في الرثاء لأبي تمام

#### أهداف الدرس:

# بنهاية الدرس يتوقع أن يكون الطالب قادرًا على أنْ:

- ١ يذكر ترجمة لأبي تمام.
- ٢\_ يذكر مناسبة قصيدة أبي تمام التي مطلعها: (كَذا فَليَجِلَّ الْخَطْبُ وَليَفدَح الأَمرُ ...).
  - ٣- يشرح الأبيات المختارة من القصيدة بأسلوبه الخاص.
    - ٤\_ يحدد سمات شخصية الشاعر وخصائص أسلوبه.
      - ٥ يذكر أثر البيئة في النص.
      - ٦- يستخرج مظاهر الجمال من النص المختار.
        - ٧ يحفظ خمسة أبيات من القصيدة.

كَذَا فَلْيَجِلَّ الْخَطِّ وَلِيَفْدَحِ الْأَمْرُ \*\* فَلْيسَ لِعَيْ لَمْ يَفِضْ مَا وُهَا عُذْرُ ('' تُوفِّ يَّ سِبَ الآمالُ بَعدَ كُمَّ لِ \*\* وَأَصبَحَ فِي شُغلٍ عَنِ السَّفَرِ السَّفْرُ السَّفْرُ السَّفْرُ السَّفْرُ السَّفْرُ السَّفْرُ السَّفْرُ السَّفُرُ ('' وَما كَانَ إِلا مَالَ مَن قَلَ مَالُهُ \*\* وَذُخرً الِمَن أَمسى وَلَيسَ لَهُ ذُخرُ ('' وَما كَانَ يَدري جُمِتَدي جودٍ كَفِّهِ \*\* إِذَا مَا استَهَلَّت أَنَّهُ خُلِقَ العُسرُ ('' وَما كَانَ يَدري جُمِتَدي جودٍ كَفِّهِ \*\* فِجاجُ سَبيلِ اللَّهِ وَانتُغَرَ الثَّغرُ ('' فَتَى مَن عُطِّلَت لَهُ \*\* فِجاجُ سَبيلِ اللَّهِ وَانتُغَرَ الثَّغرُ ('' فَتَى مَاتَ بَينَ الضَّرِ فِ وَالطَّعنِ مِيتَةً \*\* تَقُومُ مَقَامَ النَّصِرِ إِذْ فَاتَهُ النَّصْرُ الْ فَانَهُ النَّصْرِ الْ فَانَهُ النَّصْرُ الْ فَانَهُ النَّصْرِ الْ فَانَهُ النَّصْرُ الْ فَانَهُ النَّصْرُ الْ فَانَهُ النَّصْرُ الْ فَانَهُ النَّصْرُ الْ فَانَهُ النَّعْرُ ('' وَالطَّعنِ مِيتَةً \*\* تَقُومُ مَقَامَ النَّصِرِ إِذْ فَانَهُ النَّصْرُ الْ فَانَهُ النَّصْرِ الْ فَانَهُ النَّصْرُ الْ فَانَهُ النَّصْرُ الْ فَانَهُ النَّصْرُ الْ فَانَهُ النَّعْرُ الْ الْعَرْ مِيتَةً الْأَوْلِ الْسَتَهُ الْأَنْهُ الْعُلَالِيْ لَا الْعَلْمُ الْمَالِي اللَّهُ الْعُرْ الْعُلْمُ الْعُلْمُ اللَّهُ الْمُالِعُونُ مِيتَةً الْعُلْمُ الْمُعُلِّلُ الْعُلْمُ الْمُعْرِيْلُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْمُعْرَالْمُ الْمُلْعُولُ الْمَائِقُومُ الْمُعُولُ الْمَالِقُومُ الْمُعْرَالُ النَّعْرُ الْمُعُلِمُ الْمُعْرِقُ الْمُلْعُ الْمُعْرَالُ الْمُلْعُلِمُ الْمُعُولُ الْمُعُولُ الْمُلْعُلُولُ الْمُلْعُلِمُ الْمُلْعُلُمُ الْمُعُولُ الْمُلْعُلُمُ الْمُ الْمُعُولُ الْمُلْعُلِمُ الْمُعُلِمُ الْمُعُلِمُ الْمُعُلِمُ الْمُعُلِمُ الْمُعُلِمُ الْمُعْمِلِي الْمُلْعُ الْمُلْعُلِمُ الْمُعُلِمُ الْمُعُلِمُ الْمُعُلِمُ الْمُ الْمُعُلِمُ الْمُعُلِمُ الْمُلْعُلِمُ الْمُعُلِم

<sup>(</sup>١) فليجلَّ، فليفدح: فليَعْظُم، ويجوز فيهم كسر اللام وفتحها للتخلص من التقاء الساكنين، والكسر أجود.

<sup>(</sup>٢) السِّفْر بسكون الفاء: المسافر، ويطلق على المفرد والجمع.

<sup>(</sup>٣) إلذُّخْر: ما يدخر لوقت الحاجة من مال وسلاح، ومنه ذخيرة الحرب، وهي العُدة.

<sup>(</sup>٤) مُجتدِى: طالب الجدا أو الجدوى، بمعنى النفع والعطاء. استهلت: اشتد انصباب عطائها.

<sup>(</sup>٥) فجاج: جمع فجّ، وهو الطريق الواسع. انثغر: انفتح، والثغر: موضع هجوم الأعداء.

<sup>(</sup>٦) فاضت عينه: سال دمعها بغزارة.

<sup>(</sup>٧) الضرب بالسيف، والطعن بالرمح.

وَما ماتَ حَتّى ماتَ مَضرِبُ سَيفِهِ \*\* مِنَ الضَّربِ وَاعتَلَّت عَلَيهِ القَناالسُّمْرُ (۱) وَقَد كانَ فَوتُ المَوتِ سَهلًا فَرَدَّهُ \*\* إِلَيهِ الحِفاظُ السَّمُرُّ وَالْحُلُقُ الوَعْرُ (۲) وَقَد كانَ فَوتُ المَوتِ سَهلًا فَرَدَّهُ \*\* هو الكُفْرُ يومَ الرَّوعِ أو دونه الكُفْرُ (۳) ونفسُ تعافُ العارَحتَّى كأنَّهُ \*\* هو الكُفْرُ يومَ الرَّوعِ أو دونه الكُفْرُ (۳)

#### \* التعريف بالشاعر:

هو حبيب بن أوس الطائي، ولد عام ١٨٨ه في قرية جاسم (من قرى حوران بسورية)، عندما ترعرع أبو تمام سافر إلى مصر فكان يسقي الماء بجامع عمرو بن العاص، وهو يومئذ مكتظ بحلقات العلم، فاستمع إلى الشيوخ، وتلقى عنهم دروسًا في اللغة والنحو والأدب وعلوم الدين، كما حفظ كثيرًا من الشعر، حتى أبدع فيه، وتفرد فيه بعبقرية نادرة فأصبح شاعرًا مطبوعًا لطيف المعاني له إبداعات تفرد بها، عاد أبو تمام إلى موطنه عام ٢١٤هـ، فوجد المآتم منصوبة لفقيد طيّع «محمد بن مُحَيْد الطوسي» الذي قتله جماعة من أنصار «بابك الخُرَّمى» فرثاه أبو تمام بعينيته الرائعة:

# أصمَّ بك الناعي وإنْ كانَ أَسْمَعًا \*\* وأصبحَ مَغْنَى الجودِ بعدكَ بلْقَعَا (٤)

ومن هنا بدأ نجمه يلمع، حتى صار من أبرز شعراء عصره، فاستدعاه المعتصم إلى بغداد، فصار من المقربين له، وخصه بأصفى مدائحه، ثمَّ ولَّاه بريد الموصل، فبقي فيها سنتين حتى مات سنة ٢٣١هـ عن ثلاثة وأربعين عامًا.

من أروع قصائد أبي تمام قصيدته في فتح «عمورية»، تلك المدينة الحصينة التي فتحها المعتصم استجابة لصوت أسيرة مسلمة نادت «وامعتصماه»، فحرَّك الجيش في زمن الشتاء رغم شدة البرودة، ولم يستمع إلى أقوال المنجِّمين الذين زعموا أنَّ الطالع ليس في صالحه، وقد عرَّض أبو تمام بأكاذيب هؤلاء المنجِّمين في مطلع القصيدة حيث قال:

السَّيْفُ أَصدَقُ أَنباءً مِنَ الكُتُبِ \*\* في حَدِّهِ الحَدُّ بَينَ الجِدِّ وَاللَّعِبِ بيضُ الصَّفائِحِ لاسودُ الصَّحائِفِ في \*\* مُتُونِهِنَّ جَلاءُ الشَّكِّ وَالرِّيبِ بيضُ الصَّفائِحِ لاسودُ الصَّحائِفِ في \*\* مُتُونِهِنَّ جَلاءُ الشَّكِ الشَّعَةِ الشُّهُبِ (\*) وَالعِلمُ في شُهُبِ الأَرماح لامِعةً \*\* بَينَ الخَميسَينِ لا في السَّبعَةِ الشُّهُبِ (\*)

<sup>(</sup>١) مضرب السيف: حده، اعتلت عليه: تكاثرت عليه حتى عاقته عن الحركة.

<sup>(</sup>٢) الحِفاظ: الدفاع عن المحارم في المعركة. الوَّعْر: الصُّلب الشديد.

<sup>(</sup>٣) تعاف: تكره. العار: كل ما يلزم منه سباب أو عيب. الروع: الحرب والفزع الشديد.

<sup>(</sup>٤) الناعي: من يعلن خبر الموت، مُغنى: المُغنى: المكان الطيب الذي يستغني أهله بالإقامة فيه عن غيره، البلْقع: المكان الخالي. والمعنى أنَّ خبر الوفاة لما وصل إلى آذاننا أصابها بالصمم، وحول أرض الكرم إلى صحراء خالية.

<sup>(</sup>٥) حدِّه: جانب السيف الذّي يقطع. الحدُّ: الفصل. بيض الصفائح: السيوف البيضاء اللامعة. سود الصحائف: كتب المنجّمين. متون:

#### \* مناسبة القصيدة:

رثى أبو تمام بهذه القصيدة القائد البارع محمد بن حميد الطوسي، وهو من كبار قادة جيوش الخليفة المأمون العباسي، حيث استعان به في مقاتلة الخارجين عليه، وبخاصة «بابك الخُرَّمي» الذي ادعى الألوهية، وانضمَّ إلى دعوته كثير من الناس، فأبلى الرجل في قتاله بلاء حسنًا، لكن جماعة من أصحاب «بابك الخُرَّمي» نصبوا له كمينًا عام ٢١٤هـ، وخرجوا عليهم بغتة ففر معظم أصحابه، لكنَّه صمد أمامهم وقاتلهم قتالًا شديدًا حتى انكسرت في يده تسعة سيوف، ولما يئسوا من قتله احتالوا بأن ضربوا فرسه بالرُّمح فسقط إلى الأرض، فاجتمعوا عليه وقتلوه.

وقد حزن الخليفة المأمون على موته حزنًا شديدًا، وقد رثاه عدد كبير من الشعراء بمراثٍ رائعة، لكن أخلدها وأروعها بلا منازع رائية أبي تمام.

#### \* المعنى العام:

يقول الشاعر: إنَّ مصابنا في محمد بن مُحمَيد مصابُّ كبيرٌ فادح، وإنَّ العيون يجب أن تبكي عليه جميعًا، ولا عذر لأحد في ترك البكاء. ولم لا؟ فقد ماتت آمالنا في النصر بل في الحياة من بعده، وانشغل المسافرون عن رحلتهم لما سمعوا هذا النبأ المؤلم. لقد كان الرجل جوادًا كريبًا، فكل فقير معدم يعتمد على الله ثم عليه، فهاله مال للفقراء، ومدخراته من مال وسلاح كأنها في خزانة من لا يجدون شيئًا منها، حتى إنَّ هؤلاء الفقراء الذين تعودوا على سؤاله ظنُّوا أنَّ العسر والحاجة لا وجود لهما في الحياة.

إنّنا نحتسب عند الله ذلك البطل الشهيد الذي عطلت بموته الفتوحات، بل انفتحت الثغور أمام غارات الأعداء بعدما مات حاميها، والحقيقة أنّ القبائل كافة تبكي على فراقه بالدماء بدلًا من الدموع، ولكن آثاره الطيبة وفتوحاته الخالدة تضحك وتستبشر بترديد هذه الأخبار، كيف لا والرجل حاز الشهادة في سبيل الله، ومات مقبلًا غير مدبر؟! وهذا لون من ألوان النصر. لقد أثبت الرجل في الميدان شجاعة بالغة، وقاوم حتى تكسر سيفه، واجتمعت عليه رماح الأعداء من كل ناحية، وقد كان من السهل عليه الفرار، لكنّه يعدُّ الفرار عارًا شنيعًا، فهو عنده كالكفر أو أشد من الكفر.

#### \* مظاهر الجمال:

١ بدأ الْقصيدة بقوله: (كذا) هو من المطالع الغريبة، إشارةً إلى أنَّ هذا القائد مات ميتة فريدة،

جمع متن وهو حدُّ السيف. جلاء: ذهاب. الريب: جمع ريبة وهي الظن والتهمة. الأرماح: جمع رمح. الخميسين: الجيشين. السبعة الشهب: النجوم التي يقرأ فيها المنجمون الطالع ونحوه.

وينبغي أن تكون حالته هي المشبه بها فى كل مصاب جليل. وفي قوله: (فليجل)، (وليفدح) جاء المضارع مقترنًا بلام الأمر؛ ليدل على التفخيم والتهويل. وجاءت كلمة (عذر) نكرة؛ لإفادة العموم والشمول.

٢- وفي قوله: (توفيت الآمال) استعارة مكنية؛ حيث شَبّه الآمال بإنسان يموت، وفائدتها تشخيص المعنوي، وعرضه في صورة حسيَّة مجسَّمة. وقوله: (وأصبح في شغل عن السَّفر السَّفر) كناية عن الذهول من هول المصيبة، وبين قوله: (السَّفر - السَّفْر) جناس غير تام يعطي الكلام جرسًا موسيقيًّا عذبًا، ويلفت النظر إلى المفارقة المعنوية بين اللفظين.

٣\_ وفي قوله: (ما كان إلا مال..) قصر، طريقه النفى والاستثناء، ويفيد التأكيد والتخصيص.

٤ وفي قوله: (استهلّت) استعارة تصر يحية تبعية؛ حيث شَبّه تدفق العطاء من يد الممدوح بانصباب المطر من السحاب.

٥ كلمة (ألا) أداة استفتاح وتنبيه، تدل على أهمية ما بعدها.

٦- جاءت كلمة (فتى) نكرة للتفخيم والتعظيم، كأنَّه الجامع لكل صفات الفتوُّة، وفي البيت إيجاز بالحذف؛ حيث حذف المبتدأ (هو) للمسارعة إلى المطلوب.

وفي قوله: (فاضت عيون قبيلة دمًا) كناية عن نفاد الدمع من كثرة البكاء.

وفى قوله: (ضحكت عنه الأحاديث) استعارة مكنية؛ حيث شَبَّه الأحاديث بإنسان يضحك، وفائدتها تشخيص المعنوى.

وبين قوله: (فاضت عيون قبيلة دمًا، وضحكت) طباق يُبرز المعنى ويوضحه.

٧ و في قوله: (مات بين الطعن والضرب) كناية عن الشجاعة والتوكيد بالمصدر.

وتنكيره في قوله: (مات ... ميتة) يدل على تعظيم هذه الميتة، ولا عجب فهي تقوم مقام النصر.

٨ و في قوله: (مات مضرب سيفه) استعارة مكنية؛ حيثُ صوَّر مضرب السيف بشخص يموت.

٩- وفي قوله: (قد كان فوت الموت سهاً) جاء التوكيد بقد؛ ليدل على تحقق حصول فرصة الهرب، لكنّه هو الذي رفض رفضًا قاطعًا. وفي قوله: (فوت - الموت) جناس غير تام، يعطي الكلام جرسًا موسيقيًّا عذبًا.

وفي قوله: (الحفاظ المرّ) استعارة مكنية؛ حيث شبَّه الحفاظ في صعوبته بالشراب المر، ولكنه تعاطى هذا الشراب كما يتعاطى المريض الدواء المرّ.

وفي قوله: (الخلق الوعر) استعارة مكنية تصور الخلق الشديد مكانًا وعرًا، وهي توحي بكثرة تحمله المشقَّات.

• ١-وفي قوله: (كأنَّه هو الكفر) تشبيه الفرار بالكفر يوحي بقبح صورة عار الفرار عند ذلك القائد، وقد استخدم أداة التشبيه (كأنَّ) للدلالة على قرب الشبه بين الطرفين.

وفي قوله: (أو دونه الكفر) مبالغة في تقبيح صورة الفرار، وأنه عار ما بعده عار.

#### التعليق على النص

# أولًا: شخصية الشاعر من خلال النص:

- ١- شاعر مرهف الأحاسيس فياض المشاعر.
- ٢\_ شاعر يعتز بأبطال قومه وقبيلته، بدليل حزنه الشديد على فقد هذا البطل.
  - ٣ شاعر مناضل يرى أن الموت في عزِّ خير من الحياة في ذل.

# ثانيًا: خصائص أسلوب الشاعر من خلال النص:

- ١- اعتمد على الأسلوب الخبرى ليفيد التقرير والتوكيد.
- ٢- اعتمد على المحسنات البديعية، على الرغم من أن المقام مقام رثاء؛ وذلك لأن أبا تمام من أوائل
   من عرفوا بالصنعة البديعية.
  - ٣\_ روعة التصوير، ودقة التعبير.

# ثالثًا: أثر البيئة في النص:

- ١ انتشار الرثاء القبلي والقومي.
- ٧- وجود ثورات على الحكام في العصر العباسي.
- ٣ قيام الحروب بين جيوش الدولة والخارجين عليها.

#### رابعًا: العاطفة:

عاطفة الشاعر في هذه القصيدة صادقة تمامًا، فقد أدَّى استشهاد محمد بن حميد إلى حالة من الحزن العارم؛ حيث بكاه الخليفة، واجتمع الناس يبكونه في شوارع بغداد، إذ كانت وفاته زلزالًا عنيفًا هزَّ أركان الدولة العباسية، فلا عجب أن يحزن عليه شاعر ينتمي إلى قبيلته، وليس في القصيدة شبهة تكسُّب أو رغبة في العطاء؛ لأن الرجل قد مات.

#### خامسًا: التعبير والتصوير:

تنطق القصيدة بعبقرية أبي تمام في اختيار الألفاظ، وتشكيل الصور الفنية، والاستفادة من الأساليب البلاغية بكامل طاقاتها الجماليَّة .

#### سادسًا: الموسيقي:

اختار أبو تمام لقصيدته بحر الطويل بتفعيلاته الممتدة (فعولن مفاعيلن) أربع مرات في كل بيت؛ ليستوعب معاني الحزن والحسرة التي عمَّت الأمة بأسرها.

وفي قوله: (الأمرُ – عذرُ) في مطلع القصيدة تصريعٌ، وهو اتِّفاق آخر الشَّطر الأول مع آخر الشَّطر الثَّطر الثَّاني؛ مع التغيير في حكم العروض، وهذا يُعطي الكلامَ جرسًا موسيقيًّا متميزًا، ويلفتُ الذِّهن إلى موسيقى الوزن والقافية من أوَّل وَهْلة.

واختار حرف الروي (الراء) لسهولته وكثرة تردده في كلام العرب، مما مكنه من إرسال القول على فطرته دون تكلف، والتكرار الذي هو صفة من صفات الراء يشير إلى تردد الحسرات في فؤاده بلا توقف.

وهناك موسيقى داخلية تتمثل في اختيار الألفاظ المناسبة في مواضعها، وبعض المحسنات البديعية من طباق وجناس، مما جعل القصيدة صالحة للتلحين، ولا عجب فقد غَنَتها (عريب) جارية المأمون لما مات أخوه أبو عيسى بألحان النياح، فبكى المأمون بكاء شديدًا، وبكى جميع الحاضرين.

#### تدريبات

#### السؤال الأول:

كَذَا فَلِيَجِلَّ الْخَطِّ وَلِيَفَدَحِ الْأَمْرُ \*\* فَلَيسَ لِعَيْ لَم يَفِضْ مَا وُهَا عُذْرُ تُوفِّ يَتِ الآمالُ بَعدَ مُحَمَّدٍ \*\* وَأَصبَحَ في شُغلٍ عَنِ السَّفَرِ السَّفُرُ السَّفُرُ السَّفُرُ السَّفُرُ السَّفُرُ السَّفُرُ وَمَا كَانَ إِلا مَالَ مَن قَلَّ مَالُهُ \*\* وَذُخرًا لِمَن أَمسى وَلَيسَ لَهُ ذُخرُ

- ١) لمن النص؟ وما عنوانه؟ وما مناسبة القصيدة؟
  - ٢) اشرح الأبيات شرحًا أدبيًّا بأسلوبك.
  - ٣) هات معنى ما تحته خط في الأبيات السابقة.
    - ٤) ماذا أفاد قوله: «كذا» في مطلع القصيدة؟
      - ٥) بين ما في الأبيات من مظاهر جمال.

# السؤال الثاني:

وَما كَانَ يَدري مُجتَدي جودِ كَفِّهِ \*\* إِذا ما استَهَلَّت أَنَّهُ خُلِقَ العُسرُ السَّهَ النَّعُرُ الثَّعُرُ الثَّعُر فَاتَهُ النَّعُر إِذَ فَاتَهُ النَّصُرِ إِذَ فَاتَهُ النَّصُرِ إِذَ فَاتَهُ النَّصُرِ الفَّرِ وَالطَّعنِ مِيتَةً \*\* تَعُومُ مَقَامَ النَّصرِ إِذَ فَاتَهُ النَّصْرِ

- ١) ضع عنوانًا مناسبًا للأبيات السابقة.
  - ٢) اشرح الأبيات بأسلوبك.
  - ٣) اكتب بيتين بعد الأبيات السابقة.
- ٤) هات معاني الكلمات التي تحتها خط في الأبيات.
  - ٥) اختر الصواب مما بين القوسين فيها يأتي:
- جمع كلمة «كف» (كفوف ـ أكف ـ كلاهما صحيح).

٢. جمع كلمة «فتى»

٣. تنكير كلمة «فتى» يفيد (التفخيم والتعظيم ـ العموم والشمول ـ التحقير).

٦) ما الفرق بين الضرب والطعن؟

٧) استخرج من البيت الثالث استعارة، وبيِّن نوعها، وبم توحى؟

#### السؤال الثالث:

وَما ماتَ حَتَّى ماتَ مَضرِبُ سَيفِهِ \*\* مِنَ الضَّربِ وَاعتَلَّت عَلَيهِ القَنا السُّمْرُ وَما ماتَ حَتَّى ماتَ مَضرِبُ سَيفِهِ \*\* إِلَيهِ الحِفاظُ المُرُّ وَالخُلُقُ الوَعْرُ وَقَد كَانَ فَوتُ المَوتِ سَهلًا فَرَدَّهُ \*\* إِلَيهِ الحِفاظُ المُرُّ وَالخُلُقُ الوَعْرُ وَلَا خُلُقُ الوَعْرُ وَلَا المُثَلُّ وَالمُفرُ يَومَ الرَّوْعِ أَو دونَهُ الكُفرُ وَنَا الكُفرُ يَومَ الرَّوْعِ أَو دونَهُ الكُفرُ

# (أ) اختر الصواب ممَّا بين القوسين:

۱\_ « مضرب سيفه » (حد السيف ـ بريق السيف ـ قوة السيف).

٢\_ « الحفاظ» (المحافظة على المال \_ الدفاع عن المحارم \_ حفظ الشعر).

٣ « الوعر » مضادها: (الأخضر \_ الصعب \_ السمح).

٤\_ بين «فوت، والموت» (طباق\_جناس تام\_جناس ناقص).

(ب) اشرح الأبيات بأسلوبك.

(ج) هات من الأبيات تشبيهًا ووضحه.

#### الدرس السابع

# في الاستعطاف للمتنبي

#### أهداف الدرس:

بنهاية الدرس يتوقع أن يكون الطالب قادرًا على أنْ:

١ يذكر ترجمة موجزة لأبي الطيب المتنبى.

٢ يذكر المناسبة التي أدت إلى قول المتنبى قصيدته في الاستعطاف.

٣ يشرح الأبيات المختارة من القصيدة بأسلوبه الخاص.

٤\_ يحدد سيات شخصية الشاعر وخصائص أسلوبه.

٥ ـ يذكر أثر البيئة في النص.

٦- يستخرج مظاهر الجهال من النص المختار.

٧\_ يحفظ خمسة أبيات من القصيدة.

تَرَقَّق أَيُّهَا المَولى عَلَيْهِم \*\* فَإِنَّ الرِّفقَ بِالجاني عِتابُ (١)

وَإِنَّهُمْ عَبِيدُكَ حَيثُ كانوا \*\* إذا تَدعو لِحادِثَةٍ أَجابوا (٢)

وَعَينُ المُخطِئينَ هُمُ وَلَيسوا \*\* بِأَوَّلِ مَعشَر خَطِئُوا فَتابوا (٣)

وَأَنتَ حَياتُهُم غَضِبَت عَلَيهم \*\* وهَجْرُ حَياتِهم لهُمُ عِقابُ

وَما جَهِلَت أَيادِيَكَ البَوادي \*\* وَلَكِن رُبَّا خَفِيَ الصَّوابُ (٤)

وَكَم ذَنبٍ مُوَلِّدُهُ دَلالٌ \*\* وَكَم بُعدٍ مُوَلِّدُهُ اقْتِرابُ (٥)

<sup>(</sup>١) ترفَّق: كن رحيمًا بهم. المولى: السيد. الجاني: المذنب.

<sup>(</sup>٢) حادثة: أمر طارئ. أجابوا: أطاعوا ولبوا النداء.

<sup>(</sup>٣) المخطئين: جمع مخطئ وهو اسم فاعل من الفعل أخطأ بمعنى وقع منه الخطأ دون تعمد، بخلاف خَطِئ في الشطر الثاني فإنها تعني تعمد الوقوع في الخطأ. معشر: كل جماعة متفقين على أمر واحد، والجمع معاشر.

<sup>(</sup>٤) الأيادي: النعم والعطايا. البوادي: جمع بادية والمقصود أهل البادية وهم سكان الصحاري بخلاف الحضر.

<sup>(</sup>٥) مولِّده : مسببه وموجده. دلال : جرأة بسبب الإفراط في الصداقة والمحبة.

وَجُرمٍ جَرَّهُ سُفَسهاءُ قَسومٍ \*\* وَحَلَّ بِغَيرِ جارِمِهِ العَذابُ (۱) وَمَيْسَتُهُمُ بِبَحرٍ مِن حَديدٍ \*\* لَهُ فِي الْبَرِّ خَلفَهُم عُبَابُ (۲) فَمَسَاهُم وَبُسطُهُم عُبَابُ (۳) فَمَسَاهُم وَبُسطُهُم تُرابُ (۳) فَمَسَاهُم وَبُسطُهُم تُرابُ (۳) وَصَبَّحَهُم وَبُسطُهُم تُرابُ (۳) وَمَن فِي كَفِّهِ مِنهُم خِضابُ (۱) وَمَن فِي كَفِّهِ مِنهُم خِضابُ (۱) بنو قَتلى أبيكَ بِأرضِ نَحدٍ \*\* وَمَن أبقى وَأَبقَتهُ الحِرابُ (۰) عَفا عَنهُم وَأَعتَقَهُم صِغارًا \*\* وَفي أعناقِ أَكثرِهِم سِخابُ (۲) وَكُلُّكُم عُلِم اللهِ عُلَيْكُم عُلِم اللهِ الطَلابُ (۷) كَذَا فَليَسِر مَن طَلَبَ الأَعادي \*\* ومثل سراك فليكن الطلابُ (۸) كَذَا فَليَسِر مَن طَلَبَ الأَعادي \*\* ومثل سراك فليكن الطلابُ (۸)

# \* التعريف بالشاعر:

هو أحمد بن الحسين بن عبد الصمد الجُعْفي الكِنْدي، كنيته أبو الطيب، ولقبه المُتنبِّي. ولد في حي (كِنْدة) بالكوفة عام ٣٠٣هـ لأبوين ينتميان إلى أصول يمنية، التحق أبو الطيب بكُتَّاب في الكوفة، وتفتحت موهبته الشعرية وهو في الثامنة من عمره، تنقل بين الشام والعراق حتى استقر به المقام في حلب في بلاط الأمير المجاهد سيف الدولة الحمداني، فاستمرَّ عنده تسع سنوات (٣٣٧ ـ ٣٤٦هـ)، وبسبب كثرة وشايات الخصوم ارتحل إلى مصر فأقام بها أربع سنوات، ابتدأها بمدح كافور الإخشيدي، وختمها بهجائه مُرَّ الهجاء، ثم فرَّ من مصر متخفيًا ليلة عيد الأضحى عام ٥٥٠هـ، فذهب إلى بغداد، ثم انتقل إلى بلاد فارس، وفي طريق عودته عند دير العاقول (بالقرب من بغداد) خرج عليه جماعة من اللصوص بقيادة فاتك بن أبي جهل الأسدي، ولم يكن معه سوى ابنه وغلامه فقتلوهم في أواخر رمضان عام ٢٥٤٤هـ.

<sup>(</sup>١) جُرْم: ذنب. جرَّه: سبَّبه. السفهاء: جمع سفيه وهو الجاهل الأحمق. حلَّ: وقع ونزل. الجارم: المذنب.

<sup>(</sup>٢) بحراً من حديد: جنود على رؤوسهم خوذات الحديد كأنهم ماء البحر في الكثرة. عُباب: معظم ماء البحر.

<sup>(</sup>٣) مسَّاهم: أتاهم في وقت المَّساء. صبَّحهم: نزل بهم في وقت الصباح. بسَّطهم: جمع بساط وهو ما يفرش على الأرض.

<sup>(</sup>٤) القناة: الرمح. الخضاب: الحناء.

<sup>(</sup>٥) الحراب: جمع حربة وهي حديدة مسنونة أقصر من الرمح يرمى بها الأعداء.

<sup>(</sup>٦) سِخاب: قلادة توضع في أعناق الصبيان.

<sup>(</sup>٧) أتى مأتى أبيه: فعل مثل فعله. فعال (بفتح الفاء وكسرها) أي عمل. عجاب: عجيب وغريب.

<sup>(</sup>٨) فليسرِ: من السُّرى وهو السير ليلًا. الأعادي: جمع أعداء، وأعداء جمع عدو.

اشتهر المتنبي بشعر الحكمة؛ حيث مزج بينها وبين الفروسية وطموح نفسه إلى معالي الأمور مما أكسبها السيرورة والخلود، ومن روائع حكمه قوله:

إِذَا غَامَــرْتَ فِي شَرَفٍ مَرُومِ \*\* فَلا تَقْنَعْ بِهَا دُونَ النَّـجُومِ فَطَعْمُ الْمَوْتِ فِي أَمْرٍ حَقيرٍ \*\* كَطَعْمِ اللَّوْتِ فِي أَمْرٍ عَظِيمِ فَطَعْمُ اللَّوْتِ فِي أَمْرٍ عَظِيمِ يَرَى الْجُبَنَاءُ أَنَّ الْعَجْزَ عَقْلٌ \*\* وَتِلْكَ خَدِيعَةُ الطَّبْعِ اللَّئيمِ وَكَمْ مِنْ عَائِبٍ قَوْلًا صحيحًا \*\* وَآفَتُــهُ مِنَ الْفَهْم السَّقِيم (١)

#### \* مناسبة القصيدة:

في عام ٣٤٣هـ تمرَّدت قبيلة بني كلاب التي كانت تسكن في مدينة «بالس» على شاطئ الفرات على حكم سيف الدولة الحمداني أمير الدولة الحمدانية بحلب، وارتكبت من الأعمال ما لا يليق، والأمير منشغل بحروبه ضد الروم، فلما عاد من حربه قرَّر أن يؤدبهم، فلما علموا بمسيره إليهم رحلوا عن ديارهم، لكن الرجل كان لهم بالمرصاد، فتتبعهم حتى أدركهم بين ماءي (الحرارات والغبارات)، فقاتلهم وهزمهم هزيمة منكرة، وقتل عددًا من رجالهم، وسبى عددًا من نسائهم.

وكان المتنبي في ذروة مجده في بلاط سيف الدولة، فأنشد هذه القصيدة يمدحه، ويستعطفه للعفو عن بني كلاب، وتبلغ القصيدة اثنين وأربعين بيتًا، ومطلعها:

#### \* المعنى العام:

يناشد المتنبي سيف الدولة أن يعامل بني كلاب برفق؛ لأنَّ الجاني إذا عومل برفق رجع عن ضلاله؛ وذلك لأنهم عبيدك في أي مكان، ولن يتأخروا عن إجابة طلبك وتلبية دعوتك.

ولا شك أنَّهم مخطئون، ولكنهم ليسوا أول من أخطأوا، فعادة الإنسان الخطأ والنسيان، فليكن من عادتك أن تعفو وتصفح، ويمكن أن تكتفي بهجرهم، وتلك عقوبة كبيرة لهم؛ لأنَّك لهم بمنزلة الحياة، أو بمنزلة الروح من الجسد، وليست هناك عقوبة أشد من هجر الحياة.

<sup>(</sup>١) غامرت: خاطرِت، والمغامرة هي الدخول في المهالك. مِروم: مطلوب. السقيم: المريض.

<sup>(</sup>٢) عبث: استخفُّ. صارمًا: سيفًا. تلم السيف: تكسر حدُّه.

وهؤلاء الكلابيون لا يجهلون فضلك، ولا يجحدون نعمتك عليهم، ولكن العين قد تعمى عن رؤية الصواب، فلعلهم تجرَّؤوا على فَعْلتهم بسبب فرط الدلال، وشدة القرب منك، فكم كان القرب سببًا لإفساد ذات البين، ولكن العدل يقتضي ألا نأخذ غير الجاني، فكيف تجعل إساءة بعض السفهاء سببًا لمعاقبة الجميع؟

لقد هجمت عليهم بجيش جرار كأن رجاله الذين يلبسون الخوذات على رءوسهم، بحر من حديد له أمواجه المتلاطمة من المقاتلين. وقد حل جيشك بديارهم مساءً وهم منعمون على بساط الحرير، وما إن أقبل الصباح حتى كانوا مشردين على وجوههم في الصحاري، وحسبهم ذُلًّا أن يستوي الرجال والنساء في القهر والاستكانة.

ولا تنس أيها الأمير أنَّ هؤلاء المتمردين إما أبناء قوم حاربهم أبوك وأذَّهم وقتل آباءهم، وإما أولئك الأسرى الذين عفا عنهم والدك احتقارًا لشأنهم؛ حيث كانوا أطفالًا صغارًا تعلق القلائد في أعناقهم، فعفا عنهم وأنت أولى الناس بأن تتشبه بأبيك «ومن يشابه أبه فها ظلم».

وفي النهاية معاركك هي المثل الأعلى لمن أراد أن يتعلم فن الحرب، سواء في توقيت البدء أم في إنهاء المعركة.

#### \* مظاهر الجمال:

- ١- في قوله: (ترفقُ) أسلوب إنشائي، نوعه: أمر، وقد خرج عن معناه الحقيقى إلى معنى مجازي وهو الرجاء؛ لأنّه صادر من الأدنى إلى الأعلى؛ وقوله: (أيّها المولى) نداء حذفت أداته للدلالة على قرب المنادَى منه، ومجيء المنادى معرَّفًا بعد (أي) يدل على التعظيم، والكلمة ببنائها تدلُّ على العلو والسيادة.
- ٢\_ وقوله: (فإن الرفق بالجاني عتاب) جملة خبرية مؤكدة بإنَّ تدل على الثبوت والدوام، وهو ما يجعل منها حكمة خالدة ثابتة في كل زمان ومكان.
- ٣ـ وفي قوله: (إذا تدعو لحادثة أجابوا) شرط، يدل على التلازم بين فعلي الشرط والجواب، فمتى
   دعوتهم فلن يتأخروا عن إجابة دعوتك، والبيت تعليل للبيت الأول.
  - ٤\_ وفي قوله: (المخطئين) جاءت اسم فاعل للدلالة على أنهم لم يفعلوا ذلك عمدًا.
    - وفي قوله: (أنت حياتهم) تشبيه بليغ، وفائدته تعظيم مكانة سيف الدولة.

- ٦- وفي قوله: (البوادي) إيجاز بحذف المضاف والتقدير "أهل البوادي"، يدل على المبالغة في الإقرار بنعم الرجل، حتى كأنَّ الأرض نفسها تقرُّ بهذه النعم.
- ٧ وفي قوله: (وكم ذنب... وكم بعد) جاءت كمْ خبرية تفيد التكثير للدلالة على شيوع مثل هذه التصرفات بين أهل الأرض، مع الاعتذار عنها بأنَّ سببها الدلال والقرب.
- ٨ وفي قوله: (وجرم جرَّه سفهاء قوم...البيت) تأثر الشاعر بقوله تعالى: ﴿ وَاتَّقُواْ فِتَنَةً لَا تُصِيبَنَّ اللهُ عَلَيْ فَالَهُ وَالْنَفَالَ: ٥٠] اللَّذِينَ ظَلَمُواْ مِنكُمُ خَاصَّكَةً ﴾ [الأنفال: ٢٠]
- 9- وفي قوله: (رميتهم ببحر من حديد) استعارة تصريحية، حيث شَبَّه جنود سيف الدولة بالبحر في الكثرة والإخافة.
- ١-وفي قوله: (وبسطهم حرير) كناية عن العز والغنى والأمان، (وبسطهم تراب) كناية عن الذل والهوان، وبين الشطرين مقابلة.
- 11-وفي قوله: (ومن في كفّه منهم قناة) كناية عن موصوف، وهم الرجال؛ لأنهم هم الذين يحملون السلاح عادة، وقوله: (كمن في كفّه منهم خضاب) كناية عن موصوف وهن النساء؛ لأنهنّ يختضبن بالحناء عادة، والتشبيه يدل على التحقير، فقد صيَّر سيف الدولة الرجال كالنساء في الذل والضعف والاستكانة.
- 17\_وفي قوله: (بنو قتلى أبيك) إيجاز بالحذف، حيث حذف المبتدأ، والتقدير: هؤلاء أو هم، والغرض من الحذف التحقير.
- 17\_وفي قوله: (وفي أعناق أكثرهم سخاب) كناية عن أنهم كانوا أطفالًا؛ لأنَّ العرب كانوا يعلقون التهائم عادة في أعناق الأطفال.
- ١٤ وفي قوله: (أتى مأتى أبيه) تشبيه، أي: فعل مثلما فعل أبوه، فآباؤهم عصوا وتمردوا، وأبوك عفا وصفح، وهذا من عجيب التوافق.
- ٥١ ـ وفي قوله: (كذا فليسر، ومثل سراك) تشبيهان يدلان على تعظيم الممدوح، فقد صار بحكيم تصرفه قدوة وإمامًا لكل المحاربين.

#### التعليق على النص

# أولًا: شخصية الشاعر من خلال النص:

- ١\_ صديق لسيف الدولة الحمداني.
  - ٢\_ بارع في التصوير والتعبير.
    - ٣\_ مثقف واسع الثقافة.
  - ٤\_ يلتمس الأعذار للمخطئين.
- ٥ يعرف تاريخ الملوك مع شعوبهم.

# ثانيًا: خصائص أسلوب الشاعر:

- ١- نوَّع بين الخبر والإنشاء؛ للتقرير والتشويق.
- ٢\_ اعتمد على الترتيب المنطقى في سرد الموضوع.
  - ٣ روعة التصوير، ودقة التعبير.
  - ٤\_ قلة المحسنات البديعية غير المتكلفة.

# ثالثًا: أثر البيئة في النص:

- ١ ـ وجود بعض الشعراء في بلاط الحكام.
- ٢\_ يأخذ الشاعر أحيانًا دور الشفيع بالنسبة لبعض المخطئين.
  - ٣ ـ وجود بعض الثورات على الحاكم.

#### رابعًا: العاطفة:

وقف المتنبي بين يدي سيف الدولة موقف الشفيع الذي يثق بمكانته عند الأمير، ونعتقد أنه كان صادقًا في عاطفته؛ إذ لا يوجد ما يحمله على الكذب والمداهنة من طمع في مغنم أو خوف من عقاب.

## خامسًا: التعبير والتصوير:

وظَّف المتنبي قدراته الشعرية الجبارة في سبيل تحقيق الهدف الذي يصبو إليه من العفو عن بني كلاب، واستعان بجملة من الوسائط التعبيرية والأساليب البلاغية.

# سادسًا: الموسيقى:

اختار المتنبي لقصيدته "بحر الوافر"، ووزنه «مفاعلتن مفاعلتن فعولن» وهو بحر عذب الإيقاع، سهل الحفظ، يتناسب مع موقف الاستعطاف.

حرف الروي هو "الباء"، وهي حرف مجهور شديد مقلقل يتناغم مع دقات طبول الحرب التي يتحدث عنها المتنبي.

استعان المتنبي بألوان من الموسيقى الداخلية متمثلة في المحسنات البديعية غير المتكلفة، ووضع الألفاظ في مواضعها، وتذييل كثير من الأبيات بها يشبه الحكم الخالدة.

#### تدريبات

## السؤال الأول:

تَرَفَّق أَيُّما المَولى عَلَيْهِم \*\* فَإِنَّ الرِّفق بِالجاني عِتابُ وَإِنَّهُمُ عَبِيدُكَ حَيثُ كانوا \*\* إِذا تَدعو لِحادِثَةٍ أَجابوا وَعَينُ المُخطِئينَ هُمُ وَلَيسوا \*\* بِأَوَّلِ مَعشر خَطِئُوا فَتابوا

(أ) من قائل النص؟ وما عنوانه؟ وما مناسبة القصيدة؟

(ب) استخرج من البيت الأول أسلوبين إنشائيَّيْن، واذكر الغرض منهما.

(ج) اكتب بيتين بعد الأبيات السابقة.

(د) استخرج من الأبيات طباقًا، واذكر فائدته.

(هـ) ما علاقة الشطر الثاني بالأول، في البيت الأول؟

(و) هات معنى ما تحته خط في الأبيات.

# السؤال الثاني:

رَمَيْتَهُمُ بِبَحرٍ مِن حَديدٍ \*\* لَهُ فِي البَرِّ خَلفَهُمُ عُبَابُ فَمَسَّاهُم وَبُسطُهُمُ عُبَابُ فَمَسَّاهُم وَبُسطُهُمُ تُرابُ وَصَبَّحَهُم وَبُسطُهُمُ تُرابُ وَمَن فِي كَفِّهِ مِنهُم خِضابُ وَمَن فِي كَفِّهِ مِنهُم خِضابُ

### (أ) اختر الإجابة الصحيحة مما بين القوسين:

۱\_ في قوله: «بحر من حديد» (تشبيه \_ استعارة مكنية \_ استعارة تصريحية).

٢\_ بين شطري البيت الثاني (طباق ـ مقابلة ـ جناس).

٣\_ كلمة «قناة» جمعها (قنا \_ قنوات \_ قنايا).

٤ كلمة «بسط» مفردها (باسط بسطة بساط).

(ب) ضع عنوانًا مناسبًا للأبيات السابقة.

(ج) اشرح البيت الثالث، وبين ما فيه من هجاء.

## السؤال الثالث:

بَنو قَتلى أَبيكَ بِأَرضِ نَجدٍ \*\* وَمَن أَبقى وَأَبقَتهُ الحِرابُ عَفاعَنهُ مِ وَأَعِتَهُ مِ الحِرابُ عَفاعَنهُ مَ وَأَعتَقَهُم صِغارًا \*\* وَفِي أَعناقِ أَكثَرِهِم سِخابُ

# (أ) اختر الإجابة الصحيحة مما بين القوسين:

\_ مفرد كلمة «الحراب» (حرب ـ حربة ـ محراب).

\_ مفرد كلمة «بنو» (بان ـ لبناء ـ ابن).

(ب) فسر المفردات التي تحتها خط.

(ج) في البيت الأول إيجاز، اذكره، ثم بيِّن الغرض منه.

(د) اشرح البيتين شرحًا أدبيًّا.

(هـ) وضِّحْ علاقة البيتين ببيئة الشاعر.

# الدرس الثامن خطبة عيد الفطر للخليفة المأمون

# أهداف الدرس:

# بنهاية الدرس يتوقع أن يكون الطالب قادرًا على أنْ:

١- يذكر ترجمة للخليفة المأمون بن هارون الرشيد.

٧ يذكر مناسبة خطبة الخليفة المأمون.

٣\_ يشرح الخطبة بأسلوبه الخاص.

٤\_ يحدد سمات شخصية الخطيب وخصائص أسلوبه.

٥ يذكر أثر البيئة في النص.

٦- يستخرج مظاهر الجمال من النص المختار.

٧ يحفظ فقرة من الخطبة.

# أورد ابن قتيبة في كتابه (عيون الأخبار) أنَّ الخليفة المأمون خطب في يوم عيد الفطر فقال:

«إنَّ يومَكُمْ هذا يومُ عيدٍ وسُنَّة، وابتهالٍ ورغبةٍ، يومٌ ختَم الله تعالى به صيامَ شهرِ رمضان، وافتتح به حجَّ بيته الحرام، فجعله خاتمة الشهر، وأوَّل أيامِ شهورِ الحَجِّ، وجعله مُعَقِّبًا لِفْروضِ صِيامكمْ، ومُتَنَفَّ لِ قِيامكمْ، أَحَلَّ فيه الطعام لكم، وحرَّم فيه الصيام عليكم، فاطلبوا إلى الله تعالى حوائِجَكُمْ، واستغفروه لتفريطِكُم؛ فإنَّه يُقال: «لا كبيرةَ معَ استغفارٍ، ولا صغيرةَ معَ إصرارٍ»، ثم التكبير والتحميد وذكر النبي والوصية بالتقوى، ثم قال: فاتقوا الله عبادَ الله، وبادِرُوا الأمرَ الذي اعتدلَ فيه يَقينُكُمْ، ولم يَعتضِرُ الشكُ فيهِ أحدًا منكمْ، وهو الموتُ المكتوبُ عليكمْ؛ فإنَّه لا تُستقالُ بَعْدهُ عَثْرَة، ولا تُحطَ قَبْلَهُ تَوبةً.

واعلموا أنَّه لا شيء قبله إلا دونه، ولا شيء بعده إلا فوقه، ولا يُعينُ على جَزَعِهِ وعَلَزه وكَرْبِه، ولا يُعين على القبر وظُلمتِه، وضِيقِه ووحشَتِه، وهولِ مَطْلعِه، ومُساءَلةِ مَلائكتِه، إلا العملُ الصالحُ الذي

أمرَ اللهُ تعالى به، فمَن زلَّتْ عند الموتِ قدمُهُ فقدْ ظهَرتْ نَدَامَتُهُ، وفاتَتْهُ استقالَتُهُ، ودَعا من الرَّجْعَةِ إلى ما لا يُجَابُ إليه، وبَذَلَ مِنَ الفِدْيةِ ما لا يُقْبَلُ منْهُ.

فالله الله عباد الله ، فكونوا قومًا سألوا الرَّجْعة فأُعْطُوها؛ إذْ مُنِعَها الذين طَلَبوها، فإنَّه ليس يتمنَّى المُتقدِّمون قبلكم إلا هذا المَهلَ المَبْسوطَ لكم، واحذروا ما حذَّركم الله تعالى منه، واتقوا اليومَ الذي يَجْمَعُكم الله فيه لوضْع مَوازينِكُمْ، ونَشْرِ صُحُفِكُمْ الحافظةِ لأعْالكم، فلْينظُرْ عندما يضعُ في ميزانه مما يَتقُل به، وما يُمِلُّ في صَحيفتِهِ الحافظةِ لما عليهِ ولَهُ، فقدْ حَكَى الله تعالى لكم ما قال المُفرِّطونَ عندَها؛ يَتقُل به، وما يُمِلُّ في صَحيفتِهِ الحافظةِ لما عليهِ ولَهُ، فقدْ حَكَى الله تعالى لكم ما قال المُفرِّطونَ عندَها؛ إذْ طالَ إعراضُهُمْ عَنْها قال: ﴿ وَوُضِعَ ٱلْكِنْبُ فَتَرَى ٱلْمُجْرِمِينَ مُشْفِقِينَ مِمّا فِيهِ ﴾ [الكهف: ٤٩]، وقال: ﴿ وَنُضِعَ ٱلْكِنْبُ فَتَرَى ٱلْمُجْرِمِينَ مُشْفِقِينَ مِمّا فِيهِ ﴾ [الكهف: ٤٩]، وقال:

#### \* التعريف بالخطيب:

هو أبو العباس عبد الله بن هارون الرشيد بن محمد المهدي بن أبي جعفر المنصور، الملقب بالمأمون، سابع الخلفاء العباسيين، وأحد أعظم ملوك الدنيا في عصره، ولد عام ١٧٠هم، وتلقى العلم عن كثير من علماء عصره، فكان عالمًا محدِّفًا لغويًّا، تولى الأمر بعد خلع أخيه الأمين عام ١٩٨هم، وعمل على تقوية دولته سياسيًّا وعلميًّا، فامتدَّ ملكه من الهند وخراسان شرقًا إلى المغرب العربي غربًا، ومَنَّم ما بدأه جده «أبو جعفر المنصور» من ترجمة كتب العلم والفلسفة، حيث كان يرسل الهدايا النفيسة إلى ملوك الروم طالبًا ما لديهم من كتب الفلاسفة، فبعثوا إليه بعدد كبير من كتب أفلاطون وأرسطو وبقراط وجالينوس وإقليدس وغيرهم، فاختار لها المترجمين المَهرة، فترجموها وحضَّ الناس على قراءتها، فقامت دولة الحكمة والفلسفة في أيامه، وأطلق حرية الكلام لأهل الجدل والفلاسفة، مما أدى إلى ظهور فتنة القول بخلق القرآن في أواخر حكمه، حيث امتُحِنَ وعُذِّب بسببها عدد من العلماء على رأسهم الإمام أهد بن حنبل رحمه الله.

كان الخليفة المأمون صالحًا تقيًّا، فقد روي أنَّه تلا في رمضان ثلاثًا وثلاثين ختمة، كما كان فصيحًا مفوَّهًا، نقلت عنه توقيعات بليغة، وعبارات مأثورة، فمن كلامه: «لو عرف الناسُ حُبِّي للعفْوِ لتقرَّبوا إليَّ بالجَرائم»، «معاوية بن أبي سفيان بعمره، وعبد الملك بحجاجه، وأنا بنفسي»، «الناس ثلاثة: رجلٌ منهم مثلُ الغذاء لا بُدَّ منه، ومنهم كالدواء يُحْتَاج إليه في حال المرض، ومنهم كالدَّاء مكروة على كلِّ حَالِ».

<sup>(</sup>١) معقبًا: تاليًا. متنفل: نافلة مقابل الفرض. تفريطكم: تهاونكم وتقصيركم. بادروا: سارعوا. عثرة: خطأ وزلَّة. ولا تستقال بعده عثرة: لا يطلب مغفرة الزلة بعد الموت؛ لفوات زمن التوبة. تحظر: تمنع. العَلَز: الكرب الذي يعاني منه المحتضر عند الموت. المهل: المهلة وهي الفترة الزمنية المتاحة لأمر ما. المبسوط: المتسع. يملُّ: يملي على الكاتب. مشفقين: خائفين.

خرج للغزو فتوفي في قرية «بذندون» من الثغور الشهالية للدولة، وذلك في الثاني عشر من رجب سنة ٢١٨هـ، ثم نقل ابنه جثهانه ليدفن في مدينة طرسوس.

#### \* مناسبة الخطبة:

كان الخلفاء والأمراء في زمن ازدهار الخلافة ورواج سوق العلم والأدب يؤدون خطبة الجمعة بأنفسهم، وقد احتفظت كتب التاريخ والأدب بعدد غير قليل من خطب أصحاب السلطان في عصر صدر الإسلام والعصر الأموي والعصر العباسي، فلا جرم أن يقوم الخليفة المأمون الذي كان عالمًا محدِّثًا وخطيبًا مفوَّهًا بأداء خطبة العيد بنفسه، لكن المصدر الذي احتفظ بالخطبة لم يحدد العام الذي قيلت فيه؛ لكنه من أعوام خلافته يقينًا أي بين عامي (١٩٨ – ٢١٨هـ).

#### \* نظرات أدبية :

\* على الرغم من أنَّ الخطبة من خطب المناسبات الدينية استطاع المأمون أن يخرج بها عن إطار المناسبة، وأن يجمع فيها كثيرًا من المواعظ التي يرى الناس في حاجة إليها، وبخاصة جانب الدنيا التي فتحت أبواب زخارفها على مصراعيها في العصر العباسي، ويوم العيد يلهو فيه الناس عادة، فأراد أن يزجرهم عن السعى الحثيث وراء مباهجها.

\* تضمنت الخطبة عددًا من القيم الدينية والخلقية أهمها: منزلة يوم عيد الفطر، لزوم الاستغفار، أهمية التقوى، المبادرة إلى العمل قبل الموت، يوم القيامة وما فيه من حساب.

\* اللغة التي استخدمها الخليفة المأمون سهلة سلسة ليس فيها كلمة عامية سوى (عَلَزه)، وذلك لأنَّا موجهة إلى عامة الناس.

\* الخطبة قصيرة عملًا بأمر النبي على حيث قال: «إِنَّ طُولَ صَلَاةِ الرَّجُلِ، وَقِصَرَ خُطْبَتِهِ، مَئِنَّةُ مِنْ فِقْهِهِ، فَأَطِيلُوا الصَّلَاةَ، وَاقْصُرُوا الخُطْبَةَ، وَإِنَّ مِنَ الْبَيَانِ لسِحْرًا»(''.

#### مظاهر الجمال:

• في قوله: (إنَّ يومَكُمْ هذا يومُ عيدٍ وسُنَّة...) جملة خبرية تدل على الاستقرار والثبات، فيوم العيد ثابت خبره، ولا يتغير بتبدل الخلفاء.

<sup>(</sup>١) رواه مسلم من حديث عمار بن ياسر والم

العربي ونصوصه تاريخ الأدب العربي ونصوصه

- بين الفرض والنافلة في قوله: (مفْروضِ صِيامكمْ، ومُتَنَفَّلِ قيامكم) طباق، وبين الإعطاء والمنع أيضًا في قوله: (سألوا الرَّجْعة فأُعْطُوها؛ إذْ مُنِعَها الذين طَلَبوها)، يبرز المعنى ويوضحه، ففي المثال الأول يظهر اجتهاع ثوابي الفريضة والنافلة في رمضان، وفي المثال الثانى يبرز الفرق بين التائب الذي بادر إلى التوبة في حياته فنال المغفرة، واللاهي الذي طلب الرجعة بعد الموت فمنع من ذلك.
- وفي قوله: (أحل فيه الطعام لكم، وحرَّم فيه الصيام عليكم) مقابلة، وهي تبرز حال المسلم الطائع الذي كان الصيام عليه مفروضًا والإفطار حرامًا أمس، ثم تبدل الحكم تمامًا يوم العيد.
- وفي قوله: (فاطلبوا، واستغفروه، وبادِرُوا، واعلموا...) إنشاء، نوعه أمر، غرضه النصح والإرشاد، على الرغم من أنها صادرة من الأعلى إلى الأدنى، لكن السياق يدل على أنّها مواعظ من خطيب هدفها النصيحة دون إجبار.
- وفي قوله: (سنة، رغبة)، (استغفار، إصرار)، (عثرة، توبة)، (ظلمته، وحشته) سجع، جاء عفو الخاطر، ولا تنافر بينه وبين المقام.
  - وفى قوله: (زلَّتْ عند الموتِ قدمُهُ) كناية عن الخسران بالتورط في أعمال غير صالحة.
  - وفي قوله: (فالله الله) إغراء، الغرض منه الحث على التمسك بالعمل الصالح الذي يرضى الله.
- وفي قوله: (عبادَ اللهِ) نداء؛ حذفت أداة النداء، والتقدير: يا عباد الله، الغرض منه الدلالة على قرب الرعية من الراعي.
- وفي قوله: (لا شيء قبله إلا دونه، ولا شيء بعده إلا فوقه)، وقوله: (فإنَّه ليس يتمنَّى المُتقدِّمون قبلكم إلا هذا المَهلَ المُبسوطَ لكم) قصر، طريقه النفى والاستثناء، وغرضه التوكيد.
- استشهد الخطيب بآيتين من القرآن، كما استشهد بقول بعض السلف: (لا كبيرة مع استغفار، ولا صغيرة مع إصرار)، وهذا يدل على أنَّ الخطيب يدعم كلامه بالدليل، ولا يركن إلى الكلام المرسل.

## التعليق على النص

# أولًا: شخصية الخطيب من خلال النص:

١ ـ أنَّه زاهد في الدنيا، على الرغم من كونه خليفة المسلمين آنذاك.

٢\_ أنَّه يخاف الله واليوم الآخر.

٣ أنَّه يقوم بدور الناصح المشفق على رعيته.

# ثانيًا: خصائص أسلوب الخطيب من خلال النص:

١- نوَّع في أسلوبه بين الخبر والإنشاء للتقرير والتوكيد.

٢\_ قلة المحسنات البديعية، إلا ما جاء عفو الخاطر.

٣\_ بروز الروح الدينية في الخطبة.

٤\_ الاقتباس من القرآن الكريم.

# ثالثًا: أثر البيئة في النص:

١\_ الاحتفال بالأعياد والمناسبات الدينية.

٧\_ أداء الخلفاء الخطب بأنفسهم أحيانًا.

٣ وجود القادة المصلحين في المجتمع.

#### تدريبات

## السؤال الأول:

# درست خطبة دينية للخليفة المأمون؛ فأجب عما يأتى:

(أ) ما مناسبة الخطبة؟

(ب) كان قائل الخطبة مُحبًّا للعلم، كما كان صالحًا تقيًّا، اذكر مما درست ما يدل على ذلك.

(ج) اذكر بإيجاز بعض القيم الخُلقية التي تضمنتها الخطبة.

(د) ما أهم أجزاء الخطبة؟

(هـ) اختر الصواب مما بين القوسين:

١\_ هذه الخطبة وردت في كتاب

(الكامل للمبرد \_وحي القلم للرافعي \_عيون الأخبار لابن قتيبة).

(عيد الفطر \_ عيد الأضحى \_ الجمعة).

٢\_ كانت الخطبة في يوم

#### السؤال الثاني:

«فَاللهُ اللهُ عبادَ اللهِ، فكونوا قومًا سألوا الرَّجْعة فأُعْطُوها؛ إذْ مُنِعَها الذين طَلَبوها، فإنَّه ليس يتمنَّى المُتقدِّمون قبلكم إلا هذا المَهَلَ المَبْسوطَ لكم، واحذروا ما حذَّركم اللهُ تعالى منه...».

(أ) ضع عنوانًا مناسبًا للفقرة السابقة.

# (ب) اختر الإجابة الصحيحة مما بين القوسين:

۱\_ «الله الله» أسلوب (استغاثة \_ إغراء \_ مدح).

۲\_ «عباد الله» أسلوب (نداء \_ أمر \_ تمنِّ).

٣\_ «احذروا» أمر غرضه (الإلزام - النهي - النصح والإرشاد).

(ج) اشرح الفقرة المذكورة شرحًا أدبيًّا.

(د) أكمل الفقرة المذكورة إلى نهاية الخطبة.

# الوحدة الثانية الأدب العربي في العصر المملوكي ( 128 هـ ـ 97۳ هـ )

#### أهداف الوحدة:

# بعد الانتهاء من هذه الوحدة ينبغي أن يكون الطالب قادرًا على أنْ:

- ١- يتعرف على تأثير كل من الحياة السياسية والاجتهاعية، والعلمية في النتاج الأدبي للعصر المملوكيِّ.
  - ٢\_ يحدد العوامل التي أدت إلى ازدهار فنون شعرية ونثرية معينة في العصر المملوكيِّ.
    - ٣ يعلل تفوق فن النثر على فن الشعر في العصر المملوكيِّ.
    - ٤ يذكر الأسباب التي أدت إلى ظهور بعض الفنون الأدبية في العصر المملوكيِّ.
      - ٥ يسرد ترجمة موجزة لبعض أدباء ذلك العصر.
  - ٦- يحفظ بعض النصوص الأدبية من العصر المملوكي، ويمتلك القدرة على شرحها.
    - ٧ يحدد أهم خصائص الشعر والنثر في العصر المملوكيِّ .

# الدرس التاسع ملامح الحياة في العصر المملوكي

#### أهداف الدرس:

# بنهاية الدرس يتوقع أن يكون الطالب قادرًا على أنْ:

١- يذكر التقسيم التاريخي المناسب للعصر المملوكي، وأبرز الحكام في كل قسم.

٧- يشرح كيف أثرت الحياة السياسية في العصر المملوكي في النتاج الأدبي لهذا العصر.

٣- يبين كيف أثرت الحياة الاجتماعية في العصر المملوكي في النتاج الأدبي لهذا العصر.

٤\_ يوضح كيف أثرت الحياة العلمية في العصر المملوكي في النتاج الأدبي لهذا العصر.

#### أولًا: الحياة السياسية:

راجت تجارة الرقيق في العصر العباسي، واستكثر الخلفاء من شراء الرقيق من منطقة وسط آسيا لقوَّة أبدانهم ومهارتهم في القتال؛ وذلك للاستعانة بهم في الدفاع عن سلطانهم، وكان الملك الصالح نجم الدين أيوب (من سلاطين الأيوبيين في مصر) قد استعان بعدد كبير منهم، ودرَّبهم تدريبًا عسكريًّا متميزًا، وعندما مات الملك الصالح والحرب مشتعلة بين المسلمين والصليبيين في معركة المنصورة في أثناء الحملة الصليبية التاسعة تولى ابنه «توران شاه»، ولكن الماليك ثاروا عليه وقتلوه بعد أربعين يومًا من ولايته فقط، فصارت الأمور إلى أرملة أبيه «شجر الدر»، وعندما أنكر عليهم الخليفة العباسي تولية امرأة تنازلت بعد ثمانين يومًا عن حكم مصر لصالح زوجها الجديد «عز الدين أيبك» وهو من الماليك، ومن ثم بدأت الدولة المملوكية عام ٢٤٨هـ.

## ينقسم العصر المملوكي إلى قسمين:

العصر المملوكي الأول: ويعرف بدولة الأتراك؛ لأنَّ معظم المهاليك كانوا من أصل تركي، ويسمى أيضًا بعصر المهاليك البحرية؛ لأنهم كانوا يسكنون في جزيرة الروضة الواقعة وسط النيل بالقاهرة، وقد امتد عصرهم لأكثر من مئة وثلاثين عامًا (٦٤٨ – ٧٨٤هـ = ١٢٥٠ – ١٣٨١م)، وقد ظهر منهم رجال عظهاء مثل قطز الذي انتصر على التتار في معركة عين جالوت، وبيبرس الذي حارب بقايا الصليبين

والنتار في الشام فترة طويلة، وقلاوون وابنه الملك الأشرف خليل الذي أخرج الصليبين من الشام بصورة نهائية بعد معركة عكا.

٢- العصر المملوكي الثاني: ويعرف بدولة الشراكسة؛ لأنَّ معظم الماليك كانوا من أصل شركسي،
 ويسمى أيضًا بعصر الماليك البرجية؛ لأنهم كانوا يسكنون في أبراج القلعة. وقد امتد عصرهم إلى ما
 يقرب من مئة وأربعين عامًا (٧٨٤-٩٢٣هـ = ١٣٨٢ - ١٥٥).

من أشهر سلاطين المهاليك في العصر الثاني: الظاهر برقوق، والأشرف قايتباي، وقد اتّسم عهدُهم بكثرةِ الدّسائسِ والمؤامرات، وفي المقابل تميز بتشجيع سلاطينهم للعلم والأدب وبناءِ المساجد والمدارس والمستشفيات، وكان لهم دورٌ كبير في حمايةِ بلاد الشّام من أطهاعِ الملك التتري تيمورلنك، وقد انتهت الدولة المملوكية بعد هزيمتهم أمام جيوش الدولة العثمانية في معركة «مرج دابق» (٩٢٢هـ = ١٥١٥م) بالقرب من حلب، حيث قُتِل السلطان «قنصوه الغوري» ثم تولى من بعده ابن أخيه «طومان باي» الذي انهزم في معركة «الريدانية» (٩٢٢هـ = ١٥٥١م) بالقرب من العباسية، ثم دخل العثمانيون القاهرة، وشنقوا السلطان «طومان باي» على باب زويلة في ربيع الأول عام ٩٢٣هـ، وبذلك أصبحت مصر إمارة تابعة للدولة العثمانية.

#### ثانيًا: الحياة الاجتماعية:

# اتسم المجتمع في العصر المملوكي بجملة من السيات، أهمها:

- ١- كثرة الفتن والثورات الداخلية بسبب صراع الماليك على الحُكم.
- ٢- كثرة حلول الكوارث الطبيعية من زلازل وأوبئة؛ حيث كان يموت في الطاعون الواحد عشرات
   الآلاف.
- ٣- تعميم نظام الإقطاع؛ حيث كان كبار رجال الدولة يحصلون على إقطاعيات كبيرة، تتمثل في مساحات شاسعة من الأرض، بينها يعمل عندهم المصريون بأجر زهيد؛ مما أدى إلى اتساع الفجوة بين الأغنياء والفقراء.
- ٤\_ اهتمام الماليك بإنشاء الخانقاهات (١) والسُّبُل والحمامات الشعبية، والمستشفيات العامة أشهرها

<sup>(</sup>١) الخانقاهات: جمع خانقاه وهي كلمة فارسية الأصل، وتعني الدار التي ينقطع فيها المتصوفة للعبادة، وكانت الدولة تنفق عليها وتقدم لهم الطعام مجانًا، وكلمة (خانگاه) باللغة الفارسية تعني البيت الذي يأكل فيه الملك، وقد تغير الاسم في العصر العثماني إلى (تكية) وجمعها تكايا. ولا يزال المصريون يستعملون الكلمتين وإن تغير مدلولها قليلًا.

- المارستان (١) المنصوري الذي أنشأه السلطان المنصور قلاوون، ووقف عليه أوقافًا كثيرة.
- ٥\_ اكتشاف البرتغاليين طريق رأس الرجاء الصالح، مما حرم مصر في العصر المملوكي من أهم مصادر الدخل.
- 7- اهتهام المهاليك بالعهارة، والبراعة في فنون الزخرفة المعهارية، وقد بقيت آثارهم شاهدة على مدى تقدمهم في هذا المجال مثل: جامع الظاهر بيبرس، ومسجد السلطان حسن بالقاهرة، وقلعة قايتباى بالإسكندرية.

#### ثالثًا: الحياة العلمية:

- على الرغم من كثرة الصراعات السياسية وسوء الأحوال الاقتصادية وبخاصة في العصر المملوكي الثاني ازدهرت الحياة العلمية في العصر المملوكي لعدة أسباب:
- 1- الاهتهام بالتعليم والإنفاق على المدارس بسخاء، ووقف الأموال عليها لضهان استمرار عطائها، وكانت هذه المدارس تهتم في المقام الأول بالعلوم الشرعية واللغوية.
- ٢- نهوض العلماء لحفظ ما بقي من التراث العلمي بعد الكارثة التي حلت به على يد التتار في بغداد،
   فأقبلوا على تسجيل كل ما تظفر به أيديهم في موسوعات علمية ضخمة.
- ٣- وفود كثير من العلماء إلى مصر من الشرق والغرب حيث جاء العلماء من بغداد بعد سقوطها في يد التتار عام ٢٥٦هـ، كما أقبلوا من الأندلس بعد سقوط عدد كبير من المدن الأندلسية في أيدى الأسبان.
- ٤- تعدد مراكز العلم والثقافة في مصر والشام فثمة مدارس ومكتبات في القاهرة والإسكندرية وأسيوط وقوص ودمشق وحلب.
- ٥- بروز أسماء قامات علمية كبيرة في العصر المملوكي مثل: شمس الدين الذهبي، وابن تيمية، وتلميذه ابن القيم، وابن قدامة المقدسي، وصلاح الدين الصفدي، وابن حجر العسقلاني، وجلال الدين السيوطي... وغيرهم.
- 7- اهتمام سلاطين الماليك بإنشاء المكتبات، فقد كانت المكتبات ملحقة بالمساجد الكبرى، كما كانت هناك خزائن كتب مستقلة مثل خزانة المدرسة الظاهرية، وخزانة المدرسة الفاضلية،

<sup>(</sup>١) كلمة مارستان، أصلها «بيهارستان» وهي كلمة فارسية تتكون من كلمتين: «بيهار» أي مريض، «ستان» أي محل أو مكان، أي دار المرضى، وقد دخلت هذه الكلمة إلى اللغة العربية بهذا المعنى، يقول الجوهري في الصحاح ٣/ ٩٧٨: المارستان دار المرضى.

وخزانة القبة المنصورية، وغيرها من الخزائن التي حفلت بمئات الآلاف من الكتب التي تمكن العلماء من إنقاذها.

٧- ازدهار التأليف في العلوم الشرعية واللغوية كافة، وحسبنا أنّنا ما زلنا نعيش على نتاج علماء تلك الفترة في النحو مثل: ألفية ابن مالك وشر وحها، وكتب ابن هشام (قطر الندى، وشذور الذهب، ومغني اللبيب)، وفي البلاغة مثل: (الإيضاح للخطيب القزويني)، وفي التراجم مثل: (وفيات الأعيان لابن خلكان، والوافي بالوفيات لصلاح الدين الصفدي)، وفي الفقه مثل: (كتاب منهاج الطّالبين للإمام النوويّ، وشرحه لجلال الدين المحليّ)، وفي شرح الحديث مثل: (فتح الباري لابن حجر العسقلاني)، بالإضافة إلى كتب جلال الدين السيوطي في معظم العلوم والفنون.

#### تدريبات

## السؤال الأول: أجب عن الأسئلة الآتية:

- ١- اذكر أهم السمات التي اتسم بها المجتمع في العصر المملوكي.
- ٢- ينقسم العصر المملوكي إلى فترتين متباينتين. اشرح ذلك بالتواريخ، ذاكرًا أسهاء أشهر سلاطين المهاليك في الفترتين.
  - ٣ اهتم الماليك بالإنفاق على الطب والعمارة والتعليم. اشرح ذلك.

# السؤال الثاني: علِّلْ لما يأتي:

- ١\_ استعانة الخلفاء بالماليك من منطقة آسيا الصغرى.
  - ٢\_ النهضة العلمية في العصر المملوكيِّ.
- ٣ حرمان مصر من أهم مصادر الدخل في العصر المملوكيِّ.
  - ٤\_ اهتهام العلهاء بجمع العلوم في موسوعات ضخمة.
- ٥- تسمية الماليك في العصر المملوكي الأول بالماليك البحرية.

## السؤال الثالث: اختر الإجابة الصحيحة من البدائل المطروحة بين القوسين:

۱\_ كلمة «مارستان» أصلها: (عربي ـ فارسي ـ تركي).

٢\_ أول سلاطين الدولة المملوكية هو

(الملك الصالح - توران شاه - عز الدين أيبك التركماني).

٣- كانت معسكرات الماليك الشراكسة في (أبراج القلعة ـ جزيرة الروضة ـ الإسكندرية).

السؤال الرابع: ضع علامة  $(\lor)$  أمام العبارة الصحيحة، وعلامة (×) أمام العبارة غير الصحيحة فيها يأتي:

- ١\_ اقتصر التعليم في العصر المملوكيِّ على القاهرة.
- ٢\_ شنق السلطان «طومان باي» وعُلِّق على باب زُويلة. ( )
- ٣\_ أمضت «شجر الدر» عامًا كاملًا في حكم مصر. ( )

| (     | لأسبان. ( | مر هربًا من بطش آ | الأندلس إلى مع    | لماء بكثرة من         | ٤_ وفد الع |
|-------|-----------|-------------------|-------------------|-----------------------|------------|
|       |           | لحمل الآتية:      | كان النقط في ا-   | ا <b>مس</b> : أكمل ما | السؤال الخ |
|       |           | عركة              | ) على التتار في ه | لسلطان «قطز)          | ۱_ انتصر ا |
|       | 6         | ې                 | لعصر المملوكج     | ائن الكتب في ا        | ٢_ من خز   |
| ••••• | 6         | كي                | ، العصر المملوك   | ماء البارزين في       | ٣_ من العا |
|       |           | * * *             |                   |                       |            |

# الدرس العاشر الشعر العربي في العصر المملوكيّ

#### أهداف الدرس:

# بنهاية الدرس يتوقع أن يكون الطالب قادرًا على أنْ:

- ١- يحدد أبرز عوامل ازدهار الشعر في العصر المملوكيِّ بمصر والشام، وخموده في العراق.
  - ٢\_ يحدد أهم الدوافع التي أدت إلى شيوع فن المديح في العصر المملوكيِّ.
    - ٣ يذكر مثالًا لمدح المصطفى عَلَيْكَةٍ.
    - ٤ يذكر أمثلة لفن الرثاء في العصر المملوكيِّ.
    - ٥ يذكر أسباب ظهور الهجاء في العصر المملوكيِّ.
    - ٦- يذكر أهم خصائص الشعر في العصر المملوكيِّ.

# أولًا

## الشعر بين الخمود في العراق والنهضة في مصر والشام

\* في العصر المملوكي خمدت جذوة الأدب عامة والشعر خاصة في الجزء الشرقي من العالم الإسلامي (العراق وما حولها) لعدة أسباب:

- ١\_ استيلاء التتار على بغداد عاصمة الخلافة العباسية، وتقويض دعائم الحضارة فيها.
- ٢- إتلاف الكتب التي كانت تزخر بها مكتبات بغداد، حتى إنَّ المؤرخين يروون أنَّهم جعلوا منها جسرًا يعبرون عليه نهر دجلة، حتى اسود ماؤه من أحبار تلك الكتب.
- ٣\_ قتل العلماء والأدباء والمربين الذين كانوا يعملون في مدارس بغداد وقصورها، ومن أشهر العلماء الذين قتلتهم التتار أبو الفرج بن الجوزي.
  - ٤\_ هجرة من بقى من العلماء من تلك المناطق فرارًا من طغيان التتار.

\* وفي المقابل حافظ الأدب في مصر والشام - اللتين كانتا تحت حكم سلاطين الماليك في وحدة سياسية مثمرة - على تماسكه، بل ازدهر في أوائل العصر المملوكي لعدة أسباب:

- ١- نهضة الأمة سياسيًّا وعسكريًّا، وتحقيقها انتصارات مهمة على الصليبين والتتار، حتى تم تطهير بلاد الشام من رجسهم، وهذا من شأنه أن يحفِّز همم الأدباء، ويشرح صدورهم لمدح أولئك القادة العظام.
- ٢- وجود عدد كبير من الأدباء بين الفارِّين من بغداد في المشرق والأندلس في المغرب فوجدوا في مصر والشام ملاذًا آمنًا من طغيان التتار والأسبان، وقد فتحت لهم الدولة المملوكية صدرها بكل عطف وترحاب.
- ٣- استمرار اللغة العربية لغةً رسميةً للبلاد، فبها تكتب المراسلات، وتسجل المعلومات في دواوين الحكومة، فضلاً عن التأليف والتصنيف بها، على الرغم من أنَّ اللغة الأم لسلاطين الماليك هي اللغة التركية.
- ٤- كثرة الأدباء النابهين الذين ظهروا في مصر والشام في تلك الفترة مثل: البوصيري، وابن نباتة،
   وابن الوردي، والشاب الظريف، وأبي الحسين الجزار، وغيرهم.
- ٥- اشتداد التنافس بين الأدباء ليس من أجل الحصول على عطايا السلاطين، وإنَّما للفوز في المباريات الأدبية، والمطارحات الشعرية التي سيطرت على الساحة الفنية في تلك الفترة.

#### ثانئا

## أهم أغراض الشعر في العصر المملوكي

من الملاحظ أنَّ كفة النثر رجحت على كفة الشعر في العصر المملوكي وربها كان ذلك لأول مرة في تاريخ الأدب العربي؛ ولعل ذلك يرجع إلى انصراف الأدباء إلى التأليف والعمل في ديوان الإنشاء، أو غيرها من وظائف التدريس والقضاء، مما يوفر لهم حياة كريمة، وليس أدلَّ على ذلك من أنَّ نفرًا من الشعراء انصر فوا عن الشعر للعمل في مهن أخرى مثل أبي الحسين الجزار الذي ترك الشعر إلى احتراف الجزارة، فلمَّ الامه صديقه «شرف الدين بن قديم» قال له:

لا تَلُمْنِي يا سيِّدي شرفَ الدِّي \*\* نِ إذا ما رَأَيْتَنِي قَصَّابا كَيْفَ لا أَشْكُرُ الجزارة ما عِشْ \*\* نَ حِفَاظًا وَأَتْرُكُ الآدابا

# وَبِها صارتِ الكلابُ تُرَجِّب \*\* ني وبالشِّعْرِ كُنْتُ أَرْجُو الكِلابا "

وليس معنى ذلك أن جذوة الشعر قد انطفأت، فقد استمر الشعراء يقرضون الشعر في كل غرض من الأغراض القديمة والمستحدثة، ولعل أهم تلك الأغراض:

#### ا المدح:

لم يتوقف الشعراء عن مدح الملوك والأمراء تقديرًا لجهدهم في الدفاع عن الأمة أمام الصليبين والتتار، كما لم يخلُ المديح في هذا العصر من أن يكون باعثه الطمع ، وقد امتزج مدح القادة المنتصرين بالفخر والحماسة، فقد واصل الظاهر «بيبرس» مسيرة «قطز» الجهاديَّة، وتعقب فُلول التتار وبقايا الصليبيِّن في سائر أرجاء بلاد الشام طيلة مدة حكمه التي قاربت عشرين عامًا، ومن أبرز المعارك التي خاضها موقعة «الفرات» عام ٢٥٨هـ حيث طارد التتار حتى شاطئ الفرات، فلما عبروا النهر ظانين أنّه سيحول دون وصوله إليهم، فوجئوا أنّه ألقى بنفسه في الماء حتى خاض الفرات، فألقت العساكر بأنفسها خلفه، فأوقع بالتتار، وقتل منهم مقتلة عظيمة، وأسر قرابة مائتي نفس، وهي المعركة التي خلدها الشاعر «بدر الدين يوسف بن المِهْمِنْدَار» بقصيدته الرائيَّة التي مطلعها:

لَوْ عَايَــنَتْ عَـيْنَاكَ يَوْمَ نِـزَالِنَا \*\* وَالْخَيْلُ تَطْفَحُ فِي الْعَجَاجِ الْأَكْدَرِ وَقَدِ اطْلَخَمَّ الأَمْرُ وَاحْتَدَمَ الْوَغَى \*\* وَوَهَى الْجَبَانُ وَسَاءَ ظَنُّ الْمُحُرِّي (٢)

#### ٢ - المدائح النبوية:

بلغ فن المدائح النبوية في العصر المملوكي أقصى غاياته، حيث أقبل الشعراء على كتابة القصائد في مدح الرسول هم ولعل السبب في ذلك أنَّ الناس عانوا من ويلات الصليبيِّن والتتار الذين كانوا يقودون حروبًا دينية مقدسة، وشعروا أنَّهم لا حول لهم ولا قوة أمام قسوة هؤلاء الطغاة، فلاذوا بباب المصطفى هم يمدحونه، ويذكُرون معجزاته، ويتوسلون به لإغاثتهم مما هم فيه من كرب دنيوي، وللشفاعة يوم العرض، وللرد على الرسائل التي كان يسوقها الصليبيون يومًا بعديوم في ذمِّ النبيِّ هم، وخير من يمثل هذا الاتجاه هو الإمام شرف الدين البوصيريُّ الذي انتشرت قصيدته: «الكواكب الدُّريَّة في مدح خير البريَّة» المعروفة بالبردة، في الآفاق، ومطلعها:

<sup>(</sup>١) القصَّاب: الجزار. وفي البيت الأخير تورية، حيث جاءت كلمة (الكلابا) في آخر الأبيات بمعنيين أحدهما قريب غير مقصود وهو الحيوانات المعروفة، والثاني بعيد مقصود وهم حكام السوء الذين لا يعطون الشعراء.

<sup>(</sup>٢) نزالناً: حربنا. تطفّح: تعدو. العجاج: غبّار المعركة. اطلخمّ الأمر: اشتدّ. الوغى: الحرب. وَهَى: ضعف. المُجْرَي: الشجاع الجريء، وأصلها المجترئ، فخفف الهمزة لضرورة القافية.

أَمِنْ تَذَكُّرِ جِـيران بِذِي سَـلَم \*\* مَزَجْتَ دَمْعاً جَرَى مِنْ مُـقْلَةٍ بِدَم أَمْ هَبَّتِ الرِّيحُ مِنْ تِلْقاءِ كاظِمَةٍ \*\* وأَوْمَضَ البَرْقُ فِي الظلْماءِمِنْ إضَمِ (١)

وله غير البردة مدائح عديدة تنمُّ عن محبَّة مُفْرطة، وعن فلسفة خاصة بالحقيقة المحمديَّة، حيث يقول: مُحَمَّدُ حُجَّةُ اللهِ التي ظَهَرَتْ \*\* بِسُنَّةٍ ما لها فِي الخَلقِ تَحْوِيلُ نَجْلُ الأكارِمِ والقَومِ الَّذينَ هَمْ \*\* عَلَى جمِيع الأَنَامِ الطَّوْلُ والطُّولُ (٢)

#### ٣\_الوصف:

لم يترك شعراء العصر المملوكي شيئًا مما وقعت عليه أعينهم إلا تفننوا في وصفه، فقد قدموا أوصافًا إنسانية عديدة للبشر، سواء أصحاب العاهات أو أصحاب الوظائف، كما وصفوا الأعضاء من رأس ولحية وشارب وغيرها، ووصفوا الحيوانات أليفة وغير أليفة كالكلاب والخيول والصقور والحمام والنعام، بالإضافة إلى مناظر الطبيعة من حدائق وأزهار وجداول وطيور ومبانِ وأثاث... وغيرها مما نكاد نراه رأى العين من خلال ذلك الوصف الدقيق.

ولعل من أروع قصائد الوصف في العصر المملوكي قصيدة الشاعر «صفيّ الدين الجِليّ» في وصف الربيع، التي يقول في مطلعها:

> خَلَعَ الرَّبِيعُ عَلَى غُصونِ البان \*\* خُلَلاً فَواضِلُها عَلَى الكُثْبانِ وَنَمَت فُروعُ الدُّوح حَتَّى صافَحَت \*\* كَفَلَ الكَثيبِ ذَوائِبُ الأَعْصانِ وَتَتَوَّجَت هامُ الغُصونِ وَضَرَّجَت \*\* خَدَّ الرِّياضِ شَدقائِقُ النُّعمانِ وَتَنَوَّعَت بُسُطُ الرِّياض فَزَهرُها \*\* مُتَبايِنُ الأَشْكالِ وَالأَلْوانِ مِن أَبِيَضٍ يَقَـتٍ وَأَصفَرَ فاقِع \*\* أُو أُزرَقٍ صافٍ وَأَحـمَرَ قـاني (٣)

<sup>(</sup>١) ذي سلم: موضع بين مكة والمدينة. المقلة: العين. تلقاء: جهة. كاظمة وإضم: موضعان. أومض: لمع. (٢) تحويل: تبديل. الأكارم: الكرام الأفاضل. الأنام: الناس. الطَّوْل:ِ التفضل والإنعام. الطُّول: العلوّ والارتفاع.

<sup>(</sup>٣) خلع: ألبس. البان: شَجَر يوصُف باللين والمرونة. خُللاً: جمع خُلّة وهي الثوب الجديد. فواضلها: آثارها. الكثبان: جمع كثيب وهو التَّل من الرمال. الدَّوْح: جمع دوحة وهي الشجرة العظيمة ذات الفروع الممتدة. الكَفَل: عجز الإنسان أو الدابة. ذوائب: ضفائر. هام: جمع هامة وهي الرأس. ضرجت: صبغت باللون الأحمر. شقائق النعهان: ورد أحمر اللون. بُسُط: جمع بساط وهو ما يفرش على الأرض. متباين: مختلف. يقق: شديد البياض. فاقع: شديد الصفرة. قاني: شديد الحمرة.

#### ٤ الغزل:

أفاض الشعراء في التغزل بالمرأة، ولعل معظم غزلهم كان تقليدًا للغزل في العصر العباسي؛ ربما لأن شواغل الحياة، وما ألم بالعصر من نكباتٍ وما شاع فيه من مُؤامراتٍ شغلهم عن حياتهم العاطفية.

ولعل أبرز شعراء الغزل في ذلك العصر شمس الدين محمد بن عفيف الدين التلمساني المعروف بالشاب الظريف الذي يقول في إحدى قصائده:

لا ثُخْفِ مَا صَنَعَتْ بِكَ الأَشْوَاقُ \*\* وَاشْرَحْ هَوَاكَ فَكُلُّنَا عُشَّاقُ قَدْكَانَ يَخْفَى الحُبُّ لَوْلاَ دَمْعُكَ الله \*\* جَارِي وَلَوْلا قَلْبُكَ الخَفَّاقُ قَدْكَانَ يَخْفَى الحُبُّ لَوْلاَ دَمْعُكَ الله \*\* جَارِي وَلَوْلا قَلْبُكَ الخَفَّاقُ فَعَسَى يُعِينُكَ مَنْ شَكَوْتَ لَهُ الْهَوَى \*\* فِي حَمْلِهِ فَالعَاشِقُونَ رِفَاقُ لا تَجْزَعَنَ فَلَسْتَ أَوَّلَ مُغْرَمٍ \*\* فَتَكَتْ بِهِ الوَجَنَاتُ وَالأَحْدَاقُ وَاصْبِرْ عَلَى هَجْرِ الحَبِيبِ فَرُبَّهَ \*\* عَادَ الوصالُ وَلِلهوَى أَخْلاقُ (') وَاصْبِرْ عَلَى هَجْرِ الحَبِيبِ فَرُبَّهَ \*\* عَادَ الوصالُ وَلِلهوَى أَخْلاقُ (')

#### ٥ الهجاء والسخرية:

لعل نزعة الفكاهة المغلفة بالسخرية المرَّة تعد من أبرز خصائص المصريين قديمًا وحديثًا؛ إذ تغلغلت في الوجدان المصري بسبب كثرة ما ألمَّ بهم من مصائب ونكبات على مرِّ التاريخ، وكثرة ما عانت الطبقة الكادحة من ظلم الحكام المترفين، وقد امتلأ الشعر في العصر المملوكي بنزعة الفكاهة والسخرية القائمة على نقد المجتمع والسخرية من الآخرين وربها من النفس، وتصوير كثير من مفارقات المجتمع، وألاعيب السياسة، وأعاجيب هيئات الجسم وما إلى ذلك، يقول أبو الحسين الجزَّار مُداعبًا أحدَ أُدباء عصره، وكان شيخًا كبيرًا، وظهر عليه جَرَبُ، فالتطخ بالكبريت:

أيُّا السَّيِّدُ الأديبُ دُعاءً \*\* من مُحبِّ خَالٍ من التَّنكيتِ أَيُّا السَّيِّدُ الأديبُ دُعاءً \*\* رِفكيفادَّهَنْتَ بالكبريت؟ أنتَ شيخٌ وقد قربتَ من النَّا \*\* رِفكيفادَّهَنْتَ بالكبريت؟

ويقول في السخرية من رائحة فم رجل يسمى «أبو علي»: لَوَ انَّ لِريحِ نَكْهَتِهِ هُبوبُ \*\* لَأُوشَكَتِ الجِبالُ لَهَا تَذُوبُ

<sup>(</sup>١) الخفَّاق: المضطرب. رفاق: جمع رفيق وهو الصاحب المرافق. لا تجزعنَّ: لا تحزن. مغرم: عاشق. فتكت به: قتلته. الوجنات: جمع وجنة وهي العين.

# إِذا ما عابَ ضِرسُ أَبِي عَلِيٍّ \*\* فَلَيْسَ يُطِيقُ يَقْلَعُهُ الطَّبيبُ (١)

#### ٦\_الشكوي:

انقسم المجتمع فكان العصر المملوكي طبقتين: طبقة الأثرياء، وطبقة عامة الشعب، أما طبقة الأثرياء فكان يمثلها السلاطين والأمراء والقادة والقضاة وكتاب الدواوين وكبار التجار، وهؤلاء يمتلكون جُلَّ الأرض الزراعية حيث يعمل عندهم الفلاحون كالعبيد دون مقابل إلا ما يمُنُّ به صاحبُ الأرض عليهم، كما كانوا يصادرون ما يشاءون من أموال العامة، أو يشترون ما يريدون بأبخس الأثمان. وفي عليهم، كما كانوا يصادرون ما يشاءون من شظف العيش بسبب ما كثر من فتن ونزاعات، وما المقابل كانت طبقة عامة الشعب هي التي تعاني من شظف العيش بسبب ما كثر من فتن ونزاعات، وما حاق بالأمة من نكبات نتيجة الأوبئة والزلازل، وما فرضه عليهم سلاطين الماليك من ضرائب باهظة بالإضافة إلى الإذلال النفسيّ بالتعذيب والضرب والقتل، فلا جرم أن يكتظ الشعر المملوكي بقصائد الشكوى من الحرمان، أو من المجاعات، ومن ذلك ما قاله سراج الدين الوراق شاكيًا الفقر الذي أبقى عليه ملابسه القديمة دهرًا طويلاً:

ياصاحبي جُوخَتِي الزرقاءُ تَحسبُها \*\* مِنْ نسجِ داودَ في سَرْدٍ وإتقانِ قلَّبْتُها فغَدَتِ الزرقاءُ تَحسبُها \*\* مُنْ نسج داودَ في سَرْدٍ وإتقانِ قلَّبْتُها فغَدَتُ إذْ ذاكَ قائِلَةً \*\* سُبْحانَ قلبِي بَلاَ قلبِي وأبلانِي إِنَّ النَّفاقَ لَشِيءٌ لسْتُ أعرفُهُ \*\* فكيفَ يُطلَبُ منِّي الآنَ وَجْهانِ؟ (٢)

ويقول الشاب الظريف في طاعون آخر:

أَراكَ تَشُمُّ الخَلِّ فِي زَمَنِ الوَبَا \*\* فَخَلِّ حَديثًا لِلأَطِبَّاءِ يا خِلِّي فَإِنْ يَكُ بِالطَّاعُونِ رَبُّكَ قَدْ قَضَى \*\* تَموتُ إِذاً رَغْمًا وأَنْفُكَ فِي الخَلِّ (٣)

٧-الرثاع: قد فطرت النفس الإنسانية على الحزن على فقد الأهل والأحباب، فليس عجيبًا أن ترى الشعراء يرثون حاكمًا مات، أو عزيزًا رحل، أو بلدة دمِّرت، وليس بدعًا أن تراهم ينادون القبور، ويستمطرون على أهلها الرحمات.

وغرض الرثاء من أبعد أغراض الشعر عن التكلف والنفاق، فلا جرم أن تشعر في أبيات الرثاء

<sup>(</sup>١) النكهة: رائحة الفم. هبوب: مصدر هبت الريح تهب هبوبًا إذا تحركت وثارت. يطيق: يتحمل.

<sup>(</sup>٢) الجوخة: نسيج من الصوف الغليظ. السَّرْد: نسج حلقات الدرع. داود: نبي الله الذي أمره ربه أن يحكم صناعة الدروع فقال: ﴿ أَنِ الْجَوْمَةُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَى اللَّهُ عَلَالُهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّ عَلَى اللَّهُ عَلَّ عَلَى اللَّهُ عَلَّ عَلَاكُ عَلَى اللَّهُو

بصدق العاطفة والتهاب الشعور، وبخاصة عند رثاء ولد أو عزيز، وخير من يمثل لنا هذا الاتجاه «ابن نباتة المصري» الذي ذكر المؤرخون أنَّه دفن قريبًا من ستة عشر ولدًا من أولاده كلهم إذا ترعرع وبلغ خسًا أو ستًّا أو سبعًا يتوفاه الله، وقد رثى هؤلاء الأبناء بكثير من القصائد والمقطوعات الدامعة، ومن روائع هذه المراثي رائيته الذائعة:

اللهُ جَارُكَ إِنَّ دَمْعِيَ جَارِي \*\* يا مُوحِشَ الأَوْطانِ والأَوْطارِ اللهُ جَارُكَ إِنَّ دَمْعِيَ جَارِي \*\* فاضَتْ عَلَيْكَ العَيْنُ بِالأَبْهارِ شَتَانَ ما حَالِي وحالُكَ أَنْتَ فِي \*\* غُرَفِ الجِنَانِ ومُهْجَتِي فِي النَّارِ ضَتَّانَ ما حَالِي وحالُكَ أَنْتَ فِي \*\* غُرَفِ الجِنَانِ ومُهْجَتِي فِي النَّارِ خَفَّ النَّجَا بِكَ يا بُنَيَّ إلى السُّرَى \*\* فَسَبَقْتَنِي وَثَقُلْتُ بِالأَوْزارِ خَفَّ النَّجَا بِكَ يا بُنَيَّ إلى السُّرَى \*\* فَسَبَقْتَنِي وَثَقُلْتُ بِالأَوْزارِ لَيْتَ الرَّدَى إِذْ لَمْ يَدَعْكَ أَهَابَ بِي \*\* حَتَّى نَدُومَ مَعًا عَلَى مِضْارِ (١) لَيْتَ الرَّدَى إِذْ لَمْ يَدَعْكَ أَهَابَ بِي \*\* حَتَّى نَدُومَ مَعًا عَلَى مِضْارِ (١)

وهي قصيدة طويلة تبلغ سبعة وخمسين بيتًا، وهي من روائع شعره الذي تحدث فيه الشاعر عن قلبه دون حجاب.

#### ثالثًا

# أهم خصائص الشعر في العصر المملوكي

## أولًا: من حيث الأغراض:

\* كتب شعراء العصر المملوكي في الأغراض السابقة كافة من مدح ورثاء وهجاء ووصف وغزل، وتفوقوا في أدب المدائح النبوية الذي بلغ ذروته في ذلك العصر، بل تولد عنه فن جديد تمامًا في أدبنا العربي هو فن «البديعيات» وهي قصائد طويلة في مدح النبي على يتضمَّن كلُّ بيت من أبياتها نوعًا من أنواع البديع، يكون هذا البيت شاهدًا عليه، وفي الغالب يورِّي باسم النوع البديعيّ في البيت نفسه، على نحو ما نرى في مطلع بديعيَّة صفيِّ الدين الحليّ، وهي من أوائل البديعيَّات إن لم تكن أولها:

إِن جِئْتَ سَلَعًا فَسَلَ عَن جِيرَةِ العَلَمِ \*\* وَاقْرَ السَّلَامَ عَلَى عُرْبٍ بِذِي سَلَمِ الْحَتْ سَلَمِ فَقَد ضَمِنْتُ وُجودَ الدَّمعِ مِن عَدَمٍ \*\* لَهُم وَلَمَ أَستَطِعْ مَعْ ذَاكَ مَنْعَ دَمي (٢)

\* لم يترك الأدب صغيرة ولا كبيرة من ظواهر المجتمع في العصر المملوكي إلا سجلها، وخير دليل

<sup>(</sup>١) موحش: خالي. الأوطار: جمع وطر وهو الحاجة. المهجة: الروح والفؤاد. النجا: مقصور النجاء وهو سرعة الرحيل. السُّرى: السير ليلاً. الأوزار: جمع وزر وهو الحمل الثقيل. الردى: الموت. أهاب بي: دعاني. المضار: طريق السباق.

<sup>(</sup>٢) سلع: جبل بالمدينة المنورة يقع إلى الغرب من المسجد النبوي الشريف. جيرة: جيران. العلم، ذي سلم: جبلان بالحجاز، اقرَ: مخفف اقرأ. وفي البيت الأول - مع براعة الاستهلال - التجنيسُ المُركَّب، وفي الثاني التجنيسُ المُلفَّق.

على ذلك ازدهار فن «خيال الظلّ» في العصر المملوكي ازدهارًا كبيرًا، وفيه تقدم على المسرح دمى مصنوعة من الجلد، يحركها اللاعبون من وراء ستارة بيضاء بواسطة عصي خشبية، وكانت تعرض في مسارح مخصصة وفي المقاهي والأماكن العامة، وغالبًا ما تكون في حفلات الزواج والختان وغيرها من المناسبات الاجتهاعية، وقد بلغ هذا الفن أوج ازدهاره على يد «ابن دانيال الموصلي» الذي فرَّ من العراق بسبب الهجمة التترية الوحشية على بلاد الرافدين.

## ثانيًا: من حيث الألفاظ والأساليب:

\* سهولة الألفاظ ووضوح المعاني، حتى إنَّ بعض الشعراء انحرف عن اللغة الفصحى العالية إلى التعبيرات العامية المبتذلة، من ذلك قول ابن الوردى:

وتاجر شاهدتُ عُشَاقَهُ \*\* والحربُ فيها بينهمْ سَائِرُ قُلْتُ: علامَ اقْتَتَلُوا هَكَذا \*\* قال: «عَلَى عَيْنِكَ يا تَاجِرُ»

والتعبير «على عينك يا تاجر» ما زال شائعًا على ألسنة المصريين إلى يومنا هذا.

\* الإسراف في حشد فنون البديع من طباق وجناس وسجع ومقابلة، وغيرها من الزخارف اللفظية، وأكثر الفنون البديعية انتشارًا في ذلك العصر فن «التورية»، وقد ألف صلاح الدين الصفدي كتابًا سمًّاه « فض الختام عن التورية والاستخدام»، وفي التورية يستعمل الشاعر كلمة ذات معنيين أحدهما قريب غير مقصود، والثاني بعيد مقصود، كقول ناصر الدين بن النقيب:

فكلمة (الجبن) لها معنيان: أولهما قريب غير مقصود وهو الطعام المعروف المصنوع من اللبن، والثاني بعيد مقصود وهو مضاد الشجاعة.

كما شاعت الألغاز والأحاجي، كقول النابلسي مُلْغزًا في «السراج»: ما اسمٌ تَراهُ في النَّها \*\* رِكَاسِدًا إذْ لا احْتياجْ؟ وإنْ طَرَحْتَ الرُّبْعَ مِنْ \*\* مه في الدُّجَى تَلْقَاهُ «رَاجْ»

فنحن لا نحتاج إلى السراج في النهار فكأنَّه بضاعة كاسدة، ولو أزلنا الحرف الأول من حروفه الأربعة نكون في حاجة إليه ليلاً، فكأنَّه بضاعة رائجة.

ناهيك عن تحويل القصيدة إلى مثلثات ومربعات، وابتداع فنون هندسية لا علاقة لها بروح الشعر

مثل قراءة القصيدة أفقيًّا ورأسيًّا، وقراءة البيت من الجهتين فيها يعرف بفن «ما لا يستحيل بالانعكاس»، تقليدًا لقول الشاعر «ناصح الدين الأرجاني» (ت٤٤٥هـ) من شعراء العصر العباسي الرابع:

مَوَدَّتُهُ تَدُومُ لِكُلِّ هَوْلِ \*\* وَهَـلْ كُلُّ مَوَدَّتُهُ تَدُومُ؟

# ثالثًا: من حيث الصور والأخيلة:

\* انطفأت جذوة العاطفة في الشعر المملوكي وبخاصة في العصر المملوكي الثاني، بسبب فتور الحمية للشعر، حيث هدأت العصبيات التي كانت وقودًا للشعر في العصرين الجاهلي والأموي، ناهيك عن قلة عطاء الأمراء للشعراء بالمقارنة مع العصر العباسي.

\* مال معظم الشعراء إلى تقليد القدماء، وإعادة إنتاج الصور القديمة في ثوب جديد، وقد أدى هذا إلى كثرة الاقتباس من القرآن الكريم والسنة النبوية، وتضمين الأشعار القديمة، من ذلك قول ابن نُباتة المصرى:

أَهْلاً وسَهْلاً بِكَ مِنْ قَادم \*\* أَطْلَعَ أُنْسِي بَعْدَ طُولِ المَغِيبْ وَكُنْتُ خُذُولاً فقال الهَنا: \*\* «نَصْرٌ مِنَ اللهِ وَفَتْحٌ قَرِيبْ»

#### رابعًا: من حيث الموسيقي:

\* شاعت في العصر المملوكي فنون المعارضة والتشطير "والتخميس" والنظم على الأوزان الشعبية مثل: الموشحات والأزجال والدوبيت وغيرها، وليس أدل على ذلك من عشرات الشعراء الذين قاموا بتشطير بردة البوصيري وتخميسها وغيرها من القصائد المشهورة، من ذلك قول «صفيً الدين الحليّ» في تشطير معلقة امرئ القيس:

رَأَى فَرَسِي إِسطَبْلَ موسى فَقَالَ لِي: \*\* «قِفَا نَبْكِ مِن ذِكرى حَبيبٍ وَمَنْزِكِ» بِيهِ لَمَ أَذُقْ طَعْمَ الشَّعيرِ كَأَنَّني \*\* «بِسِقْطِ اللِّوى بَينَ الدَّخُولِ فَحَومَلِ»(")

(٢) التخميس: هو أن يأخذ الشاعر بيتًا لسواه، فيجعل صدره بعد ثلاثة أشطر ملائمة له في الوزن والقافية (أي يجعله عجز بيت ثانٍ)، ثم يأتي بعجز ذلك البيت بعد البيتين فيحصل على خمسة أشطر..

<sup>(</sup>١) التشطير: أن يعمد الشاعر إلى أبيات مشهورة لغيره فيقسم أبياتها إلى شطرين، ويضيف إلى كل منهما شطرًا من عنده، مراعيًا تناسب اللفظ والمعنى بين الأصل والفرع.

<sup>(</sup>٣) الإسطبل: حظيرة الخيل، أو مأوى الحيوانات عمومًا، وهي كلمة معرَّبة. وعجز البيتين هو مطلع معلقة امرئ القيس: قِفا نَبكِ مِن ذِكرى حَبيبِ وَمَنزِلِ \*\* بِسِقطِ اللَّوى بَينَ الدَخولِ فَحَومَلِ

#### تدريبات

## السؤال الأول: أجب عن الأسئلة الآتية:

١- اذكر أبرز خصائص الشعر في العصر المملوكيِّ من حيث الألفاظ والأساليب.

٢- ازدهر فن «المدائح النبوية» في العصر المملوكيِّ ازدهارًا لم يسبق له مثيل. اشرح ذلك داعمًا إجابتك بالشاهد.

٣\_ صور الشعراء في العصر المملوكيِّ المعارك الحربية الكبرى خير تصوير. اشرح ذلك مع الاستشهاد.

# السؤال الثاني: علِّلْ لما يأتي:

١ - ضعف الأدب في العراق بعد سقوط بغداد في يد التتار.

٢ ـ ازدهار الأدب في مصر والشام في العصر المملوكيِّ.

٣ انطفاء جذوة العاطفة في أغلب الشعر المملوكيِّ.

٤\_ كثرة شعر الشكوى في العصر المملوكيِّ.

٥ انصراف الشعراء عن الشعر في العصر المملوكيِّ للعمل في مهن أخرى.

### السؤال الثالث: اختر الإجابة الصحيحة من البدائل المطروحة بين القوسين:

(زرياب - ابن دانيال الموصلي - اليعقوبي).

١\_ ازدهر فن «خيال الظل» على يد

٢ الفن البديعي في قول الشاعر:

هو:

# مَوَدَّتُهُ تدومُ لِكُلِّ هَوْلٍ \*\* وَهَلْ كُلُّ مَوَدَّتُهُ تَدُومُ؟

(التورية \_ المقابلة \_ ما لا يستحيل بالانعكاس).

٣- استخدام جملة من القرآن الكريم في الشعر يسمى

(اقتباسًا \_ معارضة \_ تحلية).

| السؤال الرابع: ضع علامة $(\lor)$ أمام العبارة الصحيحة، وعلامة $(×)$ أمام العبارة غير الصحيحة فيها يأ | رة غير ال | ِ الصحيحة فيما يأتي: |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------|----------------------|
| <ul> <li>١- التورية: لفظ له معنيان، أحدهما قريب غير مقصود، والثاني بعيد مقصود. ( )</li> </ul>        | ( )       | (                    |
| <ul> <li>٢_ اشتهر «ابن نباتة» بالرثاء؛ لكثرة وفاة أو لاده.</li> </ul>                                | ( )       | (                    |
| <ul> <li>"- أصبحت اللغة الرسمية في مصر هي اللغة التركية في العصر المملوكي".</li> </ul>               | ( )       | (                    |
| <ul> <li>٤ يعدُّ «الشاب الظريف» من أبرز شعراء الغزل في العصر المملوكي.</li> </ul>                    | ( )       | (                    |
| السؤال الخامس: أكمل مكان النقط في الجمل الآتية:                                                      |           |                      |
| ١ ـ من الأوزان الشعبية في الشعر المملوكي،                                                            | • • • •   |                      |
| ٢_ انتصر الملكعلى الصليبين في معركة عكا.                                                             |           |                      |
| ٣_ من أشهر شعراء الشكوى في العصر المملوكي،                                                           |           |                      |
| ٤_ البديعيات هي:                                                                                     |           |                      |
| * * *                                                                                                |           |                      |

# الدرس الحادي عشر ترجمة موجزة لثلاثة من شعراء العصر المملوكيّ

#### أهداف الدرس:

# بنهاية الدرس يتوقع أن يكون الطالب قادرًا على أنْ:

- ١- يحدد أهم العوامل التي أثرت في اتجاه البوصيري إلى المديح النبوي.
- ٢\_ يذكر أهم فنون الشعر التي برع فيها ابن نُباتة المصري مع ضرب الأمثلة على ذلك.
- ٣ يوازن بين كل من البوصيري، وابن الوردي من حيث أغراض الشعر التي برع فيها كل منها، والعوامل التي أثرت في ذلك .
  - ٤ يميز الأبرع شعريًا من بين الشعراء (البوصيري، ابن نُباتة، ابن الوردي) مع ذكر الأسباب.

#### ١- البوصيري:

هو شرف الدين أبو عبد الله محمد بن سعيد بن هماد الصنهاجي البوصيري، ولد في «بوصير» وقيل: في قرية أمه «دلاص» من أعمال بني سويف عام ٢٠٨هـ لأسرة ترجع جذورها إلى قبيلة صنهاجة إحدى أكبر القبائل الأمازيغية، المنتشرة في شمال إفريقيا، حفظ القرآن الكريم في قريته، ثم انتقل بعد ذلك إلى القاهرة كي يتلقى علوم العربية والأدب، فتتلمذ على عدد من أعلام عصره منهم: أبو حيان الأندلسي، وابن سيد الناس، وعُني بقراءة السيرة النبوية، كتب البوصيري الشعر في شتى الأغراض، ونقد كثيرًا من مظاهر الفساد في عصره، حيث يقول في موظفى الدولة المرتشين في عصره:

ثَكِلْتُ طُوائِفَ الْمُسْتَخْدَمِينا \*\* فَلَمْ أَرَ فِيهِمُ رَجُلاً أَمِينا فَخُدْ أَخْبَارَهُمْ مِنِّي شِفاهًا \*\* وَأَنْظِرْنِي لأُخبِرَكَ اليَقِينا فَخُدْ أَخْبَارَهُمْ مِنِّي شِفاهًا \*\* وَأَنْظِرْنِي لأُخبِرَكَ اليَقِينا فَقَدْ عَاشَرْ يُهُمْ وَلَبِثْتُ فِيهِمْ \*\* مَعَ التَّجْرِيبِ مِنْ عُمْرِي سِنينا (١)

<sup>(</sup>١) ثكلت: فقدت، وفي رواية نقدت. المستخدمين: موظفي الدولة الذين يجمعون الضرائب ونحوها. شفاهًا: مباشرة من فمي. أنظرني: أمهلني. لبثت فيهم: مكثت معهم.

وله لامية في الرد على اليهود والنصارى اسمها: المخرج والمردود على النصارى واليهود، لكنه اشتهر بمدائحه للرسول على اليهود والنصائده في هذا الغرض قصيدته «الكواكب الدرية في مدح خير البرية» المعروفة بالبردة، والتي تعد من عيون المدائح النبوية، حيث طارت شهرتها في الآفاق، وأقبل الشعراء على تشطيرها وتخميسها ومعارضتها، ومما جاء فيها:

عمدٌ سيدُ الكونينِ والثقلَيْنِ \*\* والفريقينِ مِن عُرْبٍ ومِن عَجَمِ نَبِيْنَا الآمِرُ النَّاهِي فلا أَحَدٌ \*\* أَبرُّ في قَولِ (لا) مِنْه ولا (نَعَمِ) هُو الحبيبُ الذي تُرجَى شفاعَتُهُ \*\* لكُلِّ هَوْلٍ مِن الأهوالِ مُقتَحَمِ هُو الحبيبُ الذي تُرجَى شفاعَتُهُ \*\* لكُلِّ هَوْلٍ مِن الأهوالِ مُقتَحَمِ دَعَا إلى اللهِ فالمُستَمسِكُون بِعِهِ \*\* مُستَمسِكُونَ بِحبلٍ غيرِ مُنفَصِمِ فاقَ النَّبيينَ في خَلْقٍ وفي خُلُقٍ \*\* ولم يُدَانُوهُ في عِلْمٍ ولا كَرَمِ وكُلُّهُم مِن رسولِ اللهِ مُلتَمِسٌ \*\* غَرْفًا مِنَ البحرِ أو رَشْفًا مِنَ الدِّيَمِ (١) وكُلُّهُم مِن رسولِ اللهِ مُلتَمِسٌ \*\* غَرْفًا مِنَ البحرِ أو رَشْفًا مِنَ الدِّيَمِ (١)

تُوفِّي البوصيري بالإسكندرية سنة ٩٥هـ.

# ٢ ابن نُباتة المصري:

هو جمال الدين أبو بكر محمد بن محمد بن محمد بن الحسن الجذامي الفارقي المصري، ولد في ربيع الأول عام ٦٨٦هـ، في زقاق القناديل بالقاهرة، في عهد السلطان المنصور قلاوون، وقد أخذ العلم عن عدد من علماء عصره منهم: والده شمس الدين بن نباتة المحدث، والعلامة المحدث ابن دقيق العيد، والشاعر سراج الدين الوراق، والكاتب البليغ محيي الدين محمد بن عبد الظاهر وغيرهم.

رحل ابن نُباتة عن مصر بسبب معاناته من الفقر، فذهب إلى دمشق، ثم رحل إلى حماة ليعيش في ظل الملك «المؤيَّد» الذي كان عالمًا مقرِّبًا للعلماء والأدباء، وقد مدحه بأربعين قصيدة تعرف بالمؤيَّديات، ثم عاش في ظل ولده الملك الأفضل، ولما انتهى ملك هذه الأسرة الأيوبية في حلب رحل ابن نباتة إلى دمشق، ثم عاد إلى مصر ليعيش في كنف السلطان حسن بن محمد الناصر بن قلاوون، الذي أكرمه، ولما تقدمت به السن طلب الإعفاء من العمل في بلاط السلطان فأعفاه، وأجرى عليه راتبه، حتى توفي في السابع من صفر عام ٧٦٨هـ.

<sup>(</sup>١) مُقْتَحَم: مدخول فيه، يقال اقتحم الأَمر الْعَظِيم: رمى بِنَفسِهِ فِيهِ بِغَيْر رويَّة. منفصم: منقطع. يدانوه: يقاربوه. الرشْف: مصُّ الماء بالشفتين. الديم: جمع ديمة وهو المطر الذي يدوم وقتًا طويلاً في سكون أي غير مصحوب برعد أو برق.

ترك ابن نباتة تراثًا ضخمًا يتضمن ديوانه، وكتبًا عديدة منها: سَجْعُ المطوَّق، مطلع الفوائد ومجمع الفرائد، سرح العيون في شرح رسالة ابن زيدون، وهو شرح للرسالة الهزلية التي يسخر فيها ابن زيدون من ابن عبدوس، وغيرها.

من رائع شعر ابن نباتة قوله في مدح السلطان حسن:

العيدُ أنْتَ وَهَذَا عيدُنَا الثانِي \*\* ما لِلْهَنَا عَنْ قلوبِ الخَلْقِ مَنْ ثَانِي يَا نَاصِرَ الدِّينِ وَالدُّنْيَا لِقَدْ نَفَذَتْ \*\* أقلامُ مدحِكَ في الدُّنْيَا بِسُلْطَانِ دَانَتْ لكَ الخَلقُ مِنْ بَدْوٍ ومِنْ حَضَرٍ \*\* وَفَاضَ جودُكَ في قَاصٍ وفي دَانِي هَذِي المَدائنُ مِنْ أَقْصَى مَشَارِقِها \*\* لِمُنْتَهَى الغَرْبِ في طَوْعٍ وَإِذْعَانِ كَأَنَّ جُودَكَ قَدْ قَالَتْ سَوابِقُهُ \*\* الأرضُ ظِلِّي وكُلُّ النَّاسِ ضِيفَانِي (۱) كَأَنَّ جُودَكَ قَدْ قَالَتْ سَوابِقُهُ \*\* الأرضُ ظِلِّي وكُلُّ النَّاسِ ضِيفَانِي (۱)

#### ٣- ابن الوردي:

هو زين الدين أبو حفص عمر بن مظفر بن عمر الوردي الشافعي، ولد في معرة النعمان غرب حلب عام ٢٩١هـ، أخذ عن خيرة علماء عصره منهم: شرف الدين البارزي وشيخ الإسلام ابن تيمية وغيرهما، تولى قضاء حلب ثم قضاء منبج، ترك ابن الوردي عددًا كبيرًا من المصنفات في علوم مختلفة منها: نظم البهجة الوردية في الفقه، شرح ألفية ابن مالك، ضوء الدرة على ألفية ابن مُعْط، خريدة العجائب وفريدة الغرائب، تتمة المختصر في أخبار البشر، وهو تتمة وتلخيص لكتاب «المختصر في أخبار البشر» وهو تتمة وتلخيص لكتاب «المختصر في أخبار البشر» للملك المؤيد أبي الفداء إسماعيل بن علي صاحب حلب، بالإضافة إلى ديوان شعره، وعدد من المقامات منها مقامة في الطاعون العام، ومقامة الصوفية، المقامة الدمشقية المسماة «صفوة الرحيق في وصف الحريق» أي حريق دمشق.

توفي ابن الوردي في السابع عشر من ذي الحجة عام ٧٤٩هـ بمرض الطاعون الذي نزل بحلب في تلك السنة بعد أن عمل فيه مقامة سهاها «النبا عن الوبا».

تنسب إلى ابن الوردي القصيدة المعروفة بلامية ابن الوردي عرض الأخلاق والحكم، والتي يقول فيها: اعْتَزِلْ ذِكْرَ الأَغَانِي وَالغَزَلْ \*\* وقُلِ الفَصْلَ وجانِبْ مَنْ هَزَلْ وَوَكُمْ اللَّغَانِي وَالغَزَلْ \*\* وقُلِ الفَصْلَ وجانِبْ مَنْ هَزَلْ وَوَعَ الذِّكْرَى لأَيَّامِ الصِّبا \*\* فلأيَّامِ الصِّبا نَجْمَ أَفَلْ

<sup>(</sup>١) الهنا: مقصور الهناء وهو الفرح والسرور. ثاني (في آخر البيت الأول): صارف، يقال: ثناه عن الأمر إذا صرفه عنه. دانت: خضعت. قاصِ: بعيد، ومضادها: دانٍ. إذعان: خضوع. ضيفان: جمع ضيف.

#### تدريبات

## السؤال الأول: أجب عن الأسئلة الآتية:

١- اكتب مقالًا موجزًا عن حياة البوصيري موضحًا أبرز أغراض شعره.

٢- كانت مصر والشام دولة واحدة في زمن الماليك، وكان الأدباء يتنقلون بحرية بين دمشق والقاهرة. اشرح ذلك مطبقًا على ابن نباتة المصري.

٣\_ جمع ابن الوردي بين علم الفقه وعلم النحو والشعر والنثر. اشرح ذلك من خلال أسماء مؤلفاته.

# السؤال الثاني: علِّلْ لما يأتي:

١- انتقال البوصيرى من بنى سويف إلى القاهرة.

٢\_ رحيل ابن نباتة عن القاهرة إلى دمشق.

٣ تسمية مجموعة من قصائد ابن نباتة بالمؤيّديات.

# السؤال الثالث: اختر الإجابة الصحيحة من البدائل المطروحة بين القوسين:

١- توفي ابن الوردي (شهيدًا في المعركة - مقتولًا في ثأر - بالطاعون).

٢\_ طلب ابن نباتة الإعفاء من العمل في بلاط السلطان حسن بسبب

(تقدمه في السن ـ بغضه للسلطان ـ منافسة كتاب آخرين له).

٣ يرجع نسب البوصيري إلى أصول (عربية ـ أمازيغية ـ فارسية).

| <b>مؤال الرابع:</b> ضع علامة (٧) أمام العبارة الصحيحة، وعلامة (×) أمام العبارة غير الصحيحة فيها يأ | الس |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| . كان شيخ الإسلام ابن تيمية من شيوخ ابن الوردي. ( )                                                | _1  |
| . اقتصر شعر البوصيري على مدح الرسول ﷺ. ( )                                                         | _٢  |
| . شرح ابن نباتة الرسالة الجدية لابن زيدون.                                                         | _٣  |
|                                                                                                    |     |
| مؤال الخامس: أكمل مكان النقط في الجمل الآتية:                                                      | الس |
| . من شيوخ ابن نباتة ، ، ،                                                                          | _1  |
| . كتب البوصيري لامية في الرد على اليهود والنصاري اسمها:                                            | _٢  |
| . من مقامات ابن الوردي، ،، ،                                                                       | _٣  |
| * * *                                                                                              |     |

# الدرس الثاني عشر النثر في العصر المملوكيّ

#### أهداف الدرس:

# بنهاية الدرس يتوقع أن يكون الطالب قادرًا على أنْ:

- ١- يذكر الدور الذي قام به ديوان الإنشاء في نهضة النثر في العصر المملوكيِّ.
  - ٢\_ يحدد أهم عوامل ازدهار النثر في أوائل العصر المملوكيّ.
  - ٣\_ يحدد أسباب انحدار مكانة ديوان الإنشاء في أواخر العصر المملوكيّ.
    - ٤ ـ يذكر أسباب ضعف الخطابة في العصر المملوكيِّ.
      - ٥ يكتب ترجمة موجزة لصلاح الدين الصفدي.
      - ٦- يُعدِّد أهم المجالات التي برع فيها الصفدي.

# نستطيع أن نقول: إنَّ النثر الأدبي ازدهر في أوائل العصر المملوكي واتسع نطاقه، وكاد يسبق الشعر لعدة أسباب:

- 1- تعاظم مكانة ديوان الإنشاء؛ فقد أنشئ هذا الديوان في زمن الدولة الطولونية في مصر، وبقي حتى زمن الماليك، لكنَّ مكانته ازدادت، حيث كانوا يختارون لهذه المهمة الخطيرة كاتبًا مبرزًا في الأدب وسائر العلوم، وسموا القائم على الكتابة فيه «كاتب السر»، وكان عالمًا بكل أسرار الدولة، ويستشار في الأمور كافة، وينوب عن السلطان في التوقيع أحيانًا، ويشارك في اختيار أصحاب الوظائف المختلفة.
- ٢- التنافس بين الأدباء للوصول إلى هذا المنصب الرفيع (منصب كاتب السرّ)، لضهان راتب جزيل، ومنزلة اجتهاعية سامية، وقد وضع أبو العباس القلقشندي موسوعته «صبح الأعشى في صناعة الإنشا» ليكون منارة لناشئة الأدباء الراغبين في هذه المكانة العالية.

- ٣ـ حفل العصر المملوكي بعدد كبير من الأدباء المبرزين في فنون النثر، بل شارك كثير من الشعراء
   كابن الوردي وابن نباتة والصفدي وغيرهم في الكتابة النثرية.
- ٤ ظهور أسر متميزة في فن الكتابة مثل أسرة بني عبد الظاهر، وبني الأثير، وبني فضل الله العمري.
   \* وفي نهاية العصر المملوكي بدأت تخمد جذوة ديوان الإنشاء، بسبب ضعف الملكات، وانحدار المكانة السياسية والأدبية لكاتب السرم، فتولى أمر الديوان كتَّابٌ ليس عندهم موهبة الكتابة المتدفقة، فغلبت المحسنات البديعية على نتاجهم؛ مما أدّى إلى نزول النثر الفني عن المكانة العالية التي تبوأها في صدر ذلك العصر.

## من فنون النثر في العصر المملوكيّ

#### ١ فن الخطابة

اقتصرت الخطابة في العصر المملوكي على الخطابة الدينية، وبعض المناسبات الاجتهاعية من زواج وختان وافتتاح مدرسة وتولي القضاء، حيث فقدت الخطابة وقود الصراع السياسي الذي عمل على ازدهارها في العصر الأموي، والصراع العقدي والمذهبي الذي ملأ الساحة في صدر العصر العباسي، كما أن سلاطين المهاليك لم تكن لهم قدرات متميزة في فن الخطابة لأنهم يرجعون إلى أصول غير عربية.

وقد احتفظت الخطابة في العصر المملوكي بهيكلها الخارجي مثل البدء بحمد الله، ثم الصلاة والسلام على رسول الله على ، ثم الانتقال إلى موضوع الخطبة، والاستشهاد بالآيات القرآنية والأحاديث النبوية، لكن الخطباء أسر فوا في تحلية الخطبة بفنون البديع من جناس وطباق ومقابلة واقتباس وتضمين.

\* من نهاذج الخطابة في العصر المملوكي خطبة زين الدين ابن الوردي الذي تقدمت ترجمته في الشعراء في حفل زواج أحد شباب بني النصيبي من ابنة عمه: «الحمدُ لله الذي أطْلَعَ في منازلِ الشَّرَفِ شَمْسًا مَصُونَة البهاء والضياء، وأَبْدَعَ لِشَرَفِ تاجِهِ البديعِ دُرَّةً مَكْنُونَةً في بحر الحَيَا والحياء، ومَنَحَهُ عِقْدًا زانَ به جِيدَ الوجودِ، وجَمَعَ الشمسَ والقمرَ في شُعودِ الطَّالِعِ وطالِعِ السُّعودِ.

وبعد، فإنَّ أولى ما بادر إليه أولو الأحْلام، وتنافَسَ فيه كِرامُ الأبناءِ وأبناءُ الكِرامِ، ما كانَ لتكثيرِ الأُمَّةِ مُتَضَمِّنًا، ولِفَضِيلةِ العاجِلِ والآجِلِ نافعًا نَفْعًا بَيِّنًا، وهي سنَّةُ النّكاحِ التي عَظُمَتْ بِها اللِنَّةُ، وأثْنَى عليها لسانُ الكِتابِ وأشارَتْ إليها يدُ السُّنَّةِ، وخصوصًا بناتِ العَمِّ التي أرشدَتْ قصةُ «البتولِ» عليها

السلام إليها، وحَسُنَ أَنْ يُتْلَى هَا بطريقِ الأَوْلَى: ﴿ وَمِنْ ءَايَنتِهِ أَنْ خَلَقَ لَكُمْ مِّنْ أَنفُسِكُمْ أَزْوَجَا لِتَسَكُنُواْ السلام إليها، وحَسُنَ أَنْ يُتْلَى هَا بطريقِ الأَوْلَى: ﴿ وَمِنْ ءَايَنتِهِ أَنْ خَلَقَ لَكُمْ مِّنْ أَنفُسِكُمْ أَزْوَجَا لِتَسَكُنُواْ الْكَهُ وَأَصْبَى إلى العَهْدِ وأَصْبَرُ، وأوفى بالمودَّةِ وأَوْفَرُ، وأَصْبَى إلى العَهْدِ وأَصْبَرُ، وأَصْبَرُ، وأَصْبَحَتْ سَليلة ولا سيَّا مَنْ حَازَتْ كَرَمَ الأَوائلِ والأواخرِ، وَجَمَعَتْ عناصِرَ الكَرَمِ وكَرَمَ العَناصِرِ، وأَصْبَحَتْ سَليلة الأَعْيانِ والأَكابِرِ...إلى اللهُ اللهُ المُعْيانِ والأَكابِرِ...إلى اللهُ ال

وواضح أن الخطبة قائمة على حشد المحسنات البديعية من سجع وجناس وطباق ومقابلة وغيرها؟ مما يجعلها رَتِيبةً مُمِلَّةً، وكان هذا دأب جُلِّ الخطباء في العصر المملوكي إلا ما ندر من خطابة قوية إصلاحية تقوم على نقد الحكام ومقارعة الظالمين، على نحو ما كان يقوم به سلطان العلماء «العزّ بن عبد السلام»، وشيخ الإسلام «ابن تيميَّة» رجمها الله تعالى.

#### ٧\_ فن الكتابة

تنوعت فنون الكتابة في العصر المملوكي ما بين كتابة ديوانية يقوم بها العاملون في ديوان الإنشاء، وإخوانية يقوم بها جل الأدباء في مراسلاتهم مع أصدقائهم للتهنئة أو التعزية أو العتاب أو غير ذلك، وكتابة دينية تتمثل في النصائح والمواعظ والوصايا والحكم، بالإضافة إلى التوقيعات والمقامات والرسائل الوصفية والإجازات والتقاليد، ناهيك عن الكتابة العلمية التي أثرى فيها العلماء حركة التأليف بموسوعات في شتى المجالات.

وسنختار للتمثيل ثلاثة من هذه المجالات هي: الرسائل الديوانية والإخوانية والمواعظ الدينية:

\* فأما الرسائل الديوانية، فقد عمل ديوان الإنشاء على ازدهارها، وأثرى كتاب الإنشاء الحياة الأدبية بكثير من المؤلفات التي قام بها رجال وقفوا حياتهم على الكتابة بلسان السلاطين بها يوجهونه إلى نظرائهم من الملوك سواء كانوا من الأصدقاء أو الأعداء، تهديدًا ووعيدًا، أو تهنئة وبشارة بالفتح أو تحريضًا للأمة وتحميسًا للجند وتثبيتًا للمقاتلين... إلخ.

\* من نهاذج الرسائل الديوانية في العصر المملوكي ما كتبه «شهاب الدين محمود» (وستأتي ترجمته) على لسان الملك المنصور «قلاوون» إلى نوابه ومقدَّمِي جيوشه: «أصدرناها إليه نحثُّه على الركوبِ بطليعةٍ أَعْجَلَ من السَّيْلِ، وأهْولَ من الليْلِ، وأيْمَنَ منْ نَواصِي الخَيْلِ، وليَكُنْ كالنَّجْمِ في سُرَاهُ وبُعْدِ

<sup>(</sup>١) مصونة: محفوظة. درَّة: جوهرة. مكنونة: مستورة عن الأعين. الحيا: الخصب والمطر. البهاء: الحسن والجهال. جِيد: عُنْق. الأحلام: العقول. متضمًّنًا: مشتملاً. بيِّنًا: واضحًا. أصبى: أكثر ميلاً وحنانًا. سليلة: ابنة.

ذَرَاهُ، إِنْ جَرَى فَكَسَهُم، وإِنْ خَطَرَ فَكَوَهُم، وإِنْ طَلَبَ فَكَاللَيْلِ الذي هو مُدْرِكُ، وإِنْ طُلِبَ فكالجنَّةِ التي لا يَجِدُ رِيِحَها مُشْرِكُ، حتَّى يأتِي على عَدُّوِّ الدِّينِ مِنْ كُلِّ شَرَفٍ، ويَرَى جَمْعَهُمْ مِنْ كُلِّ طَرَفٍ، ولا يُسْرِفَ فِي الإقامَةِ عليْهِ إِلاَّ إِذَا عَلِمَ أَنَّ الخَيْرَ فِي السَّرَفِ». (١)

وواضح أنَّ شهاب الدين محمود متمسك إلى أبعد مدى بالطريقة الفاضليَّة "التي تقوم على الإيجاز والجزالة وقصر الجمل مع المحافظة على السجع وغيره من فنون البديع، وتلك سمة عامة في نثر ذلك العصر.

\* وأما الرسائل الإخوانية، فقد ازدهرت كثيرًا في ذلك العصر، حيث كانت المطارحات والمراسلات بين الأدباء حول المعاني كافة عظيمها وحقيرها من السهات البارزة في أدب ذلك العصر، حتى ألفت كتب كاملة تحمل الرسائل المتبادلة بين الأدباء مثل كتاب «سجع المطوَّق» لابن نباتة، وكتاب «ألحان السواجع بين البادي والمراجع» لصلاح الدين الصفدي.

ولن يعدم الناظر في أدب ذلك العصر مئات النهاذج لكل موضوع من موضوعات الرسائل الإخوانية من تهنئة وتعزية وعتاب وشكوى واستعطاف وغيرها.

\* من نهاذج الرسائل الإخوانية في العصر المملوكي ما كتبه «شهاب الدين محمود» لأحد أصدقائه مُعَزِّيًا له في وفاة ولده جاء فيها: «رَزَقَهُ الله تعالى ثَباتًا على رَزِيَّتِه وصَبْرًا، وجَعَلَ لهُ معَ كُلِّ عُسْرٍ يُسْرًا، وأبقاه مُفَدَّى بالأَنْفُسِ والنَّفائِسِ، وكانَ لهُ أعظمَ حافظٍ مِنْ نُوَبِ الدَّهْرِ وأَجَلَّ حَارِسِ.

المَمْلُوكُ " يُنْهِي عِلْمَهُ بهذهِ النَّازِلةِ التي فتَّتَ القلوبَ والأكبادَ، وكادتْ أَنْ تُفَرِّقَ بين الأرواحِ والأجْسادِ، وأذالتْ ذَخائرَ العُيونِ، وابْتَذَلَتْ منَ المَدامِعِ كُلَّ مَصُونٍ، وأذالَتْ ذَخائرَ العُيونِ، وابْتَذَلَتْ منَ المَدامِعِ كُلَّ مَصُونٍ، وأذابَتِ المُهجَ تَحَرُّقًا وتَلَهُّبًا، وهِي وفاةُ ولدِهِ الذي صَغْرَ سِنَّهُ، وتَزايدَ لِفَقْدِهِ هَمُّ المَمْلُوكِ وَحُزْنُهُ:

# وَنَـجُلُكَ لا يُبْكَى عَلَى قَدْرِ سِنِّهِ \*\* وَلَكِنْ على قَدْرِ المَخِيلَةِ وَالأَصْلِ (١)

(٢) تنسب إلى القاضي الفاضل (عبد الرحيم بن عليّ بن محمد اللخمي ت٩٦٥هـ)، كاتب صلاح الدين الأيوبي، وكان من أمهر الكتاب وأنبههم ذكرًا.

(٣) المملوك: الخادم، ويعنى نفسه.

<sup>(</sup>١) نحثه: نأمره. الطليعة: مقدمة الجيش. أعجل: أسرع. أهول: أخوف. أيمن: أسعد. نواصي: جمع ناصية وهي الشعر في مقدم الرأس. السُّرى: السير ليلاً. ذراه: قمته. فَكَسَهْم: أي يشبه السهم في سرعة الانطلاق. فَكَوَهْمٍ: يشبه الخيال المتوهم في حضوره على الخاطر. مدرك: يصل إلى كل مكان. شرف: مكان عالٍ. السرف: مجاوزة الحد.

<sup>(</sup>٤) الرزيَّة: المصيبة . مُفدَّى: يفتديه الناس. النفائس: الأشياء الثمينة. نُوَب: جمع نائبة وهي المصيبة. أجلّ: أعظم. النازلة: المصيبة. أذالت: أهانت. المدامع: جمع مدمع وهو مكان الدمع (العين).=

\* وأما المواعظ الدينية، فقد حفل العصر المملوكي بجهاعة من الوعَّاظ والمصلحين، الذين أسدوا نصائحهم للعامَّة والخاصَّة لا يخافون في الله لومة لائم، على رأس هؤلاء سلطان العلماء «العزبن عبد السلام» الذي كانت له مواقف مشهودة في مواجهة السلاطين، ومنهم أيضًا القاضي «محيى الدين النووي»، والقاضى «تقى الدين ابن دقيق العيد»، وشيخ الإسلام «تقى الدين ابن تيمية»، وتلميذه الإمام «شمس الدين بن القيم»، والإمام «تاج الدين السبكي»، والإمام «بدر الدين ابن جماعة»... وغيرهم ممن سجَّل التاريخ أسهاءهم بحروف من نور.

وأشهر مؤلفات الحِكم والمواعظ في العصر المملوكي، حكم «ابن عطاء الله السكندري»، فقد بلغت شهرتها الآفاق، وشرحها عدد كبير من العلماء، وترجمت إلى كثير من لغات العالم، وتتضمن ٢٦٤ حكمة من المواعظ الرقيقة، والأخلاق المثالية، كقوله: «ليس المُحِبُّ الذي يرجو من محبوبه عِوَضًا، أو يطلبُ منه غرضًا، فإنَّ المُحِبَّ مَنْ يَبْذُلُ لك، ليس المُحِبُّ مَنْ تَبْذُلُ له»، وقوله: «معصيةٌ أورثتْ ذُلًّا وانْكِسارًا خيرٌ مِنْ طَاعةٍ أورثتْ عِزًّا واستكبارًا».

ومن كتبه النفيسة في مقام المواعظ كتابه «تاج العروس الحاوي لتهذيب النفوس»، ويتضمن كثيرًا من النصائح التي تمس أوتار القلوب، وفيه فصول من المناجاة يستشعر فيها القارئ معاني التذلل والخضوع، حيث يقول في إحدى مناجياته: «إلهي، أنا الفقيرُ في غِنَاي، فكيف لا أكونُ فقيرًا في فقري؟ وأنا الجهولُ في علمي، فكيفَ لا أكونُ جَهولاً في جَهْلى؟

إلهى، منِّى ما يليقُ بلُؤْمى، ومنكَ ما يليقُ بكَرَمِك، إنْ ظهرتْ المحاسنُ منِّى فَبفَضْلِكَ، ولكَ المِنَّةُ عَلَيَّ، وإنْ ظَهَرَتِ المَسَاوِئُ مِنِّي فَبِعَدْلِكَ ولكَ الْحُجَّةُ عَليَّ.

إلهِي، كيفَ أَضِيعُ وقدْ توكلْتُ عليكَ، وكيفَ أُضَامُ وأنتَ الناصرُ لي، أمْ كيفَ أخيبُ وأنتَ الحَفِيُّ بِي، وكَيفَ أشْكُو إليكَ حالِي وهُو لا يَخْفَى عليكَ، أمْ كيفَ تُخَيِّب آمالِي وهِي قدْ وفَدَتْ عَلَيْكَ، أمْ كيْفَ لا تَطِيبُ أَحُوالِي وبكَ قامتْ وإليْك؟

إلهي، ما أَلْطَفَكَ بِي مَعَ جَهْلِي، وما أَرْحَمَكَ بِي مَعَ قَبيح فِعْلِي، وما أَقْرَبَكَ مِنِّي وما أَبْعَدَنِي عَنْك، وما أَرْأَفَ كَ بِي فِهَا الذي يَحْجُبُنِي عَنْكَ؟

إلهى، كلَّما أخْرَسَنِي لُؤْمِي أَنْطَقَنِي كَرَمُكَ، وكلَّما أَيْأَسَتْنِي أَوْصافِي أَطْمَعَنِي عَفْوُكَ». (١)

<sup>=</sup> المهج: جمع مهجة وهي الروح. الأسي: الحزن. المخيلة: دلائل الذكاء والنجابة. (١) اللؤم: البخل والمهانة ودناءة النسب. المنة: الإحسان والإنعام. أضام: أذَّل، أو أظلم، أو ينتقص حقي. الحفي: المبالغ في الاهتمام.

وهذه المناجاة على سهولة مبانيها ورقَّة معانيها صورة واضحة من صور الكتابة غير المتكلفة، فهي ترجمان عن خاطر رجل صالح يصور ما في قلبه بلسان الصدق، مع ذلك وجدت فيها صور من المحسنات البديعية أبرزها المقابلتان في السطر الأخير.

\* \* \*

## أهمُ سمات النثر في العصر المملوكي

- 1- من حيث البناء الفني تبدأ الرسائل عادة بالبسملة ثم الحمدلة ثم الصلاة على الرسول على أثم يتخلّص الكاتب من هذه المقدمات إلى موضوعه، ثم يختمها بكلمات موجزة تشبه فن التوقيعات، وتكون منسجمة مع الموضوع، فختام رسائل التهديد يختلف يقينًا عن ختام رسائل التهديد.

  التهنئة.
- ٢- الإكثار من ذكر الألقاب الخاصة بمن توجه إليه الرسالة، وبخاصة إذا كان سلطانًا أو أميرًا، وقد استقرت في أدبيات العصر المملوكي ألقاب خاصة بالأمراء وثانية بالوزراء، وثالثة بالقواد...
   وهكذا بحيث لا يجوز للكاتب أن يتجاوز ألقاب المخاطب إلى غيرها.
- ٣- الإكثار من ذكر الجمل الدعائية، فالكاتب إذا خاطب أميرًا لا يتوقف عن الدعاء له بالنصر والتمكين والعزة والتأييد، واستمرار البشائر... إلخ.
- ٤- الإطناب، ليس فقط بذكر الألقاب والأدعية السابقة، ولكن بذكر التفاصيل الدقيقة من زمان ومكان وأشخاص، وإعادة المعنى الواحد في عدة جمل متقاربة في المعنى، مما جعل الرسائل المملوكية أطول كثيرًا من رسائل الأمويين على سبيل المثال.
- ٥- استخدام اللغة التصويرية المشحونة بفنون التصوير البياني من تشبيهات واستعارات وكنايات و استخدام اللغة التصويرية المشعراء المجيدين.
- ٦- الإسراف في حشد فنون البديع من جناس وطباق ومقابلة وتورية، وقد بالغ الكتاب في التورية بمصطلحات العلوم والفنون في العصر المملوكي.
- ٧ الإكثار من النصوص القرآنية والحديثية والأمثال والأشعار داخل الرسالة أو الخطبة، سواء على سبيل الاستشهاد أم على سبيل الاقتباس والتضمين.

\* \* \*

## ترجمة موجزة لثلاثة من كتاب النثر في العصر المملوكي

#### ١ محيى الدين بن عبد الظاهر:

هو محيي الدين أبو الفضل عبد الله بن عبد الظاهر السعدي المصري، ولد بالقاهرة في التاسع من المحرم عام ٢٠٠هم، لأسرة عربية عرفت بالقضاء والفقه فأخذ عن علماء عصره حتى برع في الكتابة، وصار رئيسًا لديوان الإنشاء في عهد المنصور قلاوون، فكان السلطان يصدر عن رأيه ومشورته كثيرًا.

ألَّف عددًا كبيرًا من الكتب منها: تشريف الأيام والعصور في سيرة الملك المنصور، ونظم سيرة الملاهر بيبرس شعرًا، وله: الروضة البهية الزاهرة في خطط المعزية القاهرة، وهو من أهم مصادر المقريزي في كتابه «الخطط المقريزية»، وله ديوان شعر، وعدد من كتب الرسائل منها «تمائم الحمائم». توفي بالقاهرة عام ٢٩٢هـ.

#### ٢ـ شهاب الدين محمود:

هو شهاب الدين أبو الثناء محمود بن سلمان بن فهد الحلبي ثمّ الدمشقيّ الحنبلي، ولد في حلب عام ١٤٤ هـ، ثم انتقل إلى دمشق، وفيها أخذ الحديث عن ابن البرهان، وأخذ الفقه عن ابن المنجّى الحنبلي، ودرس النحو على يد ابن مالك صاحب الألفية، وتأدب على يد الشاعر البارع مجد الدين بن الظهير الإربلي، مما أهّله للعمل بديوان الإنشاء في دمشق عام ٢٧٥هـ وهو في الثلاثين من عمره تقريبًا، ولما توفي محيي الدين بن عبد الظاهر استدعي إلى القاهرة للعمل في ديوان الإنشاء، فأمضى فيه خسًا وعشرين سنة، ثم عاد ليتولى كتابة السر في دمشق خلفًا لشرف الدين بن فضل الله العمري، فبقي هناك حتى الوفاة.

تتلمذ على يديه عدد من الفضلاء منهم: شمس الدين الذهبي، وشهاب الدين أحمد بن يحيى ابن فضل الله العمري، وصلاح الدين الصفدي، وقد ترك عددًا من المؤلفات منها: حسن التوسل إلى صناعة الترسُّل، ومنازل الأحباب ومنازه الألباب، ومقامات العشاق، وذيل على كامل ابن الأثير، بالإضافة إلى ديوانه.

توفي في دمشق ليلة السبت الثاني والعشرين من شهر شعبان سنة ٥٧٧هـ.

#### ٢ صلاح الدين الصفدي:

هو صلاح الدين أبو الصفاء خليل بن أيبك الصفدي، ولد في صفد بفلسطين عام ٦٩٦هـ، نشأ في أُسرة ثريَّة نشأةً مرفَّهة، فحفظ القرآن الكريم في صغره، ثُمَّ طلب العلم، وبرع في النَّحو واللَّغة والأدب والإنشاء، وكان بارع الخط، وتعلم صناعة الرَّسم على القهاش، ثُمَّ حُبِّب إليه الأدب فولِعَ به وبتراجم الأعيان، وقال الشعر الحسن ثُمَّ أكثر جدًّا من النَّظم والنثر والتأليف. تولى ديوان الإنشاء في صفد ومصر وحلب، ثم وكالة بيت المال في دمشق، وبقى بها حتى وفاته سنة ٢٦٤هـ.

ترك الصفدي أكثر من مئتي كتاب منها: الوافي بالوفيات (وهو من أوسع كتب التراجم في التراث العربي ويزيد على ثلاثين مجلدًا)، أعيان العصر وأعوان النصر، الشعور بالعُور (وهو من نوادر الكتب في تراجم العور وأخبارهم)، نكت الهميان في نكت العميان (وهو من نوادر الكتب في تراجم فضلاء العميان)، ألحان السواجع بين البادي والمراجع (ويتضمن مراسلاته مع أهل عصره من الأدباء والفضلاء)، تصحيح التصحيف وتحرير التحريف (وهو في الأخطاء الشائعة)، الغيث المُسْجم في شرح لامية العجم ... وغيرها.

\* \* \*

#### تدريبات

## السؤال الأول: أجب عن الأسئلة الآتية:

١- كان لديوان الإنشاء دور مهم في نهضة النثر في العصر المملوكي. اشرح ذلك.

٢\_ اكتب ترجمة موجزة لصلاح الدين الصفدى توضح فيها جوانب التأليف عنده.

٣ اذكر أهم السمات الفنية للنثر في العصر المملوكي.

# السؤال الثاني: علِّلْ لما يأتي:

١- تفوق النثر على الشعر في العصر المملوكي.

٢- تأليف القلقشندي موسوعته «صبح الأعشى في صناعة الإنشا».

٣ ضعف الخطابة في العصر المملوكي.

٤\_ انحدار مكانة ديوان الإنشاء في أواخر العصر المملوكي.

السؤال الثالث: اختر الإجابة الصحيحة من البدائل المطروحة بين القوسين:

١ - أهم المجالات التي برع فيها الصفدي

(الشعر \_ الخطابة \_ الترجمة الأدبية للمشاهير).

٢\_ كان محيي الدين بن عبد الظاهر رئيسًا لديوان الإنشاء في عهد السلطان

(المنصور قلاوون ـ الظاهر برقوق ـ الظاهر بيبرس).

٣ تتضمن حكم ابن عطاء الله السكندري

(۲۲٤ حكمة ٢٤٦ حكمة ع ٢٤٢ حكمة).

٤\_ سلطان العلماء هو (ابن تيمية - محيى الدين النووى - العز بن عبد السلام).

| تي: | فيها يأز | السؤال الرابع: ضع علامة $(\forall)$ أمام العبارة الصحيحة، وعلامة $(\times)$ أمام العبارة غير الصحيحة ف |
|-----|----------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| (   | )        | <ul> <li>١_ من مؤلفات الصفدي «حسن التوسل إلى صناعة الترسل».</li> </ul>                                 |
| (   | )        | ٢_ تنسب الطريقة الفاضلية في الكتابة إلى الملك الأفضل.                                                  |
| (   | )        | ٣_ أمضى شهاب الدين محمود خمسًا وعشرين سنة يعمل في ديوان الإنشاء بالقاهرة.                              |
| (   | )        | ٤_ كان كاتب السر مقصورًا على كتابة رسائل السلطان فقط.                                                  |
| (   | )        | ٥_ عانى صلاح الدين الصفدي من الحرمان في صدر شبابه.                                                     |
|     |          | <b>السؤال الخامس</b> : أكمل مكان النقط في الجمل الآتية:                                                |
|     |          | ١_ من الكتب التي تجمع الرسائل الإخوانية بين مؤلفها وأصدقائه،                                           |
|     |          | ٢_ من الأسر المتميزة في فن الكتابة في العصر المملوكي ، ،                                               |
|     |          | ٣_ من مؤلفات ابن عطاء الله السكندري في الحكم والمواعظ،                                                 |
|     |          | * * *                                                                                                  |

#### إثراءات

#### \* تذكر ما يلي:

- استعانة بعض الخلفاء والأمراء بالماليك \_ وأغلبهم من تركيا \_ لقوة أجسامهم، وشدة بأسهم، وشجاعتهم في القتال.
- تنقسم دولة الماليك حسب العنصر الذي ينتمي إليه السلاطين إلى: دولة الأتراك، ودولة الشراكسة، وحسب المكان الذي اتخذه جنودهم في مصر إلى: الماليك البحرية والماليك البرجية، وحسب الزمن إلى: العصر المملوكي الأول، والعصر المملوكي الثاني، وكلُّ عصر من العصرين استمر أكثر من مئة وثلاثين عامًا.
  - استمرت دولة الماليك قرابة ٢٧٥ عامًا، ما بين عامي (٢٤٨ ٩٢٣ هـ).
- شنق العثمانيون «طومان باي» آخر سلاطين الماليك على باب زويلة بعد أن أبلى بلاء حسنًا في قتالهم، وقتل «سنان باشا» الصدر الأعظم بيده، وأبدى شجاعة نادرة وثباتًا عجيبًا حتى آخر أنفاس حياته.
- انتصر «سيف الدين قطز» على التتار في موقعة عين جالوت، وتعقبهم الظاهر بيبرس في الشام والعراق، كما طهّر بلاد الشام من الصليبيين نهائيًّا.
- وصْفُ العصر المملوكي بأنّه عصر الانحطاط الأدبي وصف لا يقوم على استقراء علمي، والصحيح أنّه عصر الموسوعات العلمية والقمم الشامخة، ولعل الأعداء المغتاظين من خروجهم مهزومين من بلاد الشام وراء ترويج هذه الفكرة السلبيّة.
- معظم الموسوعات العلمية التي نعيش على زادها الفكري الآن من نتاج العصر المملوكي، وهل يستغني أحد عن لسان العرب لابن منظور، أو ألفية ابن مالك، أو الشاطبية في القراءات، أو فتاوى شيخ الإسلام ابن تيمية، أو كتب ابن القيم وابن حجر والسيوطى؟!
- بلغ ديوان الإنشاء ذروة عطائه الإبداعي في العصر المملوكي، ولا عجب فقد كان كاتب الإنشاء الملقب بكاتب السرّ هو المستشار الأول للسلطان، ويشبه الآن رئيس ديوان رئاسة الجمهورية.

- اشتهرت أسر بصناعة الكتابة في العصر المملوكي، بحيث كان يتولى الكتابة الأب والابن والإخوة منها: بنو فضل الله العمري، وبنو عبد الظاهر، وبنو الأثير.
- معظم أدباء العصر المملوكي جمعوا بين مواهب الشعر والنثر والنقد والتأليف، منهم: ابن نباتة، وابن الوردي، وشهاب الدين محمود، وصلاح الدين الصفدي.
- لكل عصر سهاته الفنية وخصائصه الأدبية التي يحكم من خلالها النقاد، ولا يصح أن نحاكم عصرًا بمقاييس أدبية مختلفة.
- حظيت قصيدة «الكواكب الدُّرِّيَّة في مدح خير البريَّة» المعروفة ببردة البوصيري بحظ عظيم من الشهرة منذ تأليفها حتى يومنا هذا.
- تعرف لامية ابن الوردي بنصيحة الإخوان، وقد شرحها عدد من العلماء منهم مسعود بن حسن القناوي في كتابه: فتح الرحيم الرحمن في شرح نصيحة الإخوان.

\* \* \*

# الدرس الثالث عشر في المديح والحكم لصفي الدين الحليّ

#### أهداف الدرس:

# بنهاية الدرس يتوقع أن يكون الطالب قادرًا على أنْ:

١ يذكر ترجمة موجزة لصفى الدين الحلى.

٢ يذكر مناسبة قصيدة صفيِّ الدين الحليِّ في المديح والحكم.

٣- يشرح الأبيات المختارة من القصيدة بأسلوبه الخاص.

٤\_ يحدد أهم سمات شخصية صفى الدين الحلى وخصائص أسلوبه.

٥ يذكر أثر البيئة في النص.

٦- يستخرج مظاهر الجمال من الأبيات المختارة.

٧ يحفظ خمسة أبيات من القصيدة.

لا يَمْتَطِي المَجدَ مَن لَم يَركَبِ الخَطَرا \*\* وَلا يَن اللهُ العُلا مَن قَدَّمَ الحَدَرا " وَمَن أَرادَ العُلا عَف وَا بِلا تَعَبِ \*\* قَضى وَلَم يَقضِ مِن إِدراكِها وَطَرا " لا بُدَد لِلشَّهُ بِه مِن نَحلٍ يُمَنِّعُهُ \*\* لا يَجتني النَّفعَ مَن لَم يَعمَلِ الضَّرَرا " لا يُبتَد لِلشَّهُ فِل إِلاَ بَعدَ مُؤْلَة \*\* وَلا يَتِمُ المُنعى إِلاّ لَمِن صَبرا " وَأَحزَمُ الناس مَن لَو ماتَ مِن ظَمَ اللهُ الْ يَقرَبُ الورْدَ حَتّى يَعرفَ الصَّدَرا " وَأَحزَمُ الناس مَن لَو ماتَ مِن ظَمَ اللهُ \* لا يَقرَبُ الورْدَ حَتّى يَعرفَ الصَّدَرا "

<sup>(</sup>١) يمتطى: يركب. ينال: يحصل على. العُلا: الرفعة والشرف، مفردها: عُليا. الحذر: الخوف والترقب.

<sup>(</sup>٢) عفوًا: بلا كلفة أو مزِاحمة. قضى: مات. الوطر: الحاجة.

<sup>(</sup>٣) الشهد: العسل. يمنِّعه: يحصنه ويحميه. يجتني: يحصل على.

<sup>(</sup>٤) السؤل: المطلوب. مؤلمة: صفة لموصوفٍ محذوفُّ أي بعد عملية مؤلمة وموجعة. المُنى: جمع مُنْيَة وهي الأمنية.

<sup>(</sup>٥) أحزم الناس: أعقلهم وأشدهم ضبطًا للأمور. الظمأ: العطش. الوِرد: القدوم لشرب الماء. الصدر: الانصراف عن الماء. أي لا يقدم على مكان الشرب إلا إذا عرف طريقه للخروج.

وَأَغزَرُ الناسِ عَقلاً مَن إِذَا نَظَرَت \*\* عَيناهُ أَمرًا غَدا بِالغَيْرِ مُعتَبِرا " فَقَد يُقالُ عِثارُ الرِّجْلِ إِن عَثَرَت \*\* وَلا يُقالُ عِثارُ الرَّأْيِ إِن عَثَرا " فَقَد يُقالُ عِثارُ الرَّاعِ الرَّاعِ إِن عَثَرا " مَن دَبَّرَ العَيشَ بِالآراءِ دَامَ لَهُ \*\* صَفوًا وَجَاءَ إِلَيهِ الخَطْبُ مُعْتَذِرا " مَن دَبَّرَ العَيشَ بِالآراءِ دَامَ لَهُ \*\* مَن أَخطاً الرَّأْيَ لا يَسْتَذَنِبُ القَدَرا " يَهُونُ بِالرَّأْيِ مَا يَجري القَضاءُ بِهِ \*\* مَن أَخطاً الرَّأْيَ لا يَسْتَذَنِبُ القَدَرا " لا يَحْسُنُ الحِلْمُ إِلا في مَواطِنِهِ \*\* وَلا يَليتُ الوَفا إلاّ لِلهَ لِن شَكرا " وَلا يَليتُ اللهُ اللهُ

#### \* التعريف بالشاعر:

هو عبد العزيز بن سرايا بن علي بن أبي القاسم الطائي، ولد ونشأ في الحلة (بين الكوفة وبغداد) واشتغل بالتجارة، فكان يرحل إلى الشام ومصر وماردين وغيرها في تجارته، ويعود إلى العراق، وفي سفر له إلى «ماردين» مدح حكامها من ملوك الدولة الأُرْتُقِية الذين كانوا يحكمون ديار بكر، فأجزلوا له العطاء وأقام عندهم مدة، وهناك نظم «الأُرْتُقيات»، وهو ديوان يتكون من ٢٩ قصيدة، في كل قصيدة ٢٩ بيتًا، يبدأ كل بيت من القصيدة بحرف الرويّ نفسه فإذا كانت القافية ميًا مثلًا بدأت جميع الأبيات بحرف الميم وهكذا، ثم رحل إلى القاهرة فمدح السلطان الملك الناصر بعدة قصائد تسمى «المنصوريات»، ثم عاد إلى العراق، وتوفي ببغداد عام ٥٠٧هـ.

ترك صفي الدين الحلي عددًا من المؤلفات إلى جوار ديوانه الشعري الضخم، منها: العاطل الحالي والمرخص الغالي (في فنون الشعر الملحون)، درر النحور (وهي قصائده المعروفة بالأرتقيات)، صفوة الشعراء وخلاصة البلغاء وغيرها.

يذهب كثير من النقاد إلى أنَّه أول من أدخل فنَّ «البديعيات» في الأدب العربي، بقصيدته «الكافية البديعية في المدائح النبوية»، وتتكون من ١٤٥ بيتًا في كل بيت منها أحد فنون البديع، ومطلع القصيدة:

إِن جِئتَ سَلْعًا فَسَل عَن جِيرَةِ العَلَمِ \*\* وَاقْرَ السَّلامَ عَلى عُرْبٍ بِذي سَلَمِ (٧)

<sup>(</sup>١) أغزر: أكثر. مُعْتبرًا: متعظًا.

<sup>(</sup>٢) العِثار: الخطأ والزلل. وإقالة العثار: العفو عن الخطأ ومسامحة مرتكبه. الرِّجْل: القدم.

<sup>(</sup>٣) الخطب: الأمر الشديد، وجمعه خطوب.

<sup>(</sup>٤) يستذنب القدر: ينسب إليه الذنوب، ليبرئ نفسه. (٥) الحِلم: العفو والصفح. مواطنه: مواضعه. الوفا: مقصور الوفاء.

<sup>(</sup>٦) أَحِنم. العقو والصفاح. هواطنه: هواطنعة. الوف. مقطبور ال (٦) شرفت: عظمت. خلاله: خصاله، مفردها خَلَّة.

<sup>(</sup>٧) سلّع: جبل بالمدينة المنورة يقع إلى الغرب من المسجد النبوي الشريف. جيرة: جيران. العلم، ذي سلم: جبلان بالحجاز، اقرَ: مخفف اقرأ.

ومن قصائده المشهورة نونيته التي يفتخر فيها بقومه الذين أخذوا ثأر خاله «صفي الدين بن محاسن» ممن قتلوه غدرًا، ومطلع القصيدة:

# سَلِي الرِّماحَ العَوالِي عَنْ مَعَالِينا \*\* وَاسْتَشْهِدِي البِيْضَ هَلْ خَابَ الرَّجا فينا (١)

#### \* مناسبة القصيدة:

وجه «صفيُّ الدين الحليّ» هذه القصيدة إلى السلطان الملك الصالح «شمس الدين أبو المكارم ابن السلطان الملك المنصور» ينصحه بأخذ الحذر من المغول الذين ما زالت بقاياهم في بلاد الشام والعراق، ويوصيه بالهجوم عليهم عند اختلافهم واضطراب أحوالهم، ويهنئه بعيد النحر، مقدِّمًا بين يدي ذلك كله جملة من النصائح الغالية والحكم الخالدة.

#### \* المعنى العام:

يؤكد الشاعر أنّه لا يصل إلى غاية المجد والرفعة إلا الرجل الشجاع الذي لا يبالي بالأخطار، ولا يتمتع بالوصول إلى سماء العلا والعزة ذلك الخائف المتردد الذي يقدم رجلاً ويؤخر أخرى. ذلك أنّ الذي يريد معالي الأمور دون تعب ومزاحمة عليها سيموت حتمًا دون أن يصل إلى غايته، أو يحقق حاجته. فالنحل يحمي العسل، ويهاجم باللدغ كل من يحاول الوصول إلى ما ادخره من العسل، فكل نفع لا بد من معاناة ضرر قبله. إن كل غاية وهدف دونها آلام ومشقات، والذي يصبر عليها ويتحمل مرارتها هو الذي يحقق أمانيه.

والرجل الحازم هو الذي لا يقدم على أمر إلا إذا عرف كيفية الخروج منه، فقبل أن تقدم على بئر الماء للشرب عليك أن تعرف طريق الخروج أولاً. والعاقل كذلك هو مَنْ يتعظ بغيره، فيتجنب أخطاءه بعدما رأى عواقبها.

إن زَلَّة القدم يمكن أن تغتفر، لكن زَلَّة اللسان وسَقْطة الرأي لا يمكن أن تغتفر؛ لأن آثارها تبقى مدة طويلة. والعاقل هو الذي يحكم التدبير، ويزن الأمور بحكمة، وساعتها لن تصيبه الشدائد بل ستأتيه معتذرة، فالله جعل لكل شيء سببًا، وأمرنا أن نأخذ بالأسباب، لكن هناك أناسًا لا يأخذون بالأسباب فيفشلون، ثم يلومون الأقدار.

إن الحلم والصفح لا يحسن إلا مع من يستحق، والوفاء لا يجمل إلا مع الشاكرين المقدرين لحسن الصنيع. ولن يصل إلى معالي الأمور إلا رجل كريم الأخلاق، شريف الخصال، فيدعو الله فيستجيب دعاءه ويحقق رجاءه.

<sup>(</sup>١) الرماح العوالي: الحادة المستقيمة. معالينا: مفاخرنا. البيض: السيوف. الرجا: مقصور الرجاء.



#### \* مظاهر الجمال:

- 1- في قوله: (يمتطي المجد)، وقوله: (يركب الخطرا)، وقوله: (ينال العلا): استعارات مكنية حيث شَبَّه المجد بدابَّة تُتَطَى، وشَبَّه الخطر بدابَّة تُركَب، وشبَّه العُلا بشيء يُنَال باليد. وفائدة الاستعارة التجسيم والتشخيص، حيث صور الشاعر الشيء المعنوى بشيء مادي محسوس، وهو مما يقرب الصورة إلى الذهن، ويسهل إدراكها. وفي قوله: (الخطرا ـ الحذرا) تقفية، وهو اتفاق آخر الشطر الأول مع آخر الشطر الثاني، يعطي الكلام جرسًا موسيقيًّا متميزًا، ويلفت الذهن إلى موسيقيًّا والقافية من أول وهلة.
- ٢ وفي قوله: (وَلَم يَقضِ مِن إِدراكِها وَطَرا): كناية عن عدم حصول المطلوب، والفشل في تحقيق الأماني.
- ٣- وفي قول بثمرة تجنى، وفي ذلك تجسيم للمعنوي وتشخيص له. وبين (النفع الضرر): طباق يبرز المعنى ويوضحه، ويلفت الذهن إلى ضرورة الاستهانة بالمخاطر للحصول على المنفعة.
- ٤- وفي قوله: (لا يُبْلَغُ السُّوْلُ إلا بعد مُؤْلَةٍ):قصر، وطريقه: النفي والاستثناء، يفيد تقوية المعنى وتوكيده؛ لأنه حكمة خالدة ثابتة. وفي قوله: (لا يُبلغ السؤل) وبناء الفعل المضارع للمجهول يفيد العموم والشمول، فكل من استهان بالمصاعب أيًّا كان لونه أو جنسه أو دينه يحقق الله له مراده.
- ٥- وبين قوله: (الورد والصدر): طباق، يبرز المعنى ويوضحه، ويلفت الذهن إلى ضرورة معرفة النهايات قبل البدايات، والمخارج قبل المداخل.
- ٦- وفي قوله: (إذا نَظَرَت عَيناهُ أَمرًا غَدا بِالغَيْرِ مُعتَبِرا): شرط يلفت النظر إلى التلازم بين النتائج والمقدمات، مما يدل على ضرورة أخذ العبرة والاتعاظ بالغير.
- ٧ وفي قوله: (يقال عثار الرِّجل و لا يقال عثار الرأي): مقابلة بين المعنيين تلفت النظر إلى الفرق الواسع بين زلة القدم، وزلة الرأي.
- ٨ وفي قوله: (جاء إليه الخطب): استعارة مكنية، حيث صور الأمر الشديد بصورة رجل يأتي معتذرًا، وفي هذا تجسيم للمعنوي مما يثبّت الصورة في الذهن.

- ٩\_ وقوله: (مَن أَخطاً الرَّأي لا يَسْتَذنِبُ القَدَرا): أسلوب خبري غير مؤكد للدلالة على ثبوت هذه الحقيقة ورسوخها، وأنها ليست في حاجة إلى تأكيد كما لا تحتاج الشمس في الظهيرة إلى من يؤكد سطوعها.
- ١-وفي قوله: (لا يَحْسُنُ الحِلْمُ إِلا في مَواطِنِهِ): قصر، وطريقه: النفي والاستثناء، وغرضه التأكيد على ضرورة مراعاة التصرف لمقتضى الحال، فهناك مواقف تحتاج إلى الحلم، ومواقف تقتضي القسوة.
- ١١ ـ وفي قوله: (وَلا يَنالُ العُلا إِلا فَتَى شرفت خلاله): قصر، وطريقه: النفي والاستثناء، وغرضه التأكيد على ضرورة اكتمال معاني القوة فيمن يريد الوصول إلى المعالي وجاءت كلمة "فتى" نكرة للتفخيم والتعظيم، فالذي ينال العلا هو الفتى الكامل الفتوَّة.
- 17-وفي قوله: (فَأَطَاعَ الدَّهْرُ مَا أَمَرا): استعارة مكنية صور فيها الدهر بإنسان يُؤمَر فيطيع، وفائدتها تجسيد المعني كأن الدهر خادم مطيع، وفيها إشارة إلى أنَّ كل عناصر الطبيعة من زمان ومكان وغيرهما تكون في خدمة أصحاب الشرف والمروءة.

## التعليق على النص

# أولاً: شخصية الشاعر من خلال النص:

- ١\_ شاعر غيور على وطنه.
- ٢\_ لديه القدرة على مواجهة الصعاب.
- ٣ مثقف واسع الثقافة، كثير الاطلاع.
  - ٤\_ حكيم في نصائحه.
  - ٥\_ عزيز النفس، عالى الهمة.

# ثانيًا: خصائص أسلوب الشاعر من خلال النص:

- ١- الاعتباد على المحسنات البديعية غير المتكلفة غالبًا.
- ٢\_ الاعتماد على الأسلوب الخبري للتقرير والتوكيد.
  - ٣ البراعة في التصوير، والدقة في التعبير.
  - ٤\_ الاهتمام بتوضيح الفكرة باستخدام التضاد.

# ثالثًا: الموسيقى في النص:

- ١- موسيقى ظاهرة: وتتمثل في الوزن (بحر البسيط) والقافية (روي الراء) والتقفية والجناس وحسن التقسيم.
  - ٢\_ موسيقى داخلية: وتتمثل في حسن اختيار الألفاظ وملاءمتها للمعاني.

# رابعًا: أثر البيئة في النص:

- ١ ـ وجود الحروب بين المسلمين والتتار في ذلك الوقت.
  - ٢\_ وجود بعض الشعراء في بلاط الحكام.
- ٣ ـ وجود بعض الحكماء الذين يوجهون النصح لغيرهم.

#### تدريبات

#### السؤال الأول:

لا يَمْتَطِي المَجدَمَن لَم يَركَبِ الخَطَرا \*\* وَلا يَنالُ العُلامَن قَدَّمَ الحَذَرا وَمَن أَرادَ العُلاعَف وَابِلا تَعَبٍ \*\* قَضى وَلَم يَقض مِن إدراكِها وَطَرا لا بُدَّ لِلشَّهْدِ مِن نَحلٍ يُمَنِّعُهُ \*\* لا يَجتني النَّفعَ مَن لَم يَعمَلِ الضَّرَرا لا يُبْلَغُ السُّوْلُ إلاَّ بَعدَ مُؤْلَةٍ \*\* وَلا يَتِلُّ اللَّنَع اللَّه لِللَّا لِلسَّع اللَّه الللَّه اللَّه اللَّه اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّه اللَّهُ اللَّه اللَّه اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّه اللَّه اللَّه اللَّه اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللللَّهُ اللللَّهُ اللللْهُ اللَّهُ اللللللْهُ الللللْهُ اللللْهُ اللَّهُ اللللْهُ الللللْهُ اللللللْهُ الللللللْهُ اللللِهُ اللللللِّهُ الللللِّهُ الللللِّهُ الللللِّهُ اللللللِّهُ اللللللللْمِ الللللللللِّلْمُ الللللللْمُ اللللللللْمُ الللللللللْمُ اللللللللْمُ اللللللللْمُ الللللِّهُ اللللللللْمُ اللللللللللللللللللللللَّهُ اللللللللْمُ الللللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ الللْمُ اللللْمُ الللّهُ الللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ الللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ الللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ الللْمُ اللللْمُ الللللْمُولِيلُمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ اللْمُ اللْمُ الللْمُ ال

(أ) من قائل النص؟ وما عنوانه؟ وما مناسبته؟

(ب) اشرح الأبيات شرحًا أدبيًّا بأسلوبك.

(ج) هات معنى ما تحته خط في الأبيات السابقة.

(د) اكتب بيتين بعد الأبيات السابقة.

# (هـ) اختر الصواب مما بين القوسين فيما يأتي:

\_ «العلا» مفردها: (عليا\_عالية\_علياء).

ـ «قضي» مرادفها: (أنهى ـ أخذ ـ مات).

\_ «وطرًا» مرادفها: (سببًا \_ تعبًا \_ حاجةً).

(و) بين مصدر الموسيقى في البيت الأول، واستخرج من البيت الثالث كلمتين بينها تضاد، واذكر أثره في المعنى.

(ز) بين الجمال في قوله: (يمتطى المجد، ويركب الخطرا).

#### السؤال الثاني:

وَأَحزَمُ الناس مَن لَو ماتَ مِن ظَمَإِ \* \* لا يَقرَبُ الوِرْ دَحَتَّى يَعرِفَ الصَّدَرا وَأَغزَرُ الناسِ عَقلاً مَن إِذا نَظَرَت \*\* عَيناهُ أَمرًا غَدا بِالغَيْرِ مُعتَبرا فَقَد يُقَالُ عِثارُ الرِّجْلِ إِن عَثَرَت \*\* وَلا يُقالُ عِثارُ الرَّأْي إِن عَثَرا

(أ) ضع عنوانًا مناسبًا للأبيات السابقة.

(ب) اكتب نبذة عن قائل النص فيها لا يزيد عن ثلاثة أسطر.

(ج) اشرح الأبيات شرحًا أدبيًّا بأسلوبك.

# (د) ضع علامة $(\forall)$ أمام الصواب وعلامة $(\times)$ أمام الخطأ فيما يأتى:

| ( | ) | النحور».                     | صفي الدين الحلي «درر      | ً من مؤلفات     |
|---|---|------------------------------|---------------------------|-----------------|
| ( | ) | خر فيها بقومه.               | لمشهورة لاميته التي يفتخ  | ۱_ من قصائده ا  |
| ( | ) | لر المغول.                   | ة تحذير للسلطان من خط     | ١_ هذه القصيدة  |
| ( | ) | قصيدة، في كل قصيدة ٢٩ بيتًا. | ديوان شعر يتكون من ٢٩     | ـ «الأرتقيات» ـ |
|   |   | بأتي:                        | اب مما بين القوسين فيها ب | هـ) اختر الصوا  |
|   |   | (طباق_جناس_سحع).             | الورد والصدر»             | '۔ بن کلمتی «   |

٢\_ بين «يقال عثار الرِّجل، ولا يقال عثار الرأي» (طباق \_ مقابلة \_ جناس).

(القدوم لشرب الماء \_ الزهر \_ الذهاب). ۳\_ «الورْد» هو

٤\_ «الصَّدَر» هو (المقدمة - الانصراف عن الماء - المجيء).

#### السؤال الثالث:

مَن دَبَّرَ العَيشَ بِالآراءِ دامَ لَهُ \*\* صَفوًا وَجاءَ إِلَيهِ الخَطْبُ مُعْتَذِرا يَهونُ بِالرَّأي ما يَجري القَضاءُ بِهِ \*\* مَن أَخطأَ الرَّأي لا يَسْتَذنِبُ القَدرا

(أ) ضع عنوانًا مناسبًا للبيتين السابقين.

(ب) اشرح الأبيات شرحًا أدبيًّا بأسلوبك.

(ج) هات معنى ما تحته خط في الأبيات السابقة.

# (د) اختر الصواب مما بين القوسين فيما يأتي:

• مضاد كلمة «صفوًا» (عكرًا ـ ثائرًا ـ سيئًا ).

• جمع كلمة «الخَطْب» (خواطب خطباء - خطوب).

• معنى كلمة «معتذرًا» (معترفًا بالخطأ مُصِرَّا عليه مقبلًا عليه).

(هـ) هات من الأبيات استعارة ووضحها.

#### السؤال الرابع:

لا يَحْسُنُ الحِلْمُ إِلا فِي مَواطِنِهِ \*\* وَلا يَليقُ الوَفا إِلا لَمِنْ شَكَرا وَلا يَليقُ الوَفا إِلا لَمِنْ شَكَرا وَلا يَنالُ العُلا إِلا فَتى شَرُفَتْ \*\* خِلالُهُ فَأَطاعَ الدَّهْرُ ما أَمَرا

(أ) استخرج من البيتين أسلوب قصر، واذكر طريقه وغرضه.

(ب) اشرح البيتين شرحًا أدبيًّا بأسلوبك.

(جـ) (الحلم ـ خلاله ـ العلا) هات معنى الأولى والثانية، ومفرد الثالثة.

(د) ما الجمال في قوله: «فأطاع الدهر ما أمرا» مع التوضيح؟

# الدرس الرابع عشر من لامية ابن الوردي في الحكم والمواعظ

# أهداف الدرس:

# بنهاية الدرس يتوقع أن يكون الطالب قادرًا على أنْ:

١ ـ يذكر ترجمة موجزة لابن الوردي.

٢\_ يذكر مناسبة النص.

٣- يشرح الأبيات المختارة من القصيدة بأسلوبه الخاص.

٤\_ يحدد سمات شخصية ابن الوردى وخصائص أسلوبه .

٥ يذكر أثر البيئة في النص.

٦- يستخرج مظاهر الجمال من الأبيات المختارة.

٧ - يحفظ سبعة أبيات من القصيدة.

أَيْ بِنِيَّ اسمعْ وصايا جَمَعَتْ \* \* حِكَمًا خُصَّتْ بها خَيْرُ المللْ (١)

اطلب العلمَ ولا تَكْسَلْ فها \*\* أبعدَ الخيرَ على أهل الكسلْ (٢)

واحتفلْ للفقهِ في الدين ولا \* \* تَشْتغلْ عنهُ بهاكٍ أَوْ خَوَلْ (٣)

واهجُرِ النومَ وحصِّلْهُ فَمَنْ ﴿ ﴿ يَعْرُفِ الْمُطْلُوبَ يَحَقُّرْ مَا بِذَلْ ( عُ)

لا تقلْ قدْ ذهبَتْ أربابُهُ \*\* كلُّ مَنْ سارَ على الدربِ وصلْ (٥)

في ازديادِ العلم إرغامُ العِدى \*\* وجمالُ العلم يا صاح العملْ(١٦)

(٢) الكسل: الفتور والتثاقل عن العمل، ومضاده: الهمة والنشاط.

(٣) احتفل: اهتمّ. خول: عطية الله من النعم المختلفة (تطلق على المفرد والجمع، والمذكر والمؤنث).

(٤) حصِّله: اجمعه. والضمير يعود على العلم. يحقر: يستحقر ويستصغر. بذل: أعطي وقدُّم.

(٥) أربابه: أصحابه والقائمون عليه، مفردها: ربّ. الدرب: الطريق. جمعه: دروب.

(٦) إرغام: إذلال. العدى: الأعداء، مفردهما: العدو. يا صاح: منادى مرخَّم أي يا صاحبي.

<sup>(</sup>١) وصايا: جمع وصية وهي ما يوصي به من أمور مادية أو معنوية، والمقصود هنا: نصائح. حكم: جمع حكمة، وهي الكلام الذي يحمل معاني كثيرة في ألفاظ قليلة. خُصَّت بها: انفردت بها. الملل: جمع ملة وهي الدين، وخير الملل: الإسلام.

جِّلِ المنطق بالنَّحوِ فَمَنْ \*\* يُحرِمِ الإعرابَ في النَّطْقِ اختبلْ (۱) وانظم الشعرَ ولازمْ مذهبي \*\* فاطِّراحُ الرِّفْدِ في الدنيا أقلْ (۲) فهو عنوانٌ على الفضلِ وما \*\* أحسنَ الشَّعرَ إذا لمْ يُبتندُلْ (۳) فهو عنوانٌ على الفضلِ وما \*\* مُقْرِفٍ أَوْمَنْ على الأصلِ اتَّكُلْ (۱) ماتَ أهلُ الجودِ لم يبقَ سوى \*\* مُقْرِفٍ أَوْمَنْ على الأصلِ اتَّكُلْ (۱) أنا لا أختارُ تقبيلَ يبدٍ \*\* قطعُها أَجْمُلُ مِنْ تلكَ القُبلُ (۱) واتركِ الدُّنيا فمِنْ عاداتِها \*\* تَخْفضُ العالي وتُعلي مَنْ سَفلْ (۲) كم جهولٍ وهو مُثرٍ مُكْثرٌ \*\* وحكيمٍ ماتَ منها بالعللُ (۷) كم شجاعٍ لم ينلُ منها غنى \*\* وجبانٍ نالَ غاياتِ الأملُ (۱) لا تقُلُ أَصْلِ وفضلِي وفضلِي أبدًا \*\* إنَّها أصْلُ الفتى ما قدْ حَصَلْ (۱) لا تقُلُ أصلِي وفضلِي أبدًا \*\* إنَّها أصْلُ الفتى ما قدْ حَصَلْ (۱)

\* التعريف بالشاعر: سبقت ترجمته ضمن أعلام الشعر في العصر المملوكي.

#### \* المعنى العام:

أيها الولد العزيز استمع إلى هذه الوصايا الغالية، والحكم الخالدة التي خصت بها ملة الإسلام من بين سائر الملل. لتكن همتك عالية في طلب العلم عمومًا؛ فإنّه لا ينال العلم كسلان، واهتم بالفقه على وجه الخصوص، ولا تنشغل عنه بهال أو متاع دنيوي. والطالب الحقيقي هو الذي يهجر النوم من أجل تحصيل العلم؛ لأن غايته الشريفة تجعل كل شيء يبذل في سبيله رخيصًا. وإياك إياك أن تقول: لقد مات أهل العلم الكبار، فإنّ كل من سار في طريق العلم وأخلص النية وصل إلى مكانتهم، ولتعلم أن في تحصيلك للعلم إذلالًا لأعدائك، ولكن العلم وحده لا يكفي فلا بد من أن يقترن العلم بالعمل.

<sup>(</sup>١) جمِّل: زيِّن. اختبل: أصابه الجنون، وهو فساد العقل.

<sup>(</sup>٢) لازم: الزم واثبت. اطراح: الابتعاد عن الشيء. الرفد: العطاء.

<sup>(</sup>٣) يبتذل: يمتهن، أي يصبح مهينًا رخيصًا بالسّعي به على أبواب الملوك والأمراء.

<sup>(</sup>٤) الجُود: الكرم والعطاء. مُقْرِف: هجين ليسٍ أصيلاً في الكرم. اتكل: اعتمد.

<sup>(</sup>٥) القُبَل: جمع قُبلة، وهي لثم العضو بالفم حبًّا أو احترامًا.

<sup>(</sup>٦) سَفَل: انحط مكانه أو مكانته.

<sup>(</sup>٧) كمْ: خبرية بمعنى كثير. جهول: صيغة مبالغة من الجهل. مُثْرٍ: غني. حكيم: طبيب، والجمع حكماء. العلل: جمع علة وهي المرض. (٨) ينل: يحصل. غايات: نهايات. مفردها غاية.

<sup>(</sup>٩) الأصل والفصل: قال تُعلب الأصل: الوالد، والفصل: الولد. أي لا تفتخر بوالد ولا ولد. وقال الكسائي: الأصل: الحسب، والفصل: اللسان يعنى النطق. (والأول أقرب).

واهتم بعلم النحو كذلك؛ فإن النحو يُصْلح الكلام كما يُصْلح الملح الطعام، واهتم بنظم الشعر فإنه عنوان على الفضل، ولكن إذا نظمت الشعر فلا تطرق به أبواب الملوك، ولا تجعله رخيصًا بمدح من لا يستحق، فقد مات أهل الجود ومن يستحقون المدح، وأصبحنا أمام أناس لا يستحقون أن تقبل أيديهم، بل يستحقون قطع الأيادي.

وعليك أيها الولد الكريم أن تزهد في الدنيا، وفيها في أيدي الناس، فالدنيا غدارة، كم رفعت من جاهل، وكم خفضت من عالم، كم أعطت الجبان وحرمت الشجاع، فليكن اعتهادك على جهدك، لا على أصلك وفصلك. فالعاقل من يفتخر بعمله لا بعمل الآخرين له، ولله درُّ من قال:

# إِنَّ الفَتِي مَن يَقُولُ هَا أَنَا ذَا \* \* لَيسَ الفَتِي مَن يَقُولُ كَانَ أَبِي

#### \* مظاهر الجمال:

١- فى قوله: (أيْ بُنَيّ): إنشاء، نوعه نداء، يفيد القرب بين الناصح والمنصوح له، وتصغير كلمة (بُنَيّ) يشير إلى قربه منه كقرب الولد الصغير من قلب والده.

وقوله: (اسمع وصايا): إنشاء، نوعه أمر، غرضه النصح والإرشاد، ويدل على أهمية الوصايا التي ستأتي، وضرورة العمل بها. وجاءت كلمة: (حكمًا) جمعًا؛ لتدل على تنوع أصناف الحكمة التي سيسوقها، وتنكيرها يدل على تفخيمها وتعظيم شأنها.

وفي قوله: (خير الملل) كناية عن دين الإسلام، وفيها إشارة إلى عظمة هذا الدين، وهيمنته على كل ما عداه.

٢ وفى قوله: (لا تكسل): إنشاء، نوعه نهي، وغرضه النصح والإرشاد، ويوحي بقبح الكسل وضر ورة الابتعاد عنه.

وقوله: (ما أبعدَ الخيرَ على أهلِ الكسلُ): إنشاء غير طلبى، نوعه تعجب يدل على وضوح البعد في المسافة بين الخير والكسالى، ويجسم الخير المعنوي بصورة حسية كأنَّه في مكان بعيد كل البعد عن كل كسلان.

- ٣ ـ وفى قوله: (احتفل للفقه): إنشاء، نوعه أمر، يدل على النصح والإرشاد، ويصور الاهتهام بأمر الفقه كالاهتهام بضيف عزيز أو مسئول كبير تقام الاحتفالات بقدومه.
- ٤ وفى قوله: (مَنْ يعرفِ المطلوبَ يحقرْ ما بذلْ): شرط يدل على التلازم بين الجواب والشرط، مما
   يحمل العاقل على بذل غاية ما في وسعه.
- ٥ ـ وفى قوله: (كلُّ مَنْ سارَ على الدربِ وصلْ): أسلوب خبري غير مؤكد مما يدل على أنها حكمة خالدة لا تتغير باختلاف الزمان والمكان، ولا يختلف في ثبوتها اثنان.

- ٦- وفى قوله: (يا صاح): إنشاء، نوعه نداء أصله يا صاحبي، والترخيم (حذف آخر المنادى) يدل على الحب وقرب المسافة بين المنادى والمنادى.
- ٧ وفى قوله: (جمِّل المنطق بالنحو): استعارة مكنية، صور فيها الكلام بأنه عروس تزيَّن، والنحو بأنه زينة جميلة، وفيها تجسيم للمعنويات، مما يقربها من الأذهان.
- وقوله: (مَنْ يُحرِمِ الإعرابَ في النُّطْقِ اختبلُ): شرط يدل على التلازم بين الجواب والشرط، وغرضه تشويه صورة من يلحن في الكلام بأنه يبدو كالمجنون.
- ٨ وفى قوله: (ولازم مذهبي): استعارة مكنية صوَّر فيها مذهبه في البعد عن أرباب السلطة والزهد فيها في أيديهم بإنسان فاضل ينبغي أن يُلازَم.
- 9- وقوله: (ما أحسنَ الشِّعرَ إذا لم يُبتذلُ): إنشاء، نوعه تعجب، يدل على وضوح صفة الجمال في الشعر إذا لم يمتهن بالتسول به على أبواب أرباب السلطان.
- ١-وفى قوله: (لم يبقَ سوى مُقْرِفٍ): قصر، وطريقه: النفي والاستثناء، وغرضه التأكيد على وفاة جميع الأفاضل، وبقاء الحثالة والأراذل.
- ١١ ـ و في قوله: (أنا لا أختارُ تقبيلَ يدِ...): أسلوب خبري، يدل على الاعتزاز بالمنهج الذي اختاره الرجل في حياته من البعد عن أصحاب الجاه والسلطان، وجاءت كلمة (يد) نكرة للتحقير، ولا عجب فهي يد تستحق التقطيع لا التقبيل.
- ١٢ ـ و فى قوله: (تَخْفضُ العالي وتُعْلي مَنْ سَفلْ): مقابلة تبرز المعنى وتوضحه، وتُصور التناقض بين أقدار الناس وأحوالهم في الدنيا.
- 17\_وقوله: (كمْ جهولٍ وهْوَ مُثْرٍ مُكْثرُ...) أسلوب خبري غير مؤكد يدل على استقرار حقيقة التفاوت بين العلم والمال.
  - و (كم) هنا خبرية، وهي تفيد التكثير للدلالة على أن ما بعدها ظاهرة شائعة.
    - واستخدام صيغة المبالغة (جهول) يدل على شدة جهل بعض الأغنياء.
- وفى قوله: (كم شجاع لم ينلُ منها غنَى، وجبانٍ نالَ غاياتِ الأملُ): مقابلة تبرز المعنى وتوضحه، وتصور التفاوت الكبير بين أقدار الناس الحقيقية وحظوظهم الدنيوية.
- وتنكير كلمة (غنّى) يدل على التحقير، فالشجاع لم ينل أدنى حظ من حظوظ الدنيا، وجمع كلمة (غايات) يدل على تنوع المنافع التي يحصل عليها أولئك الجبناء.

١٤ وفى قوله: (أصلي وفصلي): جناس يعطي الكلام جرسًا موسيقيًّا عذبًا، وفيه طباق في المعنى،
 يؤكد ضرورة الاعتهاد على النفس لا على الآباء أو الأبناء.

وقوله: (أبدًا): تأكيد للنهي عن التفاخر بالحسب القديم أو الفرع الجديد، وتنبيه على استمرار ذلك النهى أبد الدهر.

وقوله: (إنَّما أصْلُ الفتى ما قدْ حَصَلْ): قصر، طريقه: إنَّما، يدل على انحصار القيمة الحقيقة في الإنجاز على أرض الواقع.

\* \* \*

## التعليق على النص

# أولاً: شخصية الشاعر من خلال النص:

١- رجل حكيم صقلته التجارب، وعلمته الأيام.

٢\_ رقيق في نصحه حتى لا ينفر منه المخاطب.

٣\_ شديد الاعتزاز بنفسه.

٤\_ محب للعلوم والآداب.

# ثانيًا: خصائص أسلوب الشاعر:

١ - كثرة الأساليب الإنشائية للتشويق وإثارة الذهن.

٢\_ كثرة المحسنات البديعية غير المتكلفة.

٣ سهولة الألفاظ ووضوح المعاني.

# ثَالثًا: أثر البيئة في النص:

١\_ النصائح من الآباء للأبناء.

٢\_ وجود أماكن للعلم.

٣\_ بيئة يكثر فيها العلماء.

#### تدريبات

#### السؤال الأول:

أَيْ بِنيَّ اسمعْ وصايا جَمَعَتْ \*\* حِكَمًا خُصَّتْ بِهَا خَيْرُ المللْ اطلبِ العلمَ ولا تَكْسَلْ فها \*\* أبعدَ الخيرَ على أهلِ الكسلْ واحتفلْ للفقهِ في الدينِ ولا \*\* تَشْتَعْلُ عنهُ بِهالٍ أَوْ خِوَلْ

# (أ) اختر الصواب مما بين الأقواس:

١\_ قائل النص هو (ابن الوردي ـ ابن هانئ الأندلسي ـ صفى الدين الحلى).

٢\_ النص ينتمى إلى العصر (العباسي ـ المملوكي ـ العثماني).

٣\_ «أي بني» نداء يفيد (القرب ـ البعد ـ التصغير).

٤\_ «حكماً» نكرة لتفيد (التفخيم والتعظيم \_ العموم والشمول \_ التحقير).

٥ « لا تكسل » نهى ـ غرضه (التحذير ـ النصح والإرشاد ـ التشويق).

(ب) اشرح الأبيات السابقة شرحًا أدبيًّا بأسلوبك.

(ج) هات معنى ما تحته خط في الأبيات السابقة.

(د) هات من الأبيات (أسلوب نداء \_ أمر \_ نهي \_ تعجب)، وبين الغرض منه.

#### السؤال الثاني:

واهجُرِ النومَ وحصِّلْهُ فَمَنْ \*\* يعرفِ المطلوبَ يحقُ ما بذلْ لا تقلْ قَدْ ذهبَتْ أربابُهُ \*\* كلُّ مَنْ سارَ على الدربِ وصل في ازديادِ العلم إرغامُ العِدى \*\* وجمالُ العلم يا صاح العملْ

(أ) من قائل النص؟ وما مناسبته؟

(ب) اشرح الأبيات شرحًا أدبيًّا بأسلوبك.

(ج) هات معنى ما تحته خط من الأبيات.

السؤال الثالث:

جِمِّلِ المنطقَ بالنَّحوِ فَمَنْ \*\* يُحرمِ الإعرابَ في النُّطْقِ اختبلْ وانظمِ الشعرَ ولازمْ مذهبي \*\* فاطِّراحُ الرِّفْدِ في الدنيا أقَلْ فهُوَ عنوانٌ على الفضلِ وما \*\* أحسنَ الشِّعرَ إذا لمْ يُبتذلْ

- (أ) ضع عنوانًا مناسبًا للأبيات.
- (ب) اشرح الأبيات شرحًا أدبيًّا بأسلوبك.
- (+) ضع علامة  $(\vee)$  أمام الصواب وعلامة  $(\times)$  أمام الخطأ فيما يأتي:
  - ١ في قوله «جمل المنطق بالنحو» استعارة مكنية. ( )
  - ٢\_ في قوله «لازم مذهبي» تشبيه.

#### السؤال الرابع:

ماتَ أهلُ الجودِ لم يبقَ سوى \*\* مُقْرِفٍ أَوْمَنْ على الأصلِ اتَّكَلْ أَنَا لا أَختارُ تقبيلَ يبدِ \*\* قطعُها أَجْمَلُ مِنْ تلكَ القُبَلْ والتركِ الدُّنيا فمِنْ عاداتِها \*\* تَخْفضُ العالي وتُعْلي مَنْ سَفلْ

- (أ) ضع عنوانًا مناسبًا للأبيات.
- (ب) اشرح الأبيات شرحًا أدبيًّا بأسلوبك.
- (ج) هات معنى ما تحته خط في الأبيات السابقة.
  - (د) اذكر أثر البيئة في النص.

# الدرس الخامسَ عشرَ من رسالة ديوانية تتضمن تهنئة بفتح حصن الأكراد لحيى الدين بن عبد الظاهر

#### أهداف الدرس:

# بنهاية الدرس يتوقع أن يكون الطالب قادرًا على أنْ:

١- يذكر ترجمة موجزة لمحيى الدين بن عبد الظاهر.

٢ يذكر مناسبة رسالة محيى الدين بن عبد الظاهر.

٣ يشرح الرسالة بأسلوبه الخاص.

٤\_ يحدد سياتِ شخصية الكاتب وخصائص أسلوبه.

٥ يذكر أثر البيئة في النص.

٦- يستخرج مظاهر الجمال من النص المختار.

« ... سَطَّرَ المَمْلُوكُ هذهِ البُشْرَى والسَّيْفُ والقلمُ يَسْتَمِدَّانِ: هَذا مِنْ دَمٍ وَهَذا مِنْ نَقْسٍ، وَيَمْضِيانِ: هَذا فِي رَأْسٍ وَهَذا فِي طِرْسٍ؛ وَيَتَجاوَبانِ: هَذا بِالصَّلِيلِ وَهَذا بِالصَّرِيرِ، وَيَتَناوَبانِ: هَذا يَسْتَمِيلُ وَهَذا فِي رَأْسٍ وَهَذا فِي طِرْسٍ؛ وَيَتَجاوَبانِ: هَذا بِالصَّلِيلِ وَهَذا بِالصَّرِيرِ، وَيتَناوَبانِ: هَذا يَسْتَمِيلُ وَهَذا فَي رَأْسٍ وَهَذا فِي طِرْسٍ؛ وَيَتَجاوَبانِ: هَذا اللَّوائِلِ وَهَذا الفَتْحِ الذي ما سَمَتْ إليْهِ هِمَمُ اللَّولِ الأوائِلِ، يَسْتَمِيرُ؛ وَكُلُّ مِنْهُما يُنَافِسُ الآخَرَ عَلى المُشَافَهَةِ بِخَبَرِ هَذا الفَتْحِ الذي ما سَمَتْ إليْهِ هِمَمُ اللُوكِ الأوائِلِ، وَلا وُسِمَتْ بِهِ سِيَرُهُمُ التِي بَدَتْ أَجْيادُها مِنْ حُلاهُ عَواطِل؛ وَلا دَارَ فِي خَلَدٍ أَنَّ مِثْلَهُ يَتَهَيَّأُ فِي المُدو الطَّويلَةِ، وَلا تَشَكَّلُ فِي ذِهْنِ أَنَّهُ سَيُدُرَكُ بِحَوْلٍ وَلا حِيلَةٍ ......

فَمِنْ ذَلِكَ حِصْنُ الأَكْرَادِ الذِي تَاهَ بِعِطْفِهِ عَلَى الْمَالِكِ وَالْحُصُونِ، وَشَمَخَ بِأَنْفِهِ عَنْ أَنْ ثَمَّتَ إلى مِثْلِهِ يَدُ الْحَرْبِ الزَّبُونِ؛ وَغَدا جَاذِبًا بِضِبْعِ الشَّامِ، وَآخِذًا بِمَخَانِقِ بِلادِ الإسْلامِ؛ وَشَلَلاً فِي يَدِ البِلادِ، وَشَجًا يَدُ الْحَرْبِ الزَّبُونِ؛ وَغَدا جَاذِبًا بِضِبْعِ الشَّامِ، وَآخِذًا بِمَخَانِقِ بِلادِ الإسْلامِ؛ وَشَلَلاً فِي يَدِ البِلادِ، وَشَجًا فِي صَدْرِ العِبادِ؛ تَنْقَضُّ مِنْ عُشِّهِ صُقُورُ الأعْداءِ الكاسِرَةِ، وَتَرْتَاعُ مِنْ سَطْوَتِها قُلُوبُ الجُيوشِ الطَّائِرِة؛

وَتَرْبُضُ بِأَرْبَاضِهِ آسادٌ تَحْمِي تِلكَ الآجامَ، وَتُفَوَّقُ مِنْ قِسِيِّهِ سِهامٌ تُصْمِي مُفَوَّقَاتِ السِّهامِ؛ تُعْطِيهِ اللَّهامِ؛ تُعْطِيهِ اللَّهامِ؛ تُعْطِيهِ اللَّهامِ؛ تُعْطِيهِ اللَّهامِ؛ تُعْطِيهِ اللَّهافُ الجِزْيَةَ عَنْ يَلٍ وَهُمْ صَاغِرُونَ، وَيَصْطَفِي كِرَامَ أَمْوالهِمْ وَهُمْ صَابِرُونَ لا مُصَابِرُونَ». (()

\* التعريف بالكاتب: سبقت ترجمته ضمن أعلام النثر في العصر المملوكي.

#### \* مناسبة الرسالة:

هي رسالة ديوانية كتبها ابن عبد الظاهر (ت. ٦٩٢ هـ) على لسان الملك المنصور قلاوون (ت. ٦٨٩ هـ)، ووجهها إلى صاحب اليمن، يبشره بفتح الملك المنصور بن قلاوون مجموعة من الحصون على الساحل في طرابلس وصافيتا وأَنْطَرَسُوس وَمَرَقيَّة والمَرْقَبِ"، وقد تهيَّأ لهم فتح حصن «صافيتا».

وكانت اليمن تحت سلطان الأيوبيين حكام مصر، عندما أرسل صلاح الدين أخاه «توران شاه» لضمها إلى المملكة تأمينًا لطرق المواصلات، فدامت المراسلات بينها، ثم تواصلت في زمان الدولة المملوكية في مصر (٦٤٨ ـ ٩٢٣ هـ)، والرسولية في اليمن (٦٢٦ ـ ٨٤٥ هـ) التي تعد من أعظم الدول التي حكمت اليمن منذ زوال مملكة حمير.

#### \* المعنى العام:

لقد كتبت هذه الرسالة وأنا أنظر إلى السيف والقلم، فكلاهما يجاهد في سبيل الله، لكن مداد القلم من الحبر، ومداد السيف من الدم، وصوت القلم هو الصرير على صفحات الأوراق، وصوت السيف هو الصليل في ساحات المعركة، وكل منها يتنافس على إذاعة هذا الخبر العظيم الذي لم يحلم به ملك من قبل، ولا تخيَّل أنَّ هناك حيلة أو وسيلة توصِّل إلى تحريره.

كيف لا وقد فتح الملك المنصور قلاوون حصن الأكراد، ذلك الحصن المنيع الذي أحدث شللاً

(٢) هي من (القلاع والحصون) الشامية.

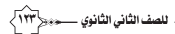
<sup>(</sup>۱) سطَّر: كتب. المملوك: الخادم ويعني نفسه. يستمدان: يأخذان المداد وهو الجبر. النَّقْس: الجبْر. الطرس: الكتاب. الصليل: صوت السيف. الصرير: صوت القلم. يستمير: يطلب الميرة وهي الطعام. سمت: ارتفعت. هِمم: جمع همة وهي العزيمة. وُسمت: وُصفت. سيرهم: أخبارهم مفردها: سيرة، أجيادها: أعناقها. حلاه: زينته مفردها: حلية. عواطل: خاليات من الزينة. الخَلَد: البال والنفس، جمعها: أخلاد. يتهيَّأ: يتيسَّر. الحَوْل: القدرة على التصرف في الأمور. الحيلة: الخديعة، جمعها: حِيَل. تاه: افتخر. العِطْف: الجانب، يقال فلان يتيه بعطفه ويثني عطفه أي يميل بجانبه افتخارًا وإعجابًا بنفسه. شمخ بأنفه: تكبَّر. حرب زبون: أي شديدة لأنها تزبن الناس أي تصدمهم وتدفعهم. الضّبع: ما بين الإبط إلى نصف العضد. أي ممسكًا ومسيطرًا على بلاد الشام. المخانق: جمع خُنق وهو الرقبة حيث يوضع حبل الخنق. الشجا: ما يقف في الحلق بحيث يكاد بختنق به المرء. تنقضُّ: تهوي بسرعة. ترتاع: تخاف وتفزع. سطوتها: بطشها. تربض: تقيم وتثبت. الأرباض: جمع ربض وهو المأوى. آساد: جمع أسد. الآجام: جمع أجمة وهي الغابة بها شجر كثير ملتف. فوَّق السهم جعل له وترًا يرمي به. القسيّ: جمع قوس. تُصْمي: تصيب. الجزية: ما يؤخذ من أهل الذمة. صاغرون: أذلاء. يصطفي: يختار. كرام أموالهم: أفضلها. مصابرون: ثابتون وصامدون في مواجهة العدو.

في البلاد، وعطل مصالح العباد، بل كان بمثابة الحبل المربوط على رقاب الناس في الشام، والشيء المعترض في الحلق مما يعرض المرء للهلاك.

لقد تباهى هؤلاء الغاصبون بقوتهم، وأجبروا من حولهم على أن يعطوا الجزية عن يدوهم صاغرون، وعلى أن يخضعوا لابتزازهم مُكْرَهين مُسْتسلمين غير صامدين في المعركة ولا ثابتين.

# \* مظاهر الجمال:

- الرسالة قائمة على السجع وتوازن الجمل والفقرات، مما يعطي الكلام جرسًا موسيقيًّا عذبًا، وبخاصة إذا صدر من كاتب متمكِّن بعيد عن التكلف كابن عبد الظاهر، تجد هذا في قوله: (نقس، طرس)، (صرير، يستمير)، (الأوائل، عواطل)، (الطويلة، حيلة)، (الحصون، الزبون)، (الشام، الإسلام)، (البلاد، العباد) ... وهكذا من أول الرسالة إلى آخرها.
- في قوله: (صليل، صرير)، (يتجاوبان، يتناوبان)، (يستميل، يستمير)، (سمت، وسمت)، (صَابِرُونَ، مُصَابِرُونَ) تعاون الجناس مع السجع لزيادة الجرس الموسيقي الصادر عن اتحاد أو تقارب الألفاظ في النطق، واختلافها في المعنى.
- وفي قوله: "السيف والقلم" استعارة مكنية حيث صور شخصين متنافسين كل منهما يحاول أن يفوز بشرف السبق إلى إذاعة هذا الخبر، وتصوير ذلك بأوصاف للبشر مثل: "يستمدان، يمضيان، يتجاوبان، يتناوبان..."فيه تشخيص للسيف والقلم، مما يثبت الصورة الخيالية في ذهن المتلقي، ويرسم مشهدًا سينهائيًّا مليئًا بالصوت والحركة.
- وفي قوله: (ما سَمَتُ)، (وَلا وُسِمَتُ)، (وَلا دَارَ)، (وَلا تَشَكَّلَ) تتوالى أساليب النفى لتدل على تعدد الصعوبات وتنوع العقبات في سبيل الوصول إلى هذا الحصن المنيع.
- وفي قوله: (خَلَد فِهن) جاءت الكلمتان نكرتين لإفادة العموم والشمول، فحلم الوصول إلى هذا الحصن المنيع كان بعيدًا عن الأذهان كافة بلا استثناء.
- وفي قوله: (تَاهَ بِعِطْفِهِ)، وقوله: (شَمَخَ بِأَنْفِهِ) استعارة مكنية، حيث شَبَّه الحصن بإنسان يستكبر ويستعلي، ثم حذف المشبه به ورمز إليه بشيء من لوازمه وهو العِطْف والأنف، وهما تصوران الحصن بصورة رجل متغطرس يحتقر كل من أمامه.
- وفي قوله: "حصن الأكراد" استعارة مكنية حيث صوره بصورة إنسان قوي متغطرس يمسك



ببلاد الشام من كتفها، ويخنقها من رقبتها في قوله: (جَاذِبًا بِضِبْعِ الشَّامِ، وَآخِذًا بِمَخَانِقِ بِلادِ الشام من كتفها، ويخنقها من رقبتها في قوله: (جَاذِبًا بِضِبْعِ الشَّامِ، وَآخِذًا بِمَخَانِقِ بِلادِ الإسْلامِ) وفيها تجسيم وتشخيص، مما يبرز المعنى في صورة حسية واضحة، ويصور مدى العظرسة لدى المحتلين لهذا الحصن، ومدى المعاناة التي يعانيها المسلمون من حوله.

- وفى قوله: (وغدا... شَلَلًا فِي يَدِ البِلادِ، وَشَجًا فِي صَدْرِ العِبادِ) تشبيهان حيث شَبَّه وجود ذلك الحصن في بلاد الشام بأنه كالشلل في عضو من أعضاء الجسم يعوق حركته، وكالشوكة المؤلمة في الصدر، يوشك المرء معها على الهلاك أو الاختناق، والتشبيهان يصوران الألم الشديد الذي يعانى منه المسلمون هناك.
- وفي قوله (صُقُورُ الأعْداءِ الكاسرة) تشبيه من إضافة المشبه به إلى المشبه، حيث شبّه الأعداء بالصقور الكاسرة التي تنقضُّ من أعلى على فريستها، والتشبيه يجسم المعنى بصورة معروفة تبرز مدى المعاناة التي يكابدها المسلمون، فقد كانوا كالطائر الوديع الذي ينقضُّ عليه صقر جارح أو عُقاب كاسر.
- وفي قوله: (قُلُوبُ الجُيوشِ الطَّائِرِة) كناية عن الخوف والفزع، حيث تكاد القلوب تطير من الصدور من هول الموقف.
- وفي قوله: (وَتَرْبُضُ بِأَرْبَاضِهِ آسادٌ) استعارة تصريحية، حيث صور مقاتلي الأعداء بالأُسود التي تقف في الغابة متأهبة للانقضاض على فريستها.
- وفي قوله: (عنْ يَدٍ) كناية عن الذل والانقياد، فهم يدفعونها بأيديهم دون وساطة أحد تجسيدًا لمعاني الخضوع والانكسار.
- وفي قوله: (وَهُمْ صَابِرُونَ لا مُصَابِرُونَ) قصر، طريقه العطف بلا، للدلالة على انحصار حالهم في ذل الصابر على الذل مكرهًا، لا المصابر الثابت في الميدان.

# التعليق على النص

# أولاً: شخصية الكاتب من خلال النص:

١\_ رجل ذو مكانة اجتماعية في قومه.

معتزُ بجيوش الخليفة وانتصاراته.

٣\_ لديه القدرة على التحليل والتصوير.

# ثانيًا: خصائص أسلوب الكاتب من خلال النص:

١- الاعتباد على المحسنات البديعية، وخاصةً السجع.

٢\_ البراعة في التصوير، والدقة في التعبير.

٣\_ تأثره بالطريقة الفاضلية في الكتابة.

# ثالثًا: أثر البيئة في النص:

١- تهنئة الملوك بعضهم بعضاً بالنصر.

٢\_ وجود أدباء كبار بديوان الإنشاء.

٣ السهام والقسي من أدوات الحرب في ذلك الوقت.

#### تدريبات

#### السؤال الأول:

- (أ) من قائل النص؟ وما عنوانه؟ وما مناسبته؟
- (ب) ما أبرز خصائص أسلوب الكاتب كما فهمت من النص؟
- (ج) هات من النص ما يدل على اعتماد الكاتب على السجع، وعلام يدل ذلك؟
  - (د) حفل النص ببعض الاستعارات الجميلة، اذكر اثنتين منها، وبين ما توحي به كل منها.

# السؤال الثاني:

قال محيى الدين بن عبد الظاهر في رسالة ديوانية:

«فَمِنْ ذَلِكَ حِصْنُ الأَكْرَادِ الذِي تَاهَ بِعِطْفِهِ عَلَى الْمَالِكِ وَالْحُصُونِ، وَشَمَخَ بِأَنْفِهِ عَنْ أَنْ تَمْتَدَّ إلى مِثْلِهِ يَدُ الخَرْبِ الزَّبُونِ؛ وَغَدا جَاذِبًا بِضِبْعِ الشَّامِ، وَآخِذًا بِمَخَانِقِ بِلادِ الإسْلامِ؛ وَشَلَلًا فِي يَدِ البِلادِ، وَشَجًا فِي صَدْرِ العِبادِ...».

- (أ) اشرح الفقرة السابقة شرحًا أدبيًّا.
- (ب) استخرج من النص كنايتين وبين بلاغتها.
- (ج) ما الصورة البيانية في قوله: «وَشَلَلًا فِي يَدِ البِلادِ، وَشَجًا فِي صَدْرِ العِبادِ».
  - (د) اشرح كيف يبدو النص مرآة لعصره.
- (هـ) (عِطْفه \_ الزَّبون \_ مخانق) ما جمع الكلمة الأولى، وما مرادف الثانية، وما مفرد الثالثة؟

# الوحدة الثالثة الأدب العربي في الأندلس

#### أهداف الوحدة:

# بعد الانتهاء من هذه الوحدة ينبغى أن يكون الطالب قادرًا على أنْ:

- ١ يتعرف على تأثير كل من الحياة السياسية والاجتماعية، والعلمية في النتاج الأدبي الأندلسي.
  - ٢\_ يبين أثر الطبيعة في النتاج الأدبي الأندلسي.
  - ٣ يحدد العوامل التي أدت إلى انتشار بعض الفنون الشعرية والنثرية في الأندلس.
    - ٤\_ يسرد ترجمة لبعض الأدباء النابهين في الأندلس.
    - ٥ يحفظ بعضًا من نصوص هذا العصر، ويمتلك القدرة على شرحها.
      - ٦- يحدد أهم خصائص الشعر والنثر في الأدب الأندلسي.

# الدرس السادس عشر لمحة عن دولة الإسلام في الأندلس

#### أهداف الدرس:

# بنهاية الدرس يتوقع أن يكون الطالب قادرًا على أنْ:

١\_ يعلل تسمية الأندلس بهذا الاسم.

٢\_ يشرح كيف أثرت الحياة السياسية في الأندلس في النتاج الأدبي .

٣ يبين كيف أثرت الحياة الاجتماعية في الأندلس في النتاج الأدبي.

٤ ـ يوضح كيف أثرت الحياة العلمية في الأندلس في النتاج الأدبي.

# أولًا: التسمية:

سُمِّيت الأندلس بهذا الاسم نسبة إلى قبائل هَمَجِيَّة وَحْشِيَّة تسمى الوندال أو الفاندال احتلتها منذ القرن الخامس الميلادي، وسمتها باسمها فانْدَلُوسيا، أي بلاد الوندال، ولما دخلها العرب سموها (وَنْدَلُس)، ثم قلبوا الواو همزة فصارت أنْدَلُس.

#### ثانيًا: الجغرافيا:

تقع الأنْدَلُس (إسبانيا والبرتغال حاليًا) في الجنوب الغربي من قارة أوربا، وهي شبه جزيرة؛ حيث يحيط بها البحر المتوسط، والمحيط الأطلنطي من الشرق والجنوب والغرب، ولا يصلها بأوروبا إلا سلسلة جبلية وعرة هي جبال البرانس، ويفصلها عن قارة أفريقيا مضيق جبل طارق، وتبلغ مساحتها معندة تجعل على متر مربعًا تقريبًا، وهي أرض سهلية بها بعض الجبال، وتجري فيها أنهار عديدة تجعل منها جنة خضراء.

# ثالثا: الحياة السياسية:

اصطلح المؤرخون على تقسيم أطوار دولة الإسلام في الأنْدَلُس إلى العصور التالية:

1\_ عصر الولاة الفاتحين (٩٢ ـ ١٣٨ هـ = ٧١١ ـ ٥٥٦م)، وقد تعاقب فيه على ولاية الأندلس ٢٢ واليًا، وقد فتح خلاله المسلمون جنوب فرنسا، ولكنهم توقفوا بعد هزيمتهم في معركة «بلاط الشهداء».

٢\_عصر الدولة الأموية بالأندلُس (١٣٨ ـ ٢٢١ هـ = ٢٥٠ ـ ١٠٣١م)، ويبدأ بتأسيس عبد الرحمن الداخل (صقر قريش) دولة لبني أمية في الغرب بعد سقوطها في الشرق، وفيه بلغت الدولة أقصى مجدها وبخاصة في زمن عبد الرحمن الناصر والحكم المُسْتَنْصر.

٣ عصر ملوك الطوائف (٤٢٢ ـ ٤٨٤ هـ = ١٠٣١ ـ ١٠٩١م)، وفيه استقل كل زعيم بالإمارة التي تحت يده، ودخلوا في صراعات مريرة فيما بينهم، واستعان بعضهم بالأعداء على جيرانه المسلمين، وكادت الدولة تنتهي لولا تدخل يوسف بن تاشِفِين وانتصاره على النصارى في معركة «الزلاقة» عام ٤٧٩هـ.

٤ عصر المرابطين (٤٨٤ ـ ١٠٩١ = ١٠٩١ م)، وفيه عبر يوسف بن تاشِفِين المضيق بعد استشارة الفقهاء، وضمَّ الأندلس إلى دولته بالمغرب، واستعاد بعض المدن التي احتلها النصارى في زمن ملوك الطوائف.

٥- عصر الموحدين (٤١ م ـ ٦٦٤هـ = ١١٤٧ ـ ١٢٦٥م)، وفيه قامت دولة الموحدين بقيادة عبد المؤمن بن علي بضم أملاك المرابطين في المغرب والأندلس إليها، وحققوا انتصارًا كبيرًا على النصارى في معركة (الأرك)، لكنّهم انهزموا بعدها في معركة (العِقَاب) مما أدى إلى انفراط عقد الدولة، وضياع معظم المدن الأندلسية.

٦- عصر بني الأحمر (٦٣٥ ـ ٨٩٧ ـ ١٢٣٧ ـ ١٤٩٢ م)، وفيه انحصر ملك المسلمين في مملكة غَرناطة (الحمراء) التي كان يحكمها بنو الأحمر، حتى سلَّم «أبو عبد الله الصغير» مفاتيح (الحمراء) في ٢ ربيع الأول ٨٩٧هـ = ٢ يناير ١٤٩٢م، ولما رأته أمه يبكي ساعة الرحيل قالت له:

ابْكِ مثلَ النساءِ مُلْكًا مُضَاعًا \*\* لَمْ تُحَافِظْ عليْهِ مثلَ الرِّجَالِ "

<sup>(</sup>۱) مضاعًا: مضيّعًا ومفرّطًا فيه.

#### رابعًا: الحياة الاجتماعية:

# تعددت الأجناس والأعراق التي سكنت الأندلس مما أدى إلى ظواهر اجتماعية خطيرة منها:

- ١- أدى التزاوج بين العناصر المختلفة، وبخاصة بين الجنس العربيّ والجنس الأوربي الأشقر إلى نشأة جيل من (المُولَّدين)، وقد وصل بعضهم إلى كرسيّ الحكم، مما كان له آثار خطيرة على مستقبل دولة الإسلام بالأندلس.
- ٢- أدى الصراع بين الأجناس المختلفة، وبخاصة بين العرب والبربر إلى فتن داخلية وحروب أهلية
   كثيرة.
- ٣- أدَّى التسامح الديني الذي أبداه المسلمون تجاه اليهود والنصارى في الأندلس إلى وصول نفر من غير المسلمين إلى مراتب عالية كالوزارة والولاية على بعض الأقاليم، وقد أغرى ذلك بعضهم بالثورة على الدولة.
- ٤- أدَّى الاحتكاك اللغوي بين اللغة العربية والبربرية واللاتينية إلى نشوء لهجة محلية هي العامية الأندلسية التي ضمت خليطًا من هذه اللغات المختلفة.
- ٥- ارتقت الحضارة الإسلامية بالمجتمع الأندلسي، فاعتنوا ببناء القصور، وعمارة المساجد، وتنسيق الحدائق، والتفنن في المآكل والملابس إلى حد بعيد.
- ٦- انتشرت في المجتمع الأندلسي مجالس الغناء التي تدار فيها كئوس الخمر، مما ساعد على فتور الهمم، وعجَّل بسقوط الأندلس.
- ٧ حظيت المرأة في المجتمع الأندلسي بقدر من الحرية، فكانت تخرج سافرة، وتركب مع الأمير في موكبه، بل تتولى الكتابة لبعض الأمراء، وتتصدر في بعض المجالس.

#### خامسًا: الحياة العلمية:

ازدهرت الحياة العلمية في الأندلس؛ حتى صارت قرطبة عاصمة العلم والثقافة في أوروبا، وكان كل الشباب الأوربيين الراغبين في العلم يتعلمون اللغة العربية ويأتون إلى معاهدها العلمية للدراسة فيها، ويمكن أن نعزو هذا الازدهار إلى عدة عوامل:

- 1- تشجيع الخلفاء والأمراء للعلم والعلماء ولا سيما في مُدّة الخلافة الأموية، حيث كان الخلفاء يجزلون العطاء للعلماء، فقد أعطى الحكم المُستنصر ابن عبد الرحمن الناصر لأبي الفرج الأصفهاني مؤلف كتاب «الأغاني» ألف دينار (۱) مقابل أول نسخة من كتاب «الأغاني» ليظهر هذا الكتاب في قرطبة قبل أن يظهر في بغداد.
- ٢- الاهتهام بالمكتبات وتزويدها بنفائس الكتب، فقد كان للحكم المستنصر مكتبة مليئة بكنوز
   العلم والمعرفة، وقد بلغ عدد مجلداتها أربعهائة ألف مجلد.
- ٣\_ إقبال الناس في الأندلس على العلم والعلماء وتقديرهم واحترامهم، مما دفع عددًا من علماء المشرق كأبي على القاليّ وصاعد البغدادي إلى الرحلة للإقامة في الأندلس.
- ٤- التواصل بين علماء المشرق والمغرب، فقد كانت الحدود مفتوحة، وكان أهل الأندلس يرحلون لطلب العلم من المشرق، وقد رحل «بَقِيّ بن خُلد» مِنْ قرطبة ماشيًا إلى بغداد لطلب الحديث، كما كانت الكتب التي تؤلف في المشرق تصل إلى الأندلس بسرعة خارقة، والعكس.

\* \* \*

<sup>(</sup>١) يعادل هذا المبلغ أكثر من مليون جنيه مصري الآن؛ لأن الدينار وزنه أربعة جرامات وربع من الذهب، فكأنَّه أعطاه أربعة كيلو جرامات وربع من الذهب الخالص.

#### تدريبات

# السؤال الأول: أجب عن الأسئلة الآتية:

١- اتسم المجتمع في الأندلس بسمات فريدة. اشرح ذلك مبينًا أهم تلك السمات.

٢\_ مرَّت دولة الإسلام في الأندلس بست مراحل. اشرح ذلك.

٣ صف الأندلس من حيث الطبيعة الجغرافية.

# السؤال الثاني: علِّلْ لما يأتي:

١\_ تسمية الأندلس بهذا الاسم.

٢\_ ازدهار الحياة العلمية في الأندلس.

٣ وصول بعض النصارى واليهود إلى مناصب مهمة في الأندلس.

# السؤال الثالث: اختر الإجابة الصحيحة من البدائل المطروحة بين القوسين:

١ من أعظم المكتبات في الأندلس المكتبة التي أنشأها

(عبد الرحمن الداخل \_ الحكم المستنصر \_ المعتمد بن عباد).

٢\_ تبلغ مساحة الأندلس

(٠٠٠ ألف كيلومتر مربع ـ ٢٠٠ ألف كيلومتر مربع ـ مليون كيلومتر مربع).

٣-قائل البيت: ابْكِ مثلَ النساءِ مُلْكًا مُضَاعًا \*\* لَمْ تُكَافِظْ عليْهِ مثلَ الرِّجَالِ

هو (لسان الدين بن الخطيب - المعتمد بن عباد - والدة أبي عبد الله الصغير).

# السؤال الرابع: ضع علامة $(\forall)$ أمام العبارة الصحيحة، وعلامة $(\times)$ أمام العبارة غير الصحيحة فيا يأتي:

- ١- تشمل الأندلس الآن معظم أراضى دولتى أسبانيا والبرتغال حاليًا.
- ٢\_ ظهرت أول نسخة من كتاب الأغاني في بغداد. ( )
- ٣\_ حافظت اللغة العربية في الأندلس على عروبتها الصافية. ( )
- ٤\_ آخر حكام غرناطة أبو عبد الله الصغير.

# السؤال الخامس: أكمل مكان النقط في الجمل الآتية:

- ١\_ رحل ..... من قرطبة إلى بغداد ماشيًا.
- - ٣\_ المولَّدون هم ......

# الدرس السابع عشر الشعر العربي في الأندلس

#### أهداف الدرس:

# بنهاية الدرس يتوقع أن يكون الطالب قادرًا على أنْ:

- ١- يحدد أهم عوامل ازدهار الشعر الأندلسي.
- ٢ يذكر الأغراض التي نافس فيها الأندلسيون المشارقة.
  - ٣ يذكر أسباب ازدهار شعر الطبيعة في الأندلس.
    - ٤\_ يذكر أهم خصائص الشعر في الأندلس.
  - ٥ يشرح المقصود بفن الموشحات وأسباب ظهورها.

#### \* عوامل ازدهار الشعر:

ازدهر الشعر العربي في هذه البقعة النائية التي تعرَّبت سريعًا، وأسهم أهلها في تحقيق نهضة أدبية قليلة النظير، ويرجع هذا الازدهار إلى عدة أسباب:

- 1- كثرة العرب الوافدين إلى الأندلس، سواء في الجيش الفاتح، أو في موجات الرحلة التي توالت إلى هناك، والحنين إلى الشعر متأصل في نفس العربي، ويجري في وجدانه جريان الدم في العروق.
- ٢- طبيعة البيئة الأندلسية الساحرة، وما فيها من جمال خَلَّاب يحمل الساكنين بها على قرض الشعر،
   ويدفعهم إليه دفعًا.
- ٣- إقبال الخلفاء والأمراء والوزراء على كتابة الشعر وتسابقهم في ذلك؛ مما حمل الشعب جميعه على
   الإقبال عليه، والتنافس فيه.
- ٤- تشجيع القائمين على أمر البلاد للشعر والشعراء، إذ آثروهم بأسمى المناصب ومنها الوزارة، وأغدقوا عليهم العطايا، واتخذ بعضهم ناديًا يجتمع فيه بالشعراء مرة كل أسبوع، ليستمع إلى أشعارهم، كالمُعْتضد بن عباد، والمنصور بن أبي عامر.

- هـ شيوع الرغبة في الغناء بسبب غنى البلاد، وترف أهلها، وميلهم إلي ضروب التسلية المختلفة،
   وعلى رأسها الاستماع والاستمتاع بقصائد الشعر التي تغنّى.
- 7- المنافسة الشديدة بين الأندلسيين والمشارقة، مما حمل أهل الأندلس على تجويد الشعر إثباتًا لقدرتهم على المنافسة، وجدارتهم بالتميز.

#### \* أهم أغراض الشعر:

كتب الأندلسيون في جُلِّ الأغراض الشعرية التي عالجها المشارقة، ونافسوهم في أغراض منها المدح والهجاء والرثاء والغزل، وتفوقوا عليهم في أغراض منها شعر الطبيعة ورثاء المدن والمالك الزائلة، وقصروا عنهم في أغراض منها الحكم والأمثال والشعر الفلسفي، على نحو ما سيتجلى في عرض الأغراض الآتية:

# أولاً: الأغراض التي نافس فيها الأندلسيون المشارقة:

هناك مجموعة من الأغراض المرتبطة بالنفس الإنسانية، والتي لا يظهر فيها أثر البيئة كثيرًا، فكل إنسان سَوِي يفرح بالنصر والعطاء فيمدح، ويعتزُّ بنعم الله عليه فيفخر، ويحزن على الفراق فيرثِي، ويغضب من الإساءة فيهجو، ويميل إلى الجمال فيتغزل، ويحتاج إلى تسهيل مبادئ علم للناشئة فينظم لهم قواعده... وهكذا، وقد شارك الأندلسيون المشارقة في معالجة هذه الأغراض على النحو التالي:

#### ١- المدح:

تكاثر المدَّاحون في الأندلس، وبخاصة في عصر الدولة الأموية؛ لأن أمراء الأمويين كانوا يجزلون العطاء للشعراء من ناحية، وحققوا انتصارات مهمَّة تحمل الشعراء على امتداحهم، ومن أبرز شعراء المدح هناك: ابن عبد ربه، وابن هانئ الأندلسي، وابن درَّاج القَسْطلِّي، وعُبادة بنُ ماءِ السهاء، وابن اللبَّانَة... وغيرهم.

\* من أروع نهاذج شعر المديح في الأندلس قصيدة أبي بكر محمد بن عَبَّار في مدح المعتضد، التي مطلعها:

# أدِرِ الزُّجاجَةَ فالنَّسيمُ قَدِ انبرَى \*\* والنَّجْمُ قدصَرَ فَ العِنَانَ عن السُّرَى (١)

وقد استحسنها الخليفة المُعْتَضِد، وأمر له بهال وثياب ومركب، وأن يكتب في دواوين الشعراء، وتوثقت الصلة بينه وبين ولي العهد «المعتمد»، وأصبح لا يستغنى عنه في ساعة من ليل أو نهار.

<sup>(</sup>١) انبرى: عرض، العِنان: لجام الدابة، السُّرى: السير من أول الليل.

وسترد أبيات من هذه القصيدة العصهاء مشروحة في قسم النصوص الأدبية.

وقد مدح شعراء الأندلس الرسول على بقصائد عديدة، لعل أشهرهم ابن جابر الأندلسيّ الضرير الذي كتب عددًا من القصائد في المديح النبوي، منها قصيدة ضمَّنها أسماء جميع السور القرآنية بترتيب المصحف الشريف، وله قصيدة بديعية في مدح الرسول على نمط بديعية صفى الدين الحلى السابقة الذكر في العصر المملوكي، يقول فيها:

بِطَيْبَةَ انرِنْ، وَيَمِّمْ سَيِّدَ الأُمَمِ \*\* وَانشُر لَهُ المَدحَ وَانثُرْ أَطيَبَ الكَلِم "

#### ٢\_الفخر:

ما برح الشعراء يتغنون بمحامدهم على مرِّ العصور، مُجَسِّدين ما يرونه من أخلاق مثالية تمثُّلت فيهم من وفاء ومروءة وشجاعة ومعرفة... إلخ، وقد بدا لشعراء الأندلس أن يعلنوا عن مفاخرهم في مواجهة المشارقة الذين لم يكونوا يرونهم أندادًا لهم، من هؤلاء الفقيه الكبير ابن حَزْم الذي أعلن عن مفاخِره أمام الذين يعرضون عن علومه، ويبحثون عن علوم الشرق قائلاً:

> أنا الشُّمْسُ في جَوِّ العلومِ مُنيرةً \*\* ولكنَّ عَيْبِي أنَّ مَطْلَعِيَ الغَرْبُ ولوْ أَنَّني مِنْ جَانِبِ الشَّرْقِ طَالِعٌ \*\* لَجَدَّ على ما ضاعَ مِنْ ذِكْرِيَ النَّهْبُ ولي نَحْو أكْنافِ العِراقِ صَبابةٌ \*\* والغَرْوَأنْ يَسْتَوْحِشَ الكَلِفُ الصَّبُّ فإنْ يُنْزِلِ الرحمنُ رَحْلِي بينهم \*\* فَحَينئذٍ يَبْدو التأشُّفُ والكَرْبُ "

وليس هذا من باب الفخر الكاذب، فقد كان الرجل شمسًا منيرة في دنيا العلوم، والشرق والغرب الآن عيال على مؤلفاته النفيسة، لكنَّ الناس في عصره كانوا يتطلعون إلى الغريب الوافد من المشرق؛ لأنَّ زامر الحيِّ لا يُطْرب.

#### ٣- الهجاء:

تعوُّد الشعراء في كل زمان ومكان على صبِّ اللعنات على أعدائهم، والسخرية من خصومهم، والتهوين من شأن منافسيهم، وقد كانت هناك صراعات عديدة في الأندلس، بين أصحاب الديانات المختلفة، والأعراق المتباينة؛ مما أشعل نار الهجاء بين الفريقين، وقد برع في هذا الغرض شعراء كثيرون

<sup>(</sup>١) طَيْبة: اسم من أسهاء المدينة المنورة، يمِّمْ: اقصد. سيد الأمم: الرسول هي الكلم: الكلام. (٢) النهب: الغارة والسلب. أكناف: جوانبُ ونَوَاح مفردها: كنف. صبابة: شوق. لا غرو: لا عجب. يستوحش: يشعر بالوحدة. الكلف الصبُّ: المحبُّ المشتاق. نزول الرحل: كناية عن الإقامة والاستقرار.

في الأندلس مثل: القِلْفَاط، وابن سارة، والأبيض، واليَكِّي، والسُّمَيْسِر، وهذا الأخير كان حادَّ اللسان في الهجاء، وقد جمع هجاءه في كتاب سهاه: «شفاء الأمراض في أخذ الأعراض»

ومن نهاذج الهجاء لابن سهل اليكي في هجاء بعض البلاد:

يا أهل مكرٍ لقد ساءتْ ضائرُ كم \*\* فأصبحت فيكم الأراء متفقة كل امرئ منكم قد حاز منقصة \*\* بها أحاط كدور العين بالحدقة

#### ٤ الغزل:

ازدهر فنُّ الغزل في الأندلس بسبب نهضة فن الغناء هناك، والغزل أقرب الأغراض إلى الغناء، بالإضافة إلى حالة الترف والفراغ التي عاشها الأندلسيون زمن قوة الدولة وامتلاء خزائنها.

ونحن لا نكاد نجد شاعرًا بارزًا إلا وله سهم في باب الغزل، ولكنَّ أشهرهم على الإطلاق ابن زيدون الذي اشتهر بحب ولاَّدة بنت الخليفة المُسْتكفي، وكانت شاعرة متحرِّرة بارعة الجمال، وستأتي ترجمته مع شيء من نونيته.

# ومن روائع شعر الغزل هناك قصيدة ابن سَهْل الأندلسي التي يقول فيها:

يا حُسنَهُ وَالحُسنُ بَعضُ صِفاتِهِ \*\* وَالسِّحْرُ مَقصورٌ عَلَى حَرَكاتِهِ عَبَّ فَ اللَّعْتَ بِقَتَ لِ مُحِبِّ هِ خَطَاتُهُ \*\* يا رَبِّ لا تَعْتَ بْ عَلَى لَحَظاتِهِ صَافَحتُهُ وَاللَّيْلُ يُذكي تَحْتَنا \*\* نارَيْنِ مِن نَفسي وَمِن وَجَناتِهِ وَضَمَمْتُهُ ضَمَّ البَحيلِ لَمَالِهِ \*\* يَحنو عَلَيهِ مِن جَميع جِهاتِهِ أَوثَقْتُهُ فَ ضَمَّ البَحيلِ لَمَالِهِ \*\* يَحنو عَلَيهِ مِن جَميع جِهاتِهِ أَوثَقْتُهُ في سَاعِدَيَّ لِأَنَّهُ \*\* ظَبَىٌ خَشِيت عَلَيهِ مِن نَفَراتِهِ (')

#### ٥- الشعر التعليمي:

اقتضت نهضة الحياة العقلية، واتساع دائرة العلوم والفنون وجود الشعر التعليمي لتسهيل السبيل أمام الناشئة للحصول على ضوابط العلم وأصوله.

وقد نهض في الأندلس عدد كبير من الشعراء بهذه المهمة، فنظموا النحو والصرف والعروض والفقه والفرائض وغيرها، واتجه كثير منهم إلى نظم أحداث التاريخ منهم يحيى بن الحكم الغزال الذي نظم (١) عبثت: لعبت: خظاته: نظراته. يذكي: يُشعل. وجناته: جمع وجنة وهي أعلى الحدّ. يحنو: يعطف. أوثقته: قيدته. خشيت: خفت. نفراته: عاولته الهرب والفرار.

أرجوزة طويلة في فتح الأندلس وذكر أمرائها، وجاء من بعده ابن عبد ربِّه صاحب العقد الفريد ونظم قصيدة من ٤٥٠ بيتًا سجَّل فيها انتصارات عبد الرحمن الناصر، وجاء من بعده أبو طالب عبد الجبَّار ونظم قصيدة في تاريخ الأندلس حتى عصر المرابطين.

\* من نهاذج الشعر التعليمي في الأندلس منظومة ابن عبد ربِّه في العروض، منها قوله في باب الزحافات والعلل:

فكُلُّ جزء زالَ منهُ الثاني \*\* من كُلِّ ما يَبدو على اللِّسانِ وكانَ حرفًا شأنُهُ السُّكونُ \*\* فإنَّه عندي اسْمُهُ كُبونُ وإنْ وجدت الثاني المنقوصا \*\* مُحَرَّكاً سَمَّيْتهُ المَوْقُوصَا وإنْ يَكُنْ مُحَرَّكاً فَسُكِّنا \*\* فذلكَ المُضْمَرُ حَقَّا بَيِّنا وإن يَكُنْ مُحَرَّكاً فَسُكِّنا \*\* فذلكَ المُضْمَرُ حَقَّا بَيِّنا والرابعُ الساكِنُ إذْ يَرُولُ \*\* فذلكَ المَطْويُّ لا يَحولُ وإنْ يَرُولُ \*\* فذلكَ المَقوضُ فهو يَحسُنُ وإنْ يَرُولُ \*\* فذلكَ المَقوضُ فهو يَحسُنُ وإنْ يكن هذا الذي يَزولُ \*\* مُحرَّكًا فإنَّهُ المَعْقولُ وإنْ يكن هذا الذي يَزولُ \*\* مُحرَّكًا فإنَّهُ المَعْقولُ وإنْ يكن هذا الذي يَزولُ \*\* مُحرَّكًا فإنَّهُ المَعْقوبَ إنْ سَمَّيتهُ وإنْ يكن هذا الذي الحُروفِ \*\* فسمّةِ المَعصوبَ إنْ سَمَّيتهُ وإنْ المَكْفُوفِ (۱)

# ثانيًا: الأغراض التي تفوّق فيها الأندلسيون على المشارقة:

#### ١ شعر الطبيعة:

تفوق الأندلسيون على المشارقة في شعر الطبيعة بسبب ما حبا الله به أرض الأندلس من طبيعة ساحرة تنطق حدائقها بالجهال، وتفيض أنهارها بالبهاء، وقد تعلق الشعراء ببلدهم، وأحبوها إلى حد العشق، وظلوا يتذكرونها في كل وطن يرحلون إليه، ولا عجب فهي الأرض التي وصفها ابن خَفاجَة بقوله:

# يَا أَهْلَ أَنْدَلُسٍ إِنَّهِ دَرُّكُمْ \*\* ماءٌ وَظِلٌّ وَأَنْهارٌ وَأَشْجارُ

<sup>(</sup>١) من مصطلحات علم العروض: الخبن: وهو حذف الثاني الساكن. والوقص: وهو حذف الثاني المتحرك. والإضهار: وهو تسكين الثاني المتحرك. والطيّ: وهو حذف الحامس المتحرك. والعقل: وهو حذف الخامس المتحرك. والعصب: وهو تسكين الخامس المتحرك. والكفّ: وهو حذف السابع الساكن.



# ما جَنَّةُ الْخُلْدِ إِلَّا فِي دِيارِكُمُ \*\* وَلَو تَخَيَّرَتُ هَذَى كُنتُ أَختارُ لاتَتَّقُوا بَعدَ الجَنَّةِ النارُ(١)

وقد نجح الأندلسيون في تشخيص مفردات الطبيعة، فرأينا ابن خفاجة يخاطب الجبل، ويبث همومه أمامه، كأنّه إنسان يسمع شكواه، وستأتي بعض أبياتها مشروحة في ترجمته، ومطلعها:
وأرعنَ طمّاحِ الذُّوَابِةِ بَاذْخِ \*\*\* يُطاولُ أعنانَ السهاءِ بغاربِ "

كما نجحوا في مزج شعر الغزل بوصف الطبيعة فأخرجوا لنا صورًا فائقة الجمال، من ذلك قول ابن زيدون وقد تذكر محبوبته ولادة وهو في مدينة الزهراء بضواحي قرطبة:

إنِّي ذَكَرْتُكِ بِالزَّهْرَاءِ مُشْتَاقًا \*\* والأَفْقُ طَلْقُ ووجْهُ الأَرْضِ قَدْرَاقًا وللنَّسِيمِ اعْتَكُلُ فِي أَصَائِلِهِ \*\* كَأْنَها رَقَّ لِي فَاعْتَكَ إِشْفَاقًا والروضُ عَنْ مَائِهِ الفِضِّيِّ مُبْتَسِمٌ \*\* كَمَا شَفَقْتِ عَنِ اللَّبَّاتِ أَطُواقًا (")

ولا شكَّ أنَّ الأندلسيين بهذا التشخيص لمفردات الطبيعة، والتفاعل الحي معها، وصبغ قصائد الغزل بأصباغها قد سبقوا المذهب الرومانسيَّ الذي شاع في أوربا منذ أكثر من قرنين؛ لأنَّ قصيدة ابن خفاجة وقصيدة ابن زيدون أسبق من هذا المذهب بعدَّة قرون.

#### ٢ رثاء المدن والممالك الزائلة:

الأندلس هي البقعة الوحيدة التي فتحها المسلمون وخرجوا منها نهائيًّا، بسبب ما وقعوا فيه من حب للدنيا، وترك للجهاد، وتفرق ممقوت أدى في زمن ملوك الطوائف إلى أن يستعين الأخ بأعدائه على أخيه، ومن ثم بدأت المدن الأندلسية تتساقط مدينة إثر مدينة، وكانت مدينة «طُلَيْطِلة» في وسط الأندلس أولى المدن سقوطًا، عام ٤٧٨هـ، وعندما سقطت قال الشاعر ابن العَسَّال الطُّلَيْطِلي:

يا أهلَ أَنْدلسٍ شُدُّوارِ حالكم \*\* فَها المقامُ بها إلاَّ من الغَلَطِ السِّلكُ يُنْثَرُ من أطرافِه، وأرى \*\* سِلْكَ الجزيرةِ مَنْثُورًا مِنَ الوَسَطِ

<sup>(</sup>١) لله دركم: تعبير يدل على التعجب والمدح. هذي: هذه. تتقوا: تخافوا. سقر: اسم من أسهاء النار.

<sup>(</sup>٢) أرعن: مُرتفع. طَيَّاح: مُرتفع. الذَّؤابة: من كلَّ شيء أعلاه، جمعها: ذوائب. باذُخ: عالٍ. أعنان: جمع عنان وهو السحاب. غارب: أعلى كل شيء.

<sup>(</sup>٣) الأفق: الفضّاء، الجو. طلق: خال من الحر أو البرد. راق: أعجب الناظرين. نسيم عليل: هادئ جميل. أصائل: جمع أصيل وهو الوقت من العصر إلى المغرب. الروض: الأرض المخضرة. اللبات: جمع لبة وهي موضع القلادة من الصدر.

# مَنْ جَاوِرَ الشَّرَّ لا يأمنْ بوائِقَهُ \* \* كيف الحياةُ مع الحيَّاتِ في سَفَطِ؟ (١)

وعندما أزال المرابطون ملك بني عباد في مدينة إشبيلية، واقتادوا المُعْتَمِد بن عبَّاد أسيرًا إلى سجنه في «أغْهَات» ببلاد المغرب جعل شاعرهم أبو بكر بن اللبَّانَة يرثي دولة بني عبَّاد بداليَّته الرائعة:

تبكي السماءُ بِمُ زُنٍ رائِحٍ غادِ \*\* على البهاليلِ من أبناء عبّادِ على البهاليلِ من أبناء عبّادِ على الجبالِ التي هُدَّتْ قواعِدُها \*\* وكانتِ الأرضُ منهمْ ذاتَ أوْتادِ ياضيفُ أَقْفَرَ بَيْتُ المَكْرُ ماتِ فخُذْ \*\* في ضَمِّ رَحْلِكَ واجْمعْ فَضْلةَ الزَّادِ ويا مُؤَمِّل واجِمِهمْ لِيَسْكُنَهُ \*\* خَفَّ القَطينُ وجَفَّ الزرعُ بالوادِي " ويا مُؤَمِّل وادِمِهمْ لِيَسْكُنَهُ \*\*

وأشهر القصائد في هذا المقام نونية أبي الطيِّب الرُّنْدِي في رثاء الأندلس، وهي قصيدة بلغت شهرتها الآفاق. ثالثًا: الأغراض التي قصر فيها الأندلسيون عن المشارقة:

قصر الأندلسيون عن المشارقة في الحكم والزهد والفلسفة والتصوف، وذلك يرجع إلى عدة أسباب أهمها: أ\_ أنَّ الفلسفة والتصوف كانت من العلوم التي حاربها الفقهاء في الأندلس، حيث اتهموا بعض الفلاسفة بالزندقة، وأحرقوا كتبهم وذلك في حقبة غير طويلة من الزمن.

ب\_أنَّ البلاد كانت تعيش في غنى، وأهلها يميلون إلى الترف، فغرض الزهد بعيد عن حياتهم الواقعية. ج\_ أنَّ علومهم كانت مستمدة من علوم الشرق خاصة، ولم تنشأ عندهم حركة ترجمة واسعة للفلسفة غير الإسلامية كما حدث في بغداد.

وليس معنى ذلك أن الأدب الأندلسي خلا من هذه الأغراض، فقد وُجِد هناك فلاسفة كبار مثل ابن باجَة، وابن طُفَيْل، وابن رُشْد، ومتصوِّفة مشهورون مثل ابن عَرَبي والشَّشْتَرِي وابن سَبْعِين، وشعراء حكماء، ودعاة إلى الزهد والورع، من ذلك قول ابن عبد ربِّه صاحب كتاب «العقد الفريد»:

إنَّ الذين اشْتروا دنْيا بآخِرةٍ \*\* وَشِقُوةً بنعِيم، سَاءَ ما تَجِرُوا يا مَنْ تَلَهَّى وشَيْبُ الرأسِ يَنْدُبُهُ \*\* ماذاالذي بعدَوَخْطِ الشَّيْبِ تنتظرُ لو لم يكنْ لك غيرَ الموتِ موعظةٌ \*\* لكانَ فيهِ عنِ اللَّذاتِ مُزْدَجَرُ (٣)

<sup>(</sup>١) ينثر: تتناثر حباته عند انقطاعه. بوائقه: شروره. الحيات: الثعابين. سفط: وعاء.

<sup>(</sup>٢) المزن: جمع مزنة وهي السحابة. البهاليل: جمع بهلول وهو السيد الكريم الجامع لصفات الخير. أقفر: خلا وأوحش. الرحل: متاع المسافر. مؤمل: راغب. القطين: السكان.

<sup>(</sup>٣) شقوة: الشقاء والتعاسة، ومضادها: النعيم. ما تجروا: ما اشتغلوا به من تجارة خاسرة. يندبه: يدعوه. وخط الشيب: انتشاره في

# الموشحات الأندلسيّة

# \* تعريف المُوشحات:

الموشحات لغة: مشتقة من الوشاح وهو: خَيْطان متباينان من لؤلؤ وجوهر يعطف أحدهما على الآخر تتزين مها المرأة.

واصطلاحًا: عرفها ابن سَناء المُلْك في كتابه «دار الطراز في عمل الموشحات» بأنَّها: «كلام منظوم على وزن مخصوص».

\* مُبْتكر فن الموشحات: اختلف الباحثون في أول من ابتكر فن الموشحات، فقيل: الأمير الشاعر عبد الله بن المعتزّ، وقيل: ابن عبد ربِّه صاحب العقد الفريد، وقيل عُبادة بن ماء السهاء، والصواب الذي عليه جمهور المؤرخين والباحثين أنَّه مُقَدَّم بن مُعَافَى القَبْرِيِّ ' من شعراء الأمير عبد الله بن محمد المرواني، وقد عاش في القرن الثالث الهجري.

## \* أسباب نشأة الموشحات بالأندلس:

- ١- انتشار الغناء في الأندلس، وبخاصة بعد أن وفد المغنّي «زِرْياب» من بغداد إليها، وأصبح الملحنون في حاجة إلى قالب شعرى جديد.
- ٢\_ تعدد اللغات في الأندلس، ووجود عامية محلية هي خليط من العربية والبربرية واللاتينية، وأصبح العامة الذين يتكلمون بها في حاجة إلى فنِّ تستخدم فيه هذه اللغة لمخاطبتهم والتعبير عنهم.
- ٣\_ الإحساس بالملل من الأوزان التقليدية والرغبة في قالب شعرى جديد يعبر عن هذه البيئة وعن أهلها.

#### \* بناء الموشحات:

# تتكون الموشحة من عنصرين رئيسين يشبهان خيطي الوشاح هما:

١\_ الأقفال (جمع قُفْل) وهي مجموعة الأشطار التي تبدأ بها الموشحة، وتتكرر بعد كل دور من

الرأس. مزدجر: مانع ورادع. (١) مَنْسُوبٌ إِلَى (قَبْرَةَ) بِلَفْظِ تَأْنِيثِ الْقَبْرِ، وَهِيَ كُورَةٌ مِنْ أَعْمَالِ الْأَنْدَلُسِ تَتَّصِلُ بِأَعْمَالِ قُرْطُبَةَ مِنْ قِبْلِيِّهَا.

أدوارها، ولا بدَّ أن تتفق جميعًا في الوزن والقافية والعدد، ويسمى القفل الأول «المطلع»، ويسمى القفل الأخير «الخَرْجَة».

٢- الأدوار (جمع دوْر): وهي مجموعة الأشطار التي تلي الأقفال، وتكون ثلاثة غالبًا، وقد تزيد إلى خسة أو أكثر، وتختلف قافية كل دور عن الذي يليه، ولكن الأدوار تتفق جميعًا في عدد الأشطار.
 والموشحة غالبًا تتكون من ستة أقفال (حيث يكون القفل في البداية والنهاية)، وخمسة أدوار.

\* نموذج للموشحات: موشحة أبي بكر محمد بن زُهْر الإشبيليّ:

أَيُّمَا السَّاقي إِلَيكَ المُشتكَى \*\* قَدْ دَعَونَاكَ وَإِن لَم تَسمَعِ وَنَديهُ وَنَديهُ هِمْستُ في غُرَّتِهِ وَنَديهُ وَشَرِبتُ الراحَ مِنْ رَاحَتِهِ وَشَرِبتُ الراحَ مِنْ رَاحَتِهِ كُلَّهَا اسْتَيقَظَ مِنْ سَكْرَتِهِ

جَـذَبَ الـزِّقَ إِلَيهِ وَاتَّـكَا \*\* وَسَـقَانِي أَرْبَعًـا فِي أَرْبَـعِ غُصْنُ بَانٍ مَالَ مِنْ حَيْثُ اسْتَوَى غُصْنُ بَانٍ مَالَ مِنْ حَيْثُ اسْتَوَى بَاتَ مَنْ يَهْوَاهُ مِنْ فَرْطِ الجَوَى بَاتَ مَنْ يَهْوَاهُ مِنْ فَرْطِ الجَوَى خَافِقَ الأَحْشَاءِ مَوْهُونَ القُوَى

كُلَّمَا فَكَّرَفِي البَيْنِ بَكَى \*\* مَالَهُ يَبْكِي لِاللَّا لَمْ يَقَعِ مَالَهُ يَبْكِي لِاللَّظَرِ مَا لِعَيْنِي عَشِيتْ بِالنَّظَرِ فَالْعَمْرِ أَنْكُرَت بَعدَكَ ضَوْءَ القَمَرِ فَالْقَمَرِ فَالْفَمَرِ فَالْفَامَا شِئْتَ فَاسْمَعْ خَبَرِي

عَشِيَتْ عَيْنَايَ مِنْ طُولِ البُّكَا \*\* وَبَكَى بَعْضِي عَلَى بَعْضِي مَعِي لَيْ سَلِي صَلْبُرُ وَلاَ لِي جَلَدُ لَيْ سَلِي صَلْبُرُ وَلاَ لِي جَلَدُ لَيْ اللَّهُ مِلْ وَالْبَيْ عَلَى لَيْ اللَّهُ وَالْمُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللْلِي الْمُعْلَى اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُوالِمُ الللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ

أَنْكَروا شَكُوايَ مِسَّا أَجِدُ مِثْلُ حَالِي حَقُّهَا أَنْ تُشْتكَى \*\* كَمَدُ اليَاسُ وَذُلُّ الطَّمَعِ كَبِدٌ حَرَّى وَدَمع يُكِفُ كَبِدُ فَ الذَّنْبَ وَلَا يَعْتَرِفُ يَعْرِفُ الذَّنْبَ وَلَا يَعْتَرِفُ أَيُّهَا المُعْرِضُ عَلَا أَصِفُ قَدْ نَهَا حُبُّكَ عِنْدِي وَزَكَا \*\* لا تَقُلُ فِي الْحَبِّ إِنِّي مُدَّعِي ()

<sup>(</sup>۱) الساقي: من يقدم الشراب. دعوناك: ناديناك. النديم: الصاحب على الشرب. همتُ: شغفت به حبًّا. غرته: وجهه. الراح: الخمر. راحته: يده. الزق: وعاء من جلد توضع فيه الخمر ونحوها. اتكا: اتكأ أي جلس متمكنًا. البان: نوع من الشجر يتصف باللين والجهال. فرط: زيادة. الجوى: الحب. خافق: مضطرب. الأحشاء: جمع حشا وهو ما في البطن من أعضاء، ويعني القلب. موهون: ضعيف. القوى: جمع قوَّة. البين: الفراق. عشيت: ضعف بصرها. الجلد: الصبر والتحمل. عذلوا: لاموا. الكمد: الحزن الشديد. حرَّى: يابسة من شدة العطش (ويعني هنا الشوق). يكف: ينزل بغزارة. زكا: نها وزاد. مدعى: كاذب فيها أقول.

# أهم خصائص الشعر الأندلسي

# أولاً: من حيث الفنون والأغراض:

- كتب الأندلسيون في كلِّ أغراض الشعر العربي دون استثناء.
- تفوق الأندلسيون على المشارقة في وصف الطبيعة، ورثاء المدن والمالك الزائلة.
  - لم يكن للأندلسيين حضور قوي في الشعر الفلسفي أو شعر الحكمة والزهد.
    - ابتكر الأندلسيون فن الموشحات تلبية لحاجة المجتمع المتعلق بالغناء.

#### ثانيًا: من حيث الألفاظ والأساليب:

- رقة الألفاظ ودماثة الأسلوب، وذلك راجع إلى رقة طباعهم، وحياتهم المترفة، وشيوع الغناء عندهم.
- حافظ الأندلسيون على عروبة الألفاظ، واقتصر دخول الألفاظ الأعجمية على الموشحات والأزجال في أغلب الأمر.
  - البعد عن التعقيد في الأسلوب وعن التكلف في تحلية الأسلوب بالمحسنات البديعية.

# ثالثًا: من حيث المعانى والصور:

- قرب المعاني وخلوها من التعمق الفلسفي، أو التأمل الوجودي بسبب اضطهاد المشتغلين بعلوم المنطق والفلسفة في فترة معينة.
  - ظهور الخيال الابتكاري القائم على تشخيص الجمادات، وتراسل الحواس.
    - امتزاج الصور الخيالية بالطبيعة بسبب تعلقهم بطبيعة بلادهم الساحرة.

#### رابعًا: من حيث الأوزان والقوافي:

- حافظ الأندلسيون على قواعد الوزن والقافية التي أرساها «الخليل بن أحمد» في معظم شعرهم.
  - ابتكر الأندلسيون فن الموشحات التي تتنوع فيها الأوزان والقوافي بنظام مخصوص.
- اهتم الأندلسيون بفن الزَّجَل القائم على اللغة العامية الأندلسية التي هي خليط من العربية والبربرية واللاتينية.

#### تدريبات

# السؤال الأول: أجب عن الأسئلة الآتية:

١ ـ ازدهر شعر الطبيعة في الأندلس ازدهارًا باهرًا. اشرح ذلك مستشهدًا بنموذج مما تحفظ.

٢\_ تتكون الموشحة من عنصرين رئيسين. اشرح ذلك مطبقًا على إحدى الموشحات.

٣ ما أهم الخصائص الموسيقية للشعر العربي في الأندلس؟

# السؤال الثاني: علِّلْ لما يأتي:

١\_ ازدهار الشعر العربي في الأندلس.

٢\_ تفوق الأندلسيين على المشارقة في رثاء المدن والمالك الزائلة.

٣ تقصير الأندلسيين عن المشارقة في شعر الحكمة والزهد والفلسفة.

٤\_ ظهور فن الموشحات في الأندلس.

# السؤال الثالث: اختر الإجابة الصحيحة من البدائل المطروحة بين القوسين:

١\_ مبتكر الموشحات الأندلسية هو

(ابن عبد ربه ـ ابن المعتز ـ مُقَدَّم بن مُعَافَى القَبْرِيّ).

٢ المُغَنِّي الذي وفد من المشرق إلى الأندلس هو (إسحاق الموصلي - زرياب - الغريض).

٣- سُجِن المعتمد بن عباد في (أغمات بالمغرب قرطبة إشبيلية).

٤\_ أشهر شعراء المديح النبوي بالأندلس (ابن عمار \_ ابن جابر الضرير \_ ابن هانئ).

# السؤال الرابع: ضع علامة $(\lor)$ أمام العبارة الصحيحة، وعلامة (×) أمام العبارة غير الصحيحة فيا يأتي:

| ( ) | أقفال وخمسة أدوار. | غالبًا من ستة | ١ - تتكون الموشحة |
|-----|--------------------|---------------|-------------------|
|-----|--------------------|---------------|-------------------|

٢\_ خرج المسلمون من الأندلس بعد الهزيمة في معركة العقاب مباشرة. ( )

٣ـ اشتهر ابن زيدون بحب ولادة بنت المستكفى.

| السؤال الخامس: أكمل مكان النقط في الجمل الآتية:  |
|--------------------------------------------------|
| ١_ الشاعر الذي حاور الجبل في قصيدته هو           |
| <ul><li>٢_ مؤلف كتاب «العقد الفريد» هو</li></ul> |
| ٣_ من شعراء التصوف في الأندلس،،                  |
| ٤_ من شعراء الهجاء في الأندلس،،                  |
| * * *                                            |

# الدرس الثامن عشر ترجمة ثلاثة من أشهر شعراء الأندلس

#### أهداف الدرس:

# بنهاية الدرس يتوقع أن يكون الطالب قادرًا على أنْ:

- ١- يحدد أهم العوامل التي أثَّرت في شعر ابن عبد ربِّه.
- ٢\_ يذكر أهم فنون الشعر التي برع فيها ابن زيدون مع ضرب الأمثلة على ذلك.
- ٣ـ يوازن بين كل من ابن عبد ربِّه وابن زيدون من حيث أغراض الشعر التي برع فيها كل منها،
   والعوامل التى أثرت في ذلك.
  - ٤\_ يذكر أهم فنون الشعر التي برع فيها ابن خفاجة مع ضرب الأمثلة على ذلك.

## ١- ابن عبد ربّه:

هو أبو عمر أحمد بن محمد بن عبد ربه بن حبيب بن حُدَير بن سالم القرطبي، ولد في قرطبة عام ٢٤٦هـ، درس الفقه واللغة والتاريخ على يد شيوخ عصره، ويعتقد كثير من الباحثين أنّه رحل إلى المشرق لتلقي العلم، نبغ في الشعر مبكرًا، وكتب في شتى الأغراض، لكنّه في أواخر حياته ندم على ما وقع في شعره من تجاوزات فأنشأ قصائد سهاها (المُمَحِّصات) وهي قصائد ومقاطيع في المواعظ والزهد، نقض بها كل ما قاله في صباه من شعر اللهو والغزل. أصيب ابن عبد ربه في أواخر حياته بالفالج (الشلل النصفي)، ومات متأثرًا بمرضه عام ٣٢٨هـ، ودفن بمقبرة بني العباس بقرطبة.

\* اشتهر ابن عبد ربه بكتابه «العقد الفريد» وهو كتاب يتكون من خمس وعشرين جوهرة كريمة، لكل جوهرة اسم خاص وموضوع متميز، فهو يبدأ باللؤلؤة في السلطان، ثم الفريدة في الحروب، ثم الزبرْ جَدة في الأجواد، ثم الجُهَانة في الوفود، ثم المرجانة في مخاطبة الملوك، ثم الياقوتة في العلم والأدب، ثم الجوهرة في الأمثال ... وهكذا.

\* من روائع شعر ابن عبد ربه مقطوعته في الغزل التي يقول فيها:

يا لؤلؤًا يَسْبِي العقولَ أَنِيقا \*\* وَرَشًا بِتَقطيعِ القُلُوبِ رَفيقا ما إِنْ رأَيْتُ وَلاسَمِعْتُ بِمِثلهِ \*\* دُرًّا يعودُ مِنَ الحياءِ عَقيقا وإذا نَظرتَ إلى محاسنِ وجههِ \*\* أبصَرْتَ وجْهَكَ في سَناهُ غَريقا يَا مَنْ تَقَطعَ خَصْرُهُ مِنْ رقَّةٍ \*\* مَا بالُ قَلْبِكَ لا يَكُونُ رَقِيقا؟ (١)

#### ٢ - ابن زيدون:

هو أبو الوليد أحمد بن عبد الله بن أحمد بن غالب بن زيدون، المخزومي الأندلسي، ولد في الرصافة من ضواحي مدينة قرطبة عام ٩٤هـ لأسرة مشهورة بالعلم والأدب، فقد كان والده من فقهاء قرطبة المعدودين، فتلقى العلم عن خيرة علماء عصره، حتى برع، وقد عاصر نهاية الدولة الأموية بالأندلس، فعيّنه أبو الحزم بن جهور أمير قرطبة في عصر ملوك الطوائف وزيرًا، واستعان به في السفارة بينه وبين أمراء الأندلس، لكنَّ حُسَّاد ابن زيدون \_ وبخاصة ابن عبدوس الذي كان ينافسه في حب ولادة بنت المستكفي \_ أوغروا صدر ابن جهور عليه، فاتهموه بكثير من التهم الباطلة، مما أدى إلى سجنه، وقد كتب له وهو في السجن رسالة استعطاف تسمى «الرسالة الجدِّيَّة»، كما كتب رسالة في السخرية من خصمه ابن عبدوس تسمى «الرسالة الهزلية»، تمكَّن ابن زيدون من الفرار من السجن بعد سبعة عشر خصمه ابن عبدوس تسمى «الرسالة الهزلية»، تمكَّن ابن زيدون من الفرار من السجن بعد سبعة عشر شهرًا من الحبس، فرحل عن قرطبة إلى «بني عباد» في إشبيلية، فأكرموه، وتوفي سنة ٢٦٤هـ.

\* من روائع شعر ابن زيدون نونيته التي كتبها في محبوبته ولادة بنت الخليفة المُسْتكفي ومطلعها: أَضحى التَّنائي بَديلًا مِن تَدانينا \*\* وَنابَ عَن طيبِ لُقيانا تَجافينا (٢)

وفيها يقول:

ياسارِيَ البَرقِ غادِ القَصرَ وَاسْقِ بِهِ \*\* مَن كَانَ صِرْ فَ الْهُوى وَ الوُدّيسقينا وَاساً لَ هُنالِكَ هَل عَنّى تَذَكُّرُنا \*\* إِلفاً تَذَكُّرُهُ أَمسى يُعَنّينا

<sup>(</sup>١) يسبي: يأسر. أنيق: رائع الحسن. رشًا: ولد الظبية إذا بدأ يتحرك مع أمه. الدرُّ: اللؤلؤ. العقيق: حجر كريم أحمر اللون. السنا: الضياء. الخصر: وسط الجسم (البطن وما حولها).

<sup>(</sup>٢) التنائي: التباعد، ومضاده: التداني. ناب عنه: قام مقامه. التجافي: الهجر والبعد. الساري: السائر ليلاً. غادِ: أمطره في وقت الغدوة وهو الصباح. صرْف: خالص. عنَّى: آلمَ وأتعب. إلفًا: صديقًا. يعنينا: يؤلمنا. نسيم الصبا: ريح تهبُّ من الشرق. حيًا: سلَّم (وهو فعل ماض من التحية). ربيب ملك: مربَّى في بيوت الملوك.

وَيانَسيمَ الصَّبابَلِّغْ تَحِيَّتَنا \*\* مَن لَو عَلَى البُعْدِ حَيَّا كَانَ يُحْيِينا رَبِيب مُلكٍ مُلكٍ كَأَنَّ اللهَ أَنشَاهُ \*\* مِسكًا وَقَدَّرَ إِنشاءَ الوَرى طِينا أَو صاغَهُ وَرِقاً مَحْضاً وَتَوَجه \*\* مِن ناصِعِ التِّبْرِ إِبداعًا وَتَحسينا(١)

## ٣- ابن خَفاجة:

هو أبو إسحاق إبراهيم بن أبي الفتح بن عبد الله بن خفاجة الأندلسي، ولد في جزيرة «شقر» بين شاطبة وبلنسية عام ٢٥٠ه ، في أسرة ثرية معروفة بالعلم والأدب، فتلقى العلم عن علماء عصره، وقرأ شعر المتنبي والشريف الرضيّ ومِهْيار الديْلَمِي وتأثر بهم، كان شعره في البداية مقصورًا على الغزل واللهو، حتى شاهد استيلاء «السيد القَمْبِيطور» وهو من فرسان النصارى المتعصبين على مدينة بلنسية، ثم رأى تحريرها على يد يوسف بن تاشفين، فمدحه، وسافر إلى بلاد المغرب، ثم عاد ليموت في مسقط رأسه عام ٥٣٣ه.

\* من روائع شعر ابن خفاجة قصيدته في وصف الجبل، التي شخَّص فيها الجبل وجعله إنسانًا يخاطبه، ويبث إليه همومه وشكواه، وفيها:

وأرعن طبّاحِ الذُّؤابةِ بَاذَخٍ \*\* يُطاولُ أعنانَ الساءِ بغاربِ
يَسدُّ مهبَّ الريحِ من كلّ وجهةٍ \*\* ويزحمُ ليلاً شُهبهُ بالمناكبِ
وقُورٍ على ظَهرِ الفلاةِ كأنهُ \*\* طوالَ الليالي مُفْكِرٌ بالعواقِبِ
يلُوثُ عليهِ الغيمُ سُودَ عمائمٍ \*\* لها منْ وميضِ البرقِ مُحرُ ذوائبِ
أصختُ إليه وهوَ أخرسُ صَامتٌ \*\* فحدثني ليلَ السُّرَى بالعَجائبِ
وقال: ألا كم كنتُ ملجاً قاتلٍ \*\* ومَوطن أوَّاهٍ تبتَّلَ تائِبِ
وكم مرَّ بي من مُذلجٍ ومؤوِّبٍ \*\* وقال بظلِّي من مَطيٍّ وراكبِ
فا كان إلا أن طوتهم يدُ الردى \*\* وطارت بهم ريح النوى والنوائبِ
(٢)

<sup>(</sup>١) الورِق: الفضَّة. محْضًا: خالصًا. ناصع: الخاص الصافي. التبر: الذهب. (يعني أنها بيضاء اللون كالفضة، ذهبية الشعر).

<sup>(</sup>٢) أرعن: مرتفع. طمَّاح: مرتفع. الذؤابة: من كل شيء أعلاه، جمعها: ذوائب. باذخ: عالٍ. أعنان: جمع عنان وهو السحاب. غارب: أعلى كل شيء. مهب الريح: موضع هبوبها. المناكب: جمع منكب وهو هنا الموضع المرتفع من الأرض. وقور: هادئ رزين. الفلاة: الصحراء. العواقب: جمع عاقبة وهي نهاية الأمر. يلوث: يلفُّ: عمائم: جمع عمامة وهي ما يلفُّ على الرأس. وميض: ضوء. ذوائب: ضفائر، مفردها ذؤابة. أصخت: استمعت. السرى: السير ليلاً. الأواه: العابد الرقيق القلب. تبتل: انقطع للعبادة. مُدلج: من يسير بالليل في الظلام. مؤوب: راجع. قال: نزل في وقت القيلولة. الردى: الموت. النوى: الفراق. طوتهم يد النوى: كناية عن الموت.

#### تدريبات

#### السؤال الأول: أجب عن الأسئلة الآتية:

- ١- اكتب مقالاً موجزًا عن ابن خفاجة الأندلسي مُبْرزًا تفوقه في شعر الطبيعة.
- ٢- اشتهر ابن زيدون بحب و لادة بنت المستكفي. اشرح ذلك مستشهدًا بنموذج مما تحفظ من شعره فيها.
  - ٣ يعدُّ كتاب «العقد الفريد» من أبرز مصادر الأدب العربي. اشرح ذلك.

# السؤال الثاني: علِّلْ لما يأتي:

- ١- تسمية ابن عبد ربه مجموعة من قصائده بالمُحصات.
  - ٢\_ سجن ابن زيدون.
  - ٣ مدح ابن خفاجة ليوسف بن تاشفين.

#### **السؤال الثالث**: اختر الإجابة الصحيحة من البدائل المطروحة بين القوسين:

- 1\_ يتكون كتاب «العقد الفريد» من (ثلاثين جوهرة \_ خمس وعشرين جوهرة \_ مئة جوهرة).
  - ٢- استولى «السيد القمبيطور» على مدينة (قرطبة بلنسية طليطلة).
    - ٣ عين ابن زيدون وزيرًا إبان حكم

(المعتمد بن عباد\_يوسف بن تاشفين ـ أبي الحزم بن جهور).

# السؤال الرابع: ضع علامة $(\lor)$ أمام العبارة الصحيحة، وعلامة (×) أمام العبارة غير الصحيحة فيها يأتي:

- ١- أصيب ابن عبد ربه بالشلل النصفى قبل وفاته.
- ٢ عانى ابن خفاجة من الفقر والحرمان في شبابه.
- ٣\_ قضى ابن زيدون في السجن سنة واحدة.

#### السؤال الخامس: أكمل مكان النقط في الجمل الآتية:

- ١\_ عاش ابن عبد ربه في القرنين .....
- ٢\_ موضوع «الرسالة الهزلية» هو ......
- ٣\_ قرأ ابن خفاجة شعر ......، ،....، مناجة

# الدرس التاسع عشر فنون النثر الأندلسي

#### أهداف الدرس:

# بنهاية الدرس يتوقع أن يكون الطالب قادرًا على أنْ:

- ١ يذكر عوامل نهضة النثر الفني في الأندلس.
  - ٢\_ يحدد أهم فنون النثر الفني في الأندلس.
- ٣ يذكر الأسباب التي أدت لانتشار الفن القصصي في الأندلس.
  - ٤ يذكر أبرز سهات النثر الأندلسي.
  - ٥ يذكر ترجمة لأهم كتاب النثر الأدبي في الأندلس.

لم يترك أدباء الأندلس فنًا من فنون النثر الأدبي إلا عالجوه، فقد شاركوا في الخطابة والرسائل الديوانية، والرسائل الإخوانية، والرسائل الإخوانية، والرسائل اللوجهة إلى المقام النبوي، والمواعظ، والقصص، والمقامات، والرحلات، والتوقيعات، فضلًا عن التأليف في ضروب العلم والمعرفة كافةً.

## \* عوامل نهضة النثر الفني في الأندلس:

- ١- وجود عرب فصحاء من ذوي الملكات العالية ضمن الجيش الفاتح، وفي موجات الهجرة التي أعقبت الفتح، مما شكل قاعدة صلبة للغة العربية وفنونها في الأندلس.
- ٢- كانت الأندلس أرض جهاد من أول يوم حتى آخر يوم، مما يستلزم وجود خطباء فصحاء يعملون على تحميس الجنود على البسالة في مواجهة الأعداء، ويستلزم وجود كُتَّاب يقومون بمراسلة الأعداء.
- ٣- كثرة الصراعات الداخلية سواء بين العرب والبربر، أو بين أصحاب المذاهب المختلفة، فكان كل فريق يستعين بالخطباء المفوَّهين لإثبات حجته، أو العلماء الفاهمين القادرين على الجدل والمناظرة.
- ٤- ازدهار الحركة العلمية في الأندلس، والتنافس بين أهلها في التأليف في ضروب العلم والمعرفة كافة.

#### \* من فنون النثر الأندلسي:

ا\_ فن الخطابة: كانت الخطابة سلاحًا مهمًّا في المعارك الحربية، والمنازعات السياسية، والمناظرات الفكرية التي لم يخل منها عصر من عصور دولة الإسلام في الأندلس، وكان الخطباء المفوَّهون عاملاً مهمًّا من عوامل الحسم في تلك المعارك.

وقبل أن نذكر نموذجًا لفن الخطابة الأندلسية نشير إلى أن الخطبة التي تنسب إلى طارق ابن زياد عندما عبر بجيشه إلى الأندلس، وجعل يقول \_ كها تحكي الرواية \_: «أيُّها الناسُ: أين المفرُّ؟ البحر وراءكم، والعدو أمامكم، وليس لكم والله إلا الصدق والصبر ... إلخ» لا تصح نسبتها لطارق بن زياد عند المؤرخين المحققين لعدة أسباب، منها:

- ١- خُلُو المصادر الأولى التي قصّت علينا أخبار الفتح منها، وظهورها في الكتب المتأخرة التي ظهرت بعد خروج المسلمين من الأندلس.
- ٢- أنَّ طارقَ بن زياد لم يكن عربيًا بل كان بربريًا، ولم يُسْلم إلا قبل الفتح بسنوات قليلة، ومن البعيد أن يصل إلى هذا المستوى من الفصاحة في ذلك الوقت القصير.
- ٣ـ أنَّ أسلوب الخطبة المليء بالمحسنات البديعية لم يعرف في القرن الأول الهجري، وإنَّما ظهر في القرون المتأخرة.
- \* من نهاذج الخطابة الأندلسية خطبة القاضي مُنْذِر بن سعيد البلُّوطِي في حضرة الخليفة الأموي العظيم «عبد الرحمن الناصر» حين وصل إليه رسول الروم بعد ما عجز عن الكلام في هذا الموقف المهيب العالم الكبير «أبو علي القالي»، فقام القاضي «مُنْذِر بن سعيد» مُرْتَجِلاً، وبعد أن حمد الله وأثنى عليه قال:

 ومُسْتَذلِّين فنَصَرَكم، ولاه اللهُ رعايَتكُم، وأسْنَدَ إليهِ إمامَتكُمْ، أيام ضربت الفتنة سُرَادقها على الآفاق، وأحاطت بكم شُعَلُ النِّفاق، حتى صِرْتُم في مثلِ حَدَقَةِ البَعِير، منْ ضِيقِ الحالِ ونكدِ العَيْشِ والتغيير، فاستبدَلْتُم بخلافته من الشدة الرخاء، وانتقلتم بين سياسته إلى تمهيدِ كَنْفِ العافية بعد استيطانِ البلاءِ، أنشُدُكُم بالله معاشرَ الملأ، ألم تكنْ الدماءُ مَسْفوكةً فَحَقَنَها؟ والسُّبُلُ نَحُوفةً فأمَّنها؟ والأموالُ مُنْتَهَبَةً فأَحْرَزها وحَصَّنها؟ ألم تكنْ البلادُ خَرابًا فَعَمَّرَها؟ وثغورُ المسلمينَ مُهْتَضَمَةً فَحَهَاها ونصَرها؟ فاذكروا فأخرَزها وحَصَّنها؟ ألم تكنْ البلادُ خرابًا فَعَمَّرَها؟ وثغورُ المسلمينَ مُهْتَضَمَةً فَحَهَاها ونصَرها؟ فاذكروا وشفى صُدورَكم، وصِرْتُم يَدًا على عَدُوكمْ بعد أنْ كانَ بأسُكُمْ بينكم ... إلخ». "

٢- الرسائل الديوانية: عندما استقرت دولة الإسلام في الأندلس في عصر بني أمية احتاج الأمويون إلى دواوين تنظم لهم شئون الحكم على نحو ما كان موجودًا في عاصمة الخلافة سواء في زمن الأمويين أو العباسيين، وقد أنشئ ديوان الرسائل في قرطبة بعد تأسيس الدولة الأموية في الأندلس، وأسند القيام عليه إلى «أمية بن يزيد بن أبي حوثرة»، ثم توالى من بعده نوابغ الكتاب من أمثال: ابن بُرُد الأكبر، وأحمد ابن عباس، وأبو محمد بن عبد البرّ، وأبو بكر بن القَصِيرة، وابن أبي الخصال وغيرهم.

\* من نهاذج الكتابة الديوانية في الأندلس الرسالة التي كتبها «محمد بن أيمن» كاتب «المتوكل بن الأفْطَس» أمير بَطَلْيَوْس، وقد أرسلها إلى «يوسف بن تاشفين» أمير المرابطين بالمغرب يستصرخه لنجدة المسلمين في الأندلس من «ألفونسو» ملك قشتالة، يقول فيها:

«لما كانَ نورُ الهدى \_ أيّدكَ اللهُ \_ دليلكَ، وسبيلُ الخيرِ سبيلكَ، ووَضُحَتْ في الصَّلاحِ معاللُكَ، ووُقِفَتْ على الجهاد عزائِمُك، وصحَّ العلمُ بأنّك لدعوةِ الإسلامِ أعزُّ ناصرٍ، وعلى غَزْوِ الشِّرْكِ أقْدَرُ ووُقِفَتْ على الجهاد عزائِمُك، وصحَّ العلمُ بأنّك لدعوةِ الإسلامِ أعزُّ ناصرٍ، وعلى غَزْوِ الشِّرْكِ أقْدَرُ قادرٍ، وَجَبَ أَنْ تُسْتَدْعَى لِمَا أَعْضَلَ من الدَّاءِ، وتُسْتَغاثَ لَمَا أحاطَ بالجَزيرةِ منَ البلاءِ، فقدْ كانتْ طوائفُ العدوِّ المُطيفَةُ بِها \_ أهلكهم الله \_ عند إفْراطِ تسلُّطِها واعْتِدائِها، وشِدَّةِ كَلَبِها واسْتِشْرائِها، تُلاطَفُ بالاحتيالِ، وتُسْتَرْضَى بكلِّ نفيسةٍ خطيرةٍ، ولم تُلطفُ بالاحتيالِ، وتُسْتَرْضَى بكلِّ نفيسةٍ خطيرةٍ، ولم يَزُلْ دأبَها التشطُّطُ والعِنادُ، ودأبنا الإذعانُ والانقيادُ، حتى اسْتَصْفَى الطَّريفَ والتَّلادَ، وأتى على الظاهر

<sup>(</sup>١) أصغوا: أنصتوا. أفئدتكم: قلوبكم. تلافيه: تداركه. السرادق: الخيمة، وضربت الفتنة سرادقها: كناية عن الإحاطة التامة. الحدقة: العين. الكنف: الجانب. منتهبة: تؤخذ بدون حق. مهتضمة: يعتدى عليها وينتقص منها. آلاء: نِعَم.

والباطنِ النَّفادُ، وأَيْقَنُوا الآنَ بضَعْفِ المُننِ، وقويتْ أطهاعُهُم في افتتاحِ المُدُنِ، واضْطَرمتْ في كلِّ جهةٍ نارُهم، ورَوِيَتْ من دماءِ المسلمينَ أسنَّتُهُمْ وشِفارُهُم، ومَنْ أخْطأهُ القتلُ منهمْ فإنَّما همْ بأيديهم أسْرَى وسَبَايا، يَمْتحنونَهُم بأنواعِ الحِحنِ والبَلايا، وقدْ همُّوا بها أرادُوه من التوثُّبِ، وأشْرَفُوا على ما أمَّلُوهُ منَ التعَلُّبِ، فيا لله ويا للمسلمينِ! أيسْطُو هكذا بالحقِّ الإفْكُ، ويغلِبُ التوحيدَ الشِّرْكُ، ويَظهرُ على الإيهانِ الكُفْرُ، ولا يَكْتَنِفُ هذهِ الملةَ النصرُ! ألا ناصرَ لهذا الدينِ المُهْتَضَم، ولا حَامِيَ لِمَا اسْتُبِيحَ مِنْ حَمَى الحُرَمِ! وإنَّا لله على ما لَحِقَ عَرْشَه من ثَلِّ، وعزَّه من ذُلِّ، فإنَّها الرَّزِيَّةُ التي ليسَ فيها عَزاءٌ، والبَلِيَّةُ التي ليسَ فيها عَزاءٌ، والبَلِيَّةُ التي ليسَ مِثْ لَى اللهَ اللهُ الله

٣- الرسائل الإخوانية: من البكرهِيِّ أنْ يعبِّر كُتَّابُ الأندلس عن شعورهم الذاتي من ثناءٍ وشكرٍ وعتابٍ واعتذارٍ وتهنئةٍ وتعزيةٍ ... وغيرها في رسائل أدبية تحمل بصهاتهم النفسية والعقلية، وترسم ملامح البيئة التي عاشوا في ظلالها، بحيث لا نكاد نجد أديبًا مرموقًا إلا له سهم في هذا الباب.

\* من الرسائل الإخوانية ما كتبه العالم الفقيه «أبو محمد بن عبد البرّ القرطبي» إلى صديق له يُعَزِّيه عن فتى له استشهد في قتال أعداء الله جاء فيها:

«كتبتُ عن قلبٍ يقشعرُّ، ونفسٍ بينَ ضلوعِها لا تَسْتَقِرُّ، لَخِبْرِ الرُّزْءِ الهَاجِمِ، والنَّبَأِ الشنيعِ الكَالِمِ، بوفاةِ الحاجبِ عزِّ الدولةِ سيدي كان، لقَّاه اللهُ الرِّضْوانَ، وألحَفهُ العفو والغفرانَ، مُخْتَضَرًا في أولِ الكمالِ، مُخْتَرَطًا عندَ الإقبالِ، مُبَادَرًا قبلَ الإبْدارِ، مُعَاجَلاً بالسِّرارِ، في عُنْفوانِ الإقْهارِ، فيا لها حسرةً ما أنْكاها للنُّفوسِ، وجمرةً ما أذْكاها في القلوبِ، وروعةً ما أفَتَها في الأعضادِ، ولوْعَةً ما أحَرَّها على الأكْبادِ، لكنَّهُ أمرٌ يَعُمُّ ولا يَخُصُّ، كلُّ نفسٍ لها جارعٌ، وفيها كارعٌ، فَمِنْ مُبْتَدَرٍ يُعَاجَلُ، ومُنْظَرٍ يُنَاوَلُ:

# وَمَا نَحْنُ إِلَّا مِثْلُهُم غِيرَ أَنَّنا \*\* أَقَمْنا قَليلًا بعدَهُمْ وَتَقَدَّمُوا

وأنتَ أعلمُ بالأيامِ وصُرُوفِها، والأرْزاءِ وصُنُوفِها، والأنْفُسِ ومآلها، والأجْسامِ واضْمِحْلالها، والتهالكُ، وينزعَ بك الجَلَدُ والعَوارِي وارْتِجَاعِها، والمَنائِح ومَقَاديرِ امْتِناعِها، مِنْ أَنْ يَغْلِبَكَ الجَزعُ والتَّهالكُ، وينزعَ بك الجَلدُ (١) أعضل: صعب وعزَّ دواؤه. المُطيفة: المحيطة. الكلب: مرض معد ينتقل عند عضة الكلب، يصيب المرء بها يشبه الجنون. استشرى الأمر: عظم شره. الدأب: العادة. التسلطط: المبالغة وتجاوز الحد. استصفى: انتقى واختار. الطريف: الجديد. التلاد. القديم. النفاد. الانتهاء. المنن: جمع مُنَّةُ وهي القوة. اضطرمت: اشتعلت. الأسنة: جمع سنان وهو الرمح. الشفار: جمع شفرة وهي كل حادً من سيف أو سكين. ونحوهما. سبايا: جمع سبيّة وهي الأسيرة. التوثب: الهجوم. شارفوا: قاربوا. يسطو: يغلب ويقهر. يكتنف: يحيط. المهتضم: المنهوب. ثلَّ عرشَه: أزال سلطانه. الرزيَّة: المصيبة.

والتَّاسُكُ، فأنْتَ بالأزْمانِ خَبيرٌ، وبالأحْوالِ بَصيرٌ، وباسْتِعْمالِ ما فِي ذِكْرِكَ مِنْ أَمْثالِ التأسِّي ومَواعظِ التعزِّي جديرٌ...».(()

لفن القصصي: نهض الأندلسيون بمؤلفات نثرية مبتكرة تعد حلقة مهمة من حلقات الفن القصصي في أدبنا العربي، منها رسالة المفاخرة بين السيف والقلم لابن برد الأصغر، وهو أول من فتح باب المفاخرة بينها في الأدب العربي، ورسالة التوابع والزوابع \_ وهي رحلة خيالية في عالم الجن \_ لابن شُهَيْد، وسنقف مع قصة «حيّ بن يَقْظان» للفيلسوف ابن طُفَيْل.

\* تعد قصة «حيّ بن يقظان» من مفاخر الأدب العربي القديم، حيث كان لها تأثير كبير في الآداب العالمية، وبخاصة في قصة «روبنسن كروزو» للأديب الإنجليزي «دانيال ديفو»، وهي قصة فلسفية أراد الرجل من خلالها أنْ يثبت أنَّه لا تعارض بين العقل والشريعة أو بين الفلسفة والدين.

وملخص القصة: أنَّ حي بن يقظان وُلِد في جزيرة نائية من جزر الهند تحت خط الاستواء، وأنَّه اختلف في أصله، فقيل: إنَّه تولد دون أم وأب من طينة تخمرت بالجزيرة على مرِّ السنين، وقيل: إنَّه ابن أميرة جميلة كانت شقيقة لملك يمتلئ بالغيرة والأنفة منعها من الزواج بحجة أنَّه لا يجد لها زوجًا كُفنًا، وكان لهذه الفتاة قريب كريم الأخلاق اسمه «يقظان»، فلما غاب الملك في بعض حروبه، حسبه أهله قد قتل في تلك الحروب، فزوّجوا يقظان من تلك الفتاة سرَّا، وبعد أشهر قليلة، حملت منه، ثم وضعت طفلًا تظهر عليه علامات الذكاء، وبعد أن وضعت الفتاة طفلها عاد أخوها من حروبه منتصرًا، ولم يجرؤ أحد من أقارب الملك على إعلامه وإخباره بسر الزواج الذي تم في غيبته، خوفًا من غضبه عليهم وانتقامه منهم، فوضعته أمَّه في تابوت ثم قذفت به في اليمِّ الذي حمله إلى ساحل جزيرة أخرى، فلما اشتد الجوع بذلك الطفل بكي واستغاث؛ فخرجت ظبية تبحث عن ولدها، فلما سمعت صراخ الطفل ظنته ولدها المفقود، فتتبعت الصوت، حتى وصلت إلى التابوت، فأرضعته وعطفت عليه، وعندما كبر بدأ يحاكي ما يسمعه من أصوات الطير والحيوان، وبدأ يتخذ من أوراق الشجر ملابس؛ لأنه رأى ما يغطى الحيوانات من الريش والوبر.

<sup>(</sup>١) الرُّزْء: المصيبة. الكالم: الجارح. ألحفه: شمله كها يشمل اللحاف من يتغطى به. مخترطًا: مقتطعًا. الإبدار: قبل أن يكتمل كالبدر. السرار: آخر ليلة في الشهر القمري. العنفوان: الشدة والنشاط. ما أنكاها: ما أشد نكايتها وهي الهزيمة الموجعة. ما أذكاها: ما أشد اشتعال نارها. الأعضاد: جمع عضد وهو ما بين المرفق والكتف، يُقال فت في عضده: أَضْعَف قوته وَقرَّ ق عَنهُ أعوانه. لوعة: حرقة في القلب. جارع: شارب. الكارع: من كرع فلانٌ في الماء أو الإناء: تناوله بفيه من موضعه من غير أنْ يشرب بكفَيه، ولا بإناء. مبتدر: مسارع إليه. مُنظر: ممهل إلى مدة. صروفها: مصائبها. الأرزاء: جمع رُزْء وهي المصيبة. مآلها: مصيرها. اضمحلالها: ذهابها شيئًا فشيئًا حتى تلاشيها. العواري: جمع عارية وهي كل ما يستعار. المنائح: جمع منيحة وهي العطية. التهالُك: اللهفة. الجلد: الصبر. التأسيّى: الاتعاظ والاعتبار.

ثم ضعفت الظبية التي ربته وأدركها الموت فسكنت حركاتها وظنَّ أنَّ المرض الذي أودى بأمه كان كامنًا في صدرها، فهداه تفكيره إلى شق صدرها بحجر حاد فكشف القلب الذي فيه مركز الحياة، ثم تحركت في نفسه الشهوة للبحث عن سائر أعضاء الحيوان، واقتنع بأنَّ لكل موجود علة فاعلة.

ولما وصل "حيّ" إلى سن الثلاثين كان قد أحاط بالطبيعة من حوله، وبدأ يستغلها لغذائه ولكل حاجاته بدءًا بتحريك يديه واستخدامها وستر سوءته ومعرفته الصيد والنار واستخدامها في إنضاج السمك واللحم، والتفت إلى فرق ما بين النبات والحيوان في الحركة، وارتفاع الهواء واللهيب إلى أعلى، وانحدار الماء إلى أسفل، ولاحظ أنَّ كل ما في الطبيعة خاضع لقانون الكون والفساد، ثم بدأ يدرس المعادن والنبات وأعضاء الحيوان ووظائفها، ويصنفها إلى أنواع، وتقوده دراسته إلى فكرة النفس الحيوانية والنفس النباتية، ثم اهتدى إلى اكتشاف العناصر الأربعة، وفي ضوء تجربته اقتنع بأنَّ لكل موجود علةً فاعلةً، وأخذ يبحث عن هذه العلة فيها حوله، بحث عنها في الطبيعة فلم يتوصل إلى شيء؛ لأن جميع ما في الطبيعة عرضة للتحول والفساد، فحاول أن يبحث عنها في الأجرام السهاوية، وأخذ يتأمل السهاء نفسها وهل هي ممتدة إلى ما لا نهاية، ثم لم يلبث أن تصورها كروية، واستنتج من خلال تجربته ضرورة وجود أفلاك خاصة بالكواكب، وطال به التأمل في ملكوت السهاوات والأرض، وهداه تفكيره إلى أنَّ كل ما في الوجود لا بد له من خالق لا يستغني عنه وأحس حاجته إلى مشاهدته.

وحين بلغ الخمسين من عمره نزل جزيرة مجاورة، فالتقى برجل تقيّ ناسك يسمى أُبسال، فلما رآه أُبسال خاف منه، وكان «حيُّ» لم يرَ إنسانًا من قبل، فلحقه لما كان في طباعه من البحث عن حقائق الأشياء، ثم راقب أُبسال فوجده غارقًا في الصلاة والقراءة والدعاء والبكاء والابتهال إلى الله والتذلل له، حتى شغله ذلك عن كل شيء، فجعل حي بن يقظان يقترب منه قليلاً وأُبسال لا يشعر به، حتى دنا منه بحيث يسمع قراءته، فسمع صوتًا حسنًا، وحروفًا منظمة، لم يعهد مثلها من أصناف الحيوان، ونظر إلى أشكال هذا الحيّ الغريب، وتخطيطه؛ فرآه على صورته، وتبين له أن الثياب التي عليه ليست جلدًا طبيعيًّا؛ وإنها هي لباس متخذ مثل لباسه هو، ثم تعارفا، وبدأ أُبسال يعلمه الكلام والفرائض وأمورًا كثيرة، وعاد به إلى جزيرته فراقب الناس عن قرب وعلم ما بهم من خير وشر، فلما فهم «حيّ ابن يقظان» أحوال الناس، أدرك أن أكثرهم بمنزلة الحيوان غير الناطق، وعاد هو وصديقه أُبسال إلى المن يقطان وقبيا يتعبدان إلى أن ماتا .

### أبرز سمات النثر الأندلسي

- ١- تنوع فنون النثر وأغراضه، بحيث لم يترك الكُتَّاب فنًّا من الفنون إلا أبدعوا فيه، وقد قدم الأندلسيون صورًا مبتكرة في النثر مثل: رسالة التوابع والزوابع لابن شهيد، وقصة حي بن يقظان لابن طفيل.
- ٢- الإيجاز والميل إلى قصر الفقرات حتى زمن المرابطين، ثم ما لبث أن مال الكُتّاب إلى الإطناب
   بالترادف والجمل المتوازية على نحو ما نرى في نثر لسان الدين بن الخطيب.
- ٣- وضوح المعاني، والبعد عن التأملات والرموز الفلسفية الغامضة، وذلك راجع إلى أنَّ الفقهاء كانوا يضطهدون الفلاسفة، فلم خَفّت سطوة الفقهاء وازدهرت الفلسفة وجدنا قصصًا ذات أبعاد فلسفية مثل قصة حى بن يقظان لابن طفيل.
- 3- تطعيم الأسلوب بالاقتباسات القرآنية والنبوية، وتضمين الأبيات الشعرية والأمثال العربية، ناهيك عن الحوادث التاريخية والأيام المشهورة، وخير مثال على ذلك رسالتا ابن زيدون: «الرسالة الجدية»، و «الرسالة الهزلية».
- ٥- تجميل الأسلوب بالمحسنات البديعية من السجع والطباق والجناس والمقابلة والتورية وغيرها، وكانت في النصف الأول من عمر دولة الإسلام في الأندلس غير متكلفة، ثم بدأ التكلف يصل إلى أسلوب الكُتَّاب شيئًا فشيئًا حتى بات ثقيلًا علَّا.
- ٦- غلبة الخيال الشعري على الكتابات النثرية، بحيث لا تكاد تمر جملة دون صورة بيانية من تشبيه واستعارة وكناية، وذلك راجع إلى أنَّ معظم الكُتَّاب كانوا شعراء.

## ترجمة ثلاثة من أعلام النثر الأندلسي

## ١- ابن شُهَيْد:

هو أبو عامر أحمد بن عبد الملك بن مروان بن أحمد بن عبد الملك بن شهيد الأشجعي القرطبي، ولد في قرطبة عام ٣٨٨ه ، وعاش في أسرة ثرية، فقد كان جد أبيه وجده وأبوه من الوزراء المرموقين في الأندلس، فكان أبوه من الوزراء في دولة المنصور بن أبي عامر، وقد حظي الولد برعاية المنصور وصداقة ولي العهد «المظفّر»، وفي عهد ولده المظفر عينه وزيرًا، لكن الحساد لاحقوه بالوشايات مما أدى إلى الزجِّ به في السجن في عهد الحموديين، ثم أفرج عنه، ومات عام ٢٦٦ه ، وقد حضر دفنه أمير قرطبة أبو الحزم بن جهور، ورثاه عدد من الشعراء منهم صديقه ابن برد الأصغر.

ترك لنا ابن شهيد عددًا من الآثار الأدبية منها ديوانه، وقطعًا من كتبه: حانوت عطار، كشف الدك وإيضاح الشك، رسالة التوابع والزوابع التي تعد من أبدع الرسائل في الأدب العربي، وقد سهاها بهذا الاسم للدلالة على مضمون الكتاب، فالتوابع جمع تابع وهو الجني الذي يتبع الإنسان ويحبه ويرافقه، أما الزوابع فهي جمع زوبعة وهي شيطان مارد أو رئيس من الجن. والرسالة تتكون من مدخل وأربعة فصول: فصل في توابع الشعراء، وفصل في توابع الكتاب، وفصل في نقاد الجن، وفصل في حيوان الجن.

## ٢- ابن طُفَيْل:

هو أبو بكر محمد بن عبد الملك بن محمد بن محمد بن طفيل القيسي الأندلسي، ولد في «وادي آش» في الشيال الشرقي من غرناطة عام ٤٩٤هـ، رحل إلى غرناطة مبكرًا، وفيها تعلّم الطب وعمل بالكتابة، وكان يكتب لرؤساء غرناطة؛ فكان من خواص الرئيس أبي جعفر، وأبي الحسن بن ملحان، ثم عمل كاتبًا لوالي غرناطة، وتولّى الحجابة في بلاط غرناطة، ولما سمع به يوسف بن عبد المؤمن أمير دولة الموحدين أرسل إليه ليكون طبيبه الخاص، فنال مكانة عالية في بلاطه حيث كان الأمير من المحبين للفلسفة، فأمر بجمع كتب الفلسفة من أنحاء الأرض، فجُمعت له حتى صارت له مكتبة فلسفية عظيمة، وظل في بلاط الموحدين حتى توفي بمراكش عام ٥٨١هـ.

ترك ابن طفيل عددًا كبيرًا من المؤلفات منها: أسرار الحكمة المشرقية، رسم الدواء، وقد جمع خبرته الطبية في قصيدة طويلة تتكون من ٧٧٠٠ بيت، إضافة إلى قصته الفريدة «حي بن يقظان» التي عرضت آنفًا صـ ١٥٦.

#### ٣ لسان الدين بن الخطيب:

هو أبو عبد الله محمد بن عبد الله بن سعيد السلماني، الملقب بذي الوزارتين لجمعه بين السيف والقلم، ولد في غرناطة عام ١٧هه، تربى في أسرة معروفة بالعلم، فتعلم من خيرة علماء عصره حتى صارت له مكانة أدبية مرموقة، فعمل وزيرًا لدى السلطان أبي الحجاج يوسف بن إسماعيل، ثم ابنه الغنيي بالله، لكن وشايات الحساد بدأت تلاحقه، وَشَعَر ابن الخطيب بسعي حاسديه فكاتب السلطان عبد العزيز بن علي المريني في بلاد المغرب برغبته في الرحلة إليه، فلما وافق السلطان سار إليه سرًّا، فبالغ السلطان عبد العزيز في إكرامه، وأرسل في طلب أهله وولده، فجاءوا مكرمين، ومن ثم استقر بمدينة فاس، واشترى عقارات وحسنت أحواله، ولكن لما تولى المغرب السلطان المستنصر، وقد ساعده الغني بالله صاحب غرناطة على الوصول إلى الحكم، فاشترط تسليمه لسان الدين بن الخطيب، فقبض عليه المستنصر، وكتب بذلك إلى الغني بالله، فأرسل وزيره «ابن زمرك» إلى فاس، فعقد بها مجلس الشورى، وأحضر ابن الخطيب، فوجهت إليه تهمة الزندقة وسلوك مذهب الفلاسفة، فأفتى بعض الفقهاء بقتله، فأعيد إلى السجن، ثم دسوا له بعض الأوغاد، فدخلوا عليه السجن ليلًا، وخنقوه، سنة ٢٧٧هه.

ترك ابن الخطيب ديوانًا كبيرًا، ورسائل ومقامات، بالإضافة إلى عدد كبير من الكتب منها: الإحاطة في تاريخ غرناطة، الإعلام فيمن بويع قبل الاحتلام من ملوك الإسلام، اللمحة البدرية في الدولة النصرية، رَقْمُ الحلل في نظم الدول، معيار الاختيار في ذكر المعاهد والديار، الكتيبة الكامنة فيمن لقيناه بالأندلس من شعراء المائة الثامنة، روضة التعريف بالحب الشريف ... وغيرها.

#### تدريبات

## السؤال الأول: أجب عن الأسئلة الآتية:

| من | مستشهدًا بنموذج | ض. اشرح ذلك | , شتى الأغراه | الإخوانية في | ون الرسائل | تب الأندلسير | ۱_ ک |
|----|-----------------|-------------|---------------|--------------|------------|--------------|------|
|    |                 |             |               |              |            | فو ظاتك.     | ځ    |

٢- اكتب مقالًا من سبعة أسطر عن قصة «حيّ بن يقظان» تلخص فيه محتواها.

٣ ما أبرز السمات الفنية للنثر الفنى في الأندلس؟

# السؤال الثاني: علِّلْ لما يأتي:

١ - نهضة النثر الفنى في الأندلس.

٢\_ عدم صحة نسبة خطبة طارق بن زياد إليه.

٣\_ المكانة العالية لابن طفيل في دولة الموحدين.

## السؤال الثالث: اختر الإجابة الصحيحة من البدائل المطروحة بين القوسين:

۱\_ تتكون رسالة «التوابع والزوابع» من (فصلين ـ ثلاثة فصول ـ أربعة فصول).

٢ - اتهم لسان الدين بن الخطيب بتهمة (الزندقة - الخروج على السلطان - قطع الطريق).

# السؤال الرابع: ضع علامة $(\lor)$ أمام العبارة الصحيحة، وعلامة (×) أمام العبارة غير الصحيحة فيها يأتي:

| ( | ) | ١_ القي منذر بن سعيد البلوطي خطبته امام الخليفة الناصر ارتجالاً. |
|---|---|------------------------------------------------------------------|
| ( | ) | ٧_ أُسِّس ديوان الإنشاء في الأندلس في زمن المرابطين.             |
| ( | ) | ٣_ أثَّرت قصَّة «حي بن يقظان» في الأدب الإنجليزي.                |
| ( | ) | ٤_ مات لسان الدين بن الخطيب مخنوقًا في السجن.                    |
| ( | ) | <ul> <li>عانى ابن شهيد من الفقر والحرمان في شبابه.</li> </ul>    |

# السؤال الخامس: أكمل مكان النقط في الجمل الآتية:

١\_ خطب القاضى ..... أمام الخليفة .... بحضرة رسول الروم.

٢\_ تجري أحداث رسالة «التوابع والزوابع» ......

٣\_ من مؤلفات لسان الدين بن الخطيب .......، ، ......، ، .....

#### إثراءات

#### \* تذكر أنَّ:

- استمرت دولة الإسلام في الأندلس أكثر من ثمانية قرون من ٩٢هـ إلى ٩٩٨هـ.
- تشمل الأندلس دولتي إسبانيا والبرتغال حاليًّا، وكان المسلمون قد فتحوا جنوب فرنسا، لكن هزيمتهم في معركة «بلاط الشهداء» أدت إلى توقف الفتح في أوروبا.
- جرت عادة النقاد على تشبيه شعراء الأندلس بالشعراء المشارقة، فالشاعر الملقب ببُحْتري الأندلس هو ابن درَّاج القسطلي، وابن هانئ أيضًا، والملقب بصَنَوْبَريِّ الأندلس هو ابن خفاجة.
- مؤلف كتاب العقد الفريد هو ابن عبد ربه، لكن معظم مادته من الأدب المشرقي، حتى إنَّ الصاحب بن عبَّاد طلبه فلما قرأه ووجد مادته مشرقية قال: هذه بضاعتنا ردَّت إلينا.
- كانت مكتبة الحكم المُستنصر في قرطبة من أعظم مكتبات العالم، وقد بلغ عدد مجلداتها أربعهائة ألف مجلد.
- اشتهر ابن زيدون بحب ولادة بنت المُسْتكفى، وفيها كتب نونيته الذائعة، لكنَّه سجن بسبب منافسة خصومه له في حبها.
- من أشهر القصائد التي شخصت فيها مظاهر الطبيعة قصيدة ابن خفاجة في وصف الجبل، وحواره الفلسفي معه.
- تفوق الأندلسيون على المشارقة في شعر الطبيعة، ورثاء المدن والمالك الزائلة، واخترعوا فن الموشحات الأندلسية.
  - مبتكر فن الموشحات الأندلسية هو مقدم بن معافي القَبْري في القرن الثالث الهجري.
- لقب لسان الدين بن الخطيب بذي الوزارتين لجمعه بين السيف والقلم، أي تولي منصب الوزارة، وكونه كاتب الدولة.
- من أروع مؤلفات الحب الشريف كتاب «طوق الحمامة في الألفة والألاف» للفقيه الكبير أبي محمد علي بن أحمد بن سعيد بن حزم الأندلسي.

- تدور أحداث رسالة «التوابع والزوابع» لابن شهيد تحت الأرض في حوار خيالي يديره الشاعر مع الجن.
- أثرت قصة «حي بن يقظان» لابن طفيل في الأدب العالمي، وبخاصة في قصة «روبنسن كروزو» للأديب الإنجليزي «دانيال ديفو».

# الدرس العشرون في المديح لابن عمار

#### أهداف الدرس:

بنهاية الدرس يتوقع أن يكون الطالب قادرًا على أنْ:

١ يذكر ترجمة موجزة لابن عمار.

٢\_ يذكر مناسبة قصيدة ابن عمار في المديح.

٣ يشرح الأبيات المختارة من القصيدة بأسلوبه الخاص.

٤\_ يحدد سمات شخصية الشاعر وخصائص أسلوبه.

٥ يذكر أثر البيئة في النص.

٦- يستخرج مظاهر الجمال من الأبيات المختارة.

٧ يحفظ خمسة أبيات من القصيدة.

أدِرِ الزُّجاجَةَ فالنسيمُ قَدِ انبرَى \*\* والنَّجْمُ قدصَرَ فَ العِنَانَ عن السُّرَى (۱) والصُّبْحُ قد أهْدَى لنا كافُورَهُ \*\* لما اسْتَرَدَّ الليْلُ مِنْه العَنْبرَا (۲) والرَّوْضُ كالحَسْنَا كَسَاهُ زَهْرُهُ \*\* وَشْسِيًا، وقَلَّدَهُ نَسدَاهُ جَوْهَسرا (۳) روضُ كأنَّ النَّهْرَ فيه مِعْصِمٌ \*\* صَافٍ أطلَّ على رِدَاءٍ أخْضَرا (۱) وتَهُنَّ ويسحُ الصَّبا فَتَخَالُهُ \*\* صَافٍ أطلَّ على رِدَاءٍ أخْضَرا (۱) وتَهُنَّ ويسحُ الصَّبا فَتَخَالُهُ \*\* سَيفَ ابنِ عبّادٍ يُبَدِّدُ عَسْكرا (۵) عبّادٌ المُنتَ المُخْضَرُّ نائِلُ كَفِّهِ \*\* والجوُّ قد لَبِسَ الرّداءَ الأَغْبَرا (۲) عَبِّادُ المُنتَ المُعْبَرا (۲)

<sup>(</sup>١) انبرى: عرض. العِنان: لجام الدابة. السُّرى: السير من أول الليل.

<sup>(</sup>٢) الكافور: شُجَر يميل إلى البياض طيب الرائحة وإن كان مرَّ الطَّعم. العنبر: مادة صلبة تفوح منها الرائحة إذا سُحِقت أو أحرقت، لها ألوان مختلفة منها الأسود.

<sup>(</sup>٣) الوشْيَّ: النقش والزخرفة. قُلده: ألبسِه قلادة في عنقه. الندى: قطرات المطر.

<sup>(</sup>٤) المعصم: موضع السوار من اليد. أطلَّ: أشرف.

<sup>(</sup>٥) ريح الصَّبا: ريح تهبُّ من الشرق. ابن عبَّاد: المعتضد بن عباد الممدوح بالقصيدة. يبدد: يفرق.

<sup>(</sup>٦) النائل: الجود والعطية. لبس الرداء الأغبر: امتلاً بالتراب والغبار.

مَلِكُ إذا ازْدَحَمَ اللُهوك بِمَوْردٍ \*\* ونَحَاهُ لا يَرِدُون حتى يَصْدُرا (') قَدّاح زَنْدِ اللَّهِد لا يَنْفَكَ عن \*\* نَارِ الوَغَى إلا إلى نارِ القِرى (') أَيْقَنتُ أَنِّي من ذُراه بِجَنَّةٍ \*\* لَمَا سَقَاني من نَداهُ الكَوثَرا ('') وعلمْتُ حقًا أنَّ رَبْعي مُخْصِبٌ \*\* لَمَا سَأَلْتُ بِه الغَمامَ المُمْطرَا (')

#### \* التعريف بالشاعر:

هو ذو الوزارتين أبو بكر محمّد بن عمّار المهري الأندلسي الشّلبي، ولد في «شِلْب» (جنوب غرب الأندلس) عام ٢٢٤هـ، من أسرة فقيرة ترجع إلى أصول يمنية، برع في قول الشعر منذ صغره، ثم قصد إشبيلية ومدح أميرها «المعتضد بن عبّاد» فعينه شاعرًا ببلاطه، وأكرمه غاية الإكرام، وفي تلك المدة صار صديقًا حميمًا لابنه المعتمد، فلما تولى المعتمد بعد وفاة أبيه عينه وزيرًا، لكنّه عندما ذهب لضم مدينة «مُرْسِيَة» إلى ملك المعتمد أخذها لنفسه، ودارت بينه وبين المعتمد مراسلات بدأت بالعتاب وانتهت بالمجاء الفاحش.

وفي عام ٢٧٦هـم خرج من «مُرْسِيَة» لإصلاح بعض الحصون، فثار عليه نائبه في «مُرْسِيَة»، وخرج على طاعته، فذهب إلى المؤتمن بن هود أمير «سرقسطة»، وبقي في بلاطه زمنًا يعينه في أمور دولته، ثم حاول الاستيلاء على «شقورة» لصالح ابن هود، فوقع في أسر صاحبها، الذي سجنه وعرض أن يسلمه لمن يدفع فيه أكثر، فدفع صديق الأمس وعدو اليوم «المعتمد بن عباد» في مقابل الحصول عليه ما لا وفيرًا.

أخذه «المعتمد بن عبَّاد» إلى السجن، وجعل ابن عبَّار يستعطفه بقصائد عديدة، منها قصيدته التي مطلعها:

# سَجاياكَ إِنْ عَافَيْتَ أَنْدَى وأَسْمَحُ \*\* وعُذرُكَ إِنْ عاقبْتَ أَجْلَى وأوضحُ ( )

<sup>(</sup>١) المورد: منهل الماء. نحاه: قصده. يصدر: ينصرف عنه.

<sup>(</sup>٢) الزند: عود معين تقدح منه النار، وقدحه: ضربه بالحجر حتى تخرج منه النار. ينفك: ينفصل. الوغى: الحرب، القِرى: ما يقدم للضيف من إكرام.

للضيف من إكرام. (٣) أيقنت: تأكدت. الذُّرَا: جمع ذِرُوة وهي من كل شيء أعلاه. الكوثر: الخير العظيم واسم لنهر في الجنة.

<sup>(</sup>٤) الرَّبْع: الموضع ينزل فيه زمَّن الربيع والمراد: المنزل. مخصب: كثير الماء والعشب.

<sup>(</sup>٥) السَجايا: جَمَعَ سجيَّة وهي الطبيعة والخلق. عافيت: أصل المعنى: شفيت من الأمراض والعلل، والمقصود: عفوت عني. أندى: أعظم عطاءً وفضلاً. أسمح: أكثر جودًا وبذلاً. أجلى: أوضح.

ولكنها لم تجد طريقًا إلى قلبه، ويقال: إنَّه مال إلى العفو عنه، لكنَّ زوجته «اعتهاد الرُّمَيْكِيَّة» ذكَّرته بخيانته، وهجائه له ولها، وحرَّضته على الانتقام منه، فقتله بفأسٍ في يده شق بها رأسه نصفين، عام ٤٧٧هـ.

#### \* مناسبة القصيدة:

كانت هذه القصيدة هي المفتاح الذي فتح قصور الملوك أمام ابن عهار، فقد كان فقيرًا، يدور بشعره هنا وهناك ليستجدي الممدوحين، فلم يحصل إلا على القليل، حتى إنّه مدح رجلاً مرّة، فأعطاه مخلاة شعير لحماره، ثمّ تغيّر حاله تمامًا لمّا وفد على المعتضد بن عباد، ومدحه بهذه القصيدة الرنّانة التي تضمنت جملة من المعاني الفريدة، فاستحسنها المعتضد، وأمر له بهال وثياب ومَرْكب، وأمر أن يكتب في ديوان الشعراء، وظلّ حاله يقوى عنده، وعلاقته تتأكد لابنه المعتمد حتى كان أقرب إليه من حبل وريده، وكان المعتمد لا يستغنى عنه ساعة من ليل ولا نهار.

#### \* المعنى العام:

افتتح الشاعر قصيدته بأن طلب من الساقي أن يدير عليهم كؤوس الخمر، فالجو مناسب للشراب حيث النسيم العليل، والنجوم المتلألئة التي تبدو كأنها قرَّرت البقاء فوقهم في السهاء، وقد استمرَّت هذه الجلسة حتى طلع الصباح بأنواره الزاهية، وانسحب الليل بسواده الحالك، وانجلى المشهد عن حديقة غنَّاء تمتلئ بالزهور كأنها فتاة حسناء في كامل زينتها، وكأن قطرات الندى التي على أوراق الزهور حبات اللؤلؤ في أعناق الجميلات، ومن حولنا النهر الذي يشبه معصمًا أبيضَ لفتاة بارعة الجمال وضعته على ثوب أخضر اللون.

ثم انتقل من هذه المقدمة الخمرية القصيرة – وقد جرى فيها على تقليدٍ لنمطٍ من المقدِّمات سُبق إليه، وليس ثمة خر ولا ساقٍ، ولكنهم الشعراءُ يقولون ما لا يفعلون – إلى مدح المعتضد بن عباد، وقد تخلَّص منها بصورة لطيفة، فالنهر الموصوف سابقًا إذا هبَّت عليه الريح وحركت أمواجه كأنه في تموجه سيف المعتضد بن عباد وهو يبدد جموع الأعداء.

وبعد هذا التخلص الرائع جعل يعدِّد صفات الممدوح، فهو كريم جواد يعطي الناس في أوقات الشدة، فيغيثهم من شبح الحاجة، وهو ملك عزيز لا نظير له، وحسبه دليلاً على ذلك أنَّه إذا ما ورد موردًا، فإنَّ أحدًا غيره لا يجرؤ على مزاحمته حتى ينتهي. وهو باحث عن الأمجاد حيث كانت سواء أكانت في ميادين الحرب والقتال أم في ميادين البذل والعطاء.

ثم انتقل الشاعر إلى الحديث عن شعوره وهو في بلاط المعتمد، فقد وصل إلى درجة اليقين بأنّه في جنة حقيقية، وأنّه يشرب من نهر الكوثر الفياض بالخير، وبأنّ أرضه القاحلة سيصيبها الخصب، وتخضرُّ بكل زوج بهيج؛ لأنّ غهام الكرم العبّادي سيصيب أرضه.

## \* مظاهر الجمال:

- 1- في قوله: (انبرى السُّرى) اتفاق آخر الشطر الأول مع آخر الشطر الثاني يسمى تقفية، وهو يعطي جرسًا موسيقيًّا متميزًا، وفي قوله: (أدر الزجاجة) إنشاء، نوعه أمر، غرضه الالتهاس، ويوحي بالنشوة والفرح. وفي قوله: (صرف العنان) استعارة مكنية؛ حيث شبَّه النَّجم بفارس صرف عنان فَرَسِهِ عن السُّرى؛ أى قرَّر البقاء.
- ٢\_ وفي قوله: (الصُّبْحُ قدْ أهْدَى لنا كافُورَهُ): استعارة مكنية حيث شبه النهار بإنسان يقدِّم هدية لمن يحبُّ وفي كلمة (كافور) استعارة تصريحية حيث شبه النهار بنبات الكافور. وفي قوله: (اسْتَرَدَّ الليْلُ مِنْه العَنْبِرَا):استعارة مكنية حيث شَبَّه الليل بإنسان يسترد وديعة له. وفي كلمة (العنبر) استعارة تصريحية حيث شَبَّه سواد الليل بالعنبر الأسود.
- ٣- وفي قوله: (الروض كالحسنا): تشبيه للروضة بالفتاة الحسناء في جمال الصورة وحسن المنظر، وبقية البيت امتداد لهذه الصورة التشبيهية، حيث شبّه الأزهار في الحديقة بالكساء المزخرف الذي تتزين به تلك الفتاة الحسناء، كها شبّه قطرات الندى على أوراق تلك الأزهار باللؤلؤ الذي تتزين به تلك الفتاة.
- ٤- وفي قوله: (كأنَّ النهر فيه معصمٌ ...): تشبيه مركب حيث شبَّه النهر الذي يشقُّ الروضة الخضراء بمعصم فتاة وضع على ثوب أخضر، وهو تشبيه يرسم صورة في غاية الدقة والروعة للحديقة التي يجلسون فيها.
- ٥ وفي قوله: (فَتَخَالُهُ سَيفَ ابنِ عبّادٍ يُبَدِّدُ عَسْكرا): تشبيه تمثيلي، حيث شبّه هيئة النهر وقد هبت عليه ريح الشرق، فحركت أمواجه بهيئة سيف المعتضد بن عباد وهو يتحرك لتبديد جموع الأعداء. وهي صورة تشبيهيَّة متسقة من الناحية الشكلية فلون النهر كلون السيف، وحركة الموج كحركة السيف، ولكنها غير متسقة من الناحية النفسية؛ لأنَّ صورة النهر تملأ النفس بالرهبة والفرع.

- ٦- وفى قوله: (الجوقد لبس الرداء الأغبر): استعارة مكنية، حيث صور الجو بإنسان يرتدي ثوبًا أغبر اللون، والصورة كناية عن الجدب والقحط. وبين كلمتي (المخضر والأغبرا) طباق، يبرز المعنى ويوضحه، ويجلي الفرق بين الإعسار قبل عطائه، واليسر بعد العطاء كالفرق بين الأرض الجدباء فإذا نزل عليها الماء اخضر ت وأنبتت من كل زوج بهيج.
- ٧ ـ وفى قوله: (ملك) إيجاز بالحذف، حيث حذف المبتدأ (هو) مسارعةً إلى المطلوب، وتنكير كلمة "ملك" للتفخيم والتعظيم.
- ٨ و ق قوله: (لا يَرِدُون حتى يَصْدُرا): كناية عن العزة؛ إذ لا يجرؤ أحد من الملوك على مزاحمته على الشراب، بل ينتظرون أن يصدر عن ذلك المورد. وبين "الورد والصدر" طباق يرسم صورة انتظار الملوك وهم عطاش حتى ينتهى هو من شربه.
- وفى قوله: (قَدَّاح زَنْدِ المجدِ) استعارة مكنية حيث جعل للمجد زندًا وفائدتها التشخيص والتجسيم. وبين قوله: (نار الوغى ونار القرى) طباق يبين ما عليه ابن عباد في حالتي الحرب والسلم.
- ٩ وفى الفعل (أَيْقَنتُ) يدل على الثقة الكاملة بكرم الممدوح، وكونه فعلاً ماضيًا يدل على تحقق الوقوع.
- وفى قوله: (من ذُراه بِجَنَّة): تشبيه حيث صور ديار الممدوح بأنَّها جنَّة مزدانة بكل زوج بهيج. وفى قوله: (سَقَاني من نَداهُ الكَوثر في الجنة.
- ١-وقوله: (علمت حقًا) أسلوب خبري مؤكّد يدل على اليقين الكامل، ومادة الفعل (علم) تدل على ذلك اليقين، والنائب عن المفعول المطلق (حقًّا) يؤكد ذلك.
  - وفي قوله: (أنَّ رَبْعِيَ مُخْصِبٌ): كناية عن الغني واليسر.
- وفى قوله: (سألت به الغهام المُمْطرا): استعارة تصريحية حيث صور عطايا الممدوح بأنَّها غهام منهمر بكل خير.

#### التعليق على النص

## أولًا: شخصية الشاعر من خلال النصّ:

- ١- شاعر محب للطبيعة بارع في تصويرها.
  - ٢\_ مثقف، واسع الثقافة، كثير الاطلاع.
    - ٣\_ شاعر فقير، يتكسب بشعره.
- ٤\_ بارع في التخلص من غرض إلى غرض.

## ثانيًا: خصائص أسلوبه من خلال النص:

- ١\_ سهولة الألفاظ ووضوح المعاني.
- ٢\_ الاعتباد على المحسنات البديعية غير المتكلفة.
  - ٣ براعة التصوير، ودقة التعبير.
    - ٤\_ التنويع بين الخبر والإنشاء.

## ثالثًا: أثر البيئة في النصّ:

- ١\_ التكسب بالشعر في ذلك العصر.
- ٢\_ الشعر يرفع الفقراء إلى مصاف الأغنياء.
- ٣\_ قرب الشعراء من الحكام في ذلك العصر.
  - ٤\_ كثرة الحدائق والأنهار.
  - ٥\_ جمال الطبيعة الأندلسيَّة بكل عناصر ها.

#### تدريبات

#### السؤال الأول:

أَدِرِ الزُّجاجَةَ فالنَّسيمُ قَدِ انبرَى \*\* والنَّجْمُ قد صَرَفَ العِنَانَ عن السُّرَى والنَّجْمُ قد صَرَفَ العِنَانَ عن السُّرَى والصُّبْحُ قدْ أهْدَى لنا كافُورَهُ \*\* لما اسْتَرَدَّ الليْلُ مِنْه العَنْبِرَا والرَّوْضُ كالحَسْنَا كَسَاهُ زَهْرُهُ \*\* وَشْيًا، وقَلَّدَهُ نَدَاهُ جَوْهَرا

(أ) لمن النص ؟ وما الغرض منه ؟ وإلى أي عصر ينتمى؟

(ب) اشرح الأبيات بأسلوبك.

(ج) هات معنى ما تحته خط في الأبيات.

(د) اكتب البيتين التاليين للأبيات المذكورة.

# (هـ) هات من النص ما يلي:

١ أسلوب أمر، واذكر غرضه. ٢ استعارة وبين نوعها.

٣\_ تشبيهًا، ووضِّحه. ٤\_ تقفية، واذكر أثرها.

# السؤال الثاني:

روضٌ كأنَّ النَّهْرَ فيه مِعْصمٌ \*\* صَافٍ أَطلَّ على رِدَاءٍ أَخْضَرا وضَّ كأنَّ النَّهْرَ فيه مِعْصمٌ \*\* صَيفَ ابنِ عبّادٍ يُبَدِّدُ عَسْكرا وتَهُنُّ ريحُ الصَّبا فَتَخَالُهُ \*\* سَيفَ ابنِ عبّادٍ يُبَدِّدُ عَسْكرا

(أ) ضع عنوانًا مناسبًا للبيتين السابقين.

(ب) اشرح البيتين شرحًا أدبيًّا بأسلوبك.

(ج) ما المقصود بالمعصم؟ وما مضاد "يبَدِّد" ؟ وما المقصود " بريح الصبا"؟

(د) هات من الأبيات تشبيهًا تمثيليًّا، ووضِّحه.

#### السؤال الثالث:

عَبَّادٌ الْمُخْصَرُّ نائِلُ كَفِّهِ \*\* والجقُّ قد لَبِسَ الرّداءَ الأغْبَرا

# مَلِكٌ إِذَا ازْدَحَمَ الْمُلُوكِ بِمَوْردٍ \*\* وَنَحَاهُ لا يَرِدُون حتى يَصْدُرا قَدَاح زَنِدُ المَجْد لا يَنْفَكَ عن \*\* نَارِ الوَغَى إلا إلى نارِ القِرى

- (أ) ضع عنوانًا مناسبًا للأبيات السابقة.
- (ب) اشرح الأبيات شرحًا أدبيًّا بأسلوبك.
- (جـ) اكتب من النص ما يدل على أن الشاعر يرى أنَّه في جنة حقيقية، وأنَّه شرب من نهر الكوثر، وبأن الأرض المجدبة ستخضر.
  - (د) هات معنى ما تحته خط في الأبيات المذكورة.

## (هـ) هات من النص ما يلي:

- ١\_ استعارة، وبين نوعها، واشرحها.
- ٢\_ كلمتين بينها تضاد، واذكر فائدته.
- ٣\_ إيجازًا بالحذف، وبين المحذوف، واذكر فائدته.

#### السؤال الرابع:

أَيْقَنَتُ أَنَّى مَن ذُراه بِجَنَّة \*\* لَمَّا سَقَاني مِن نَداهُ الكَوثَرا وعلمْتُ حقًّا أَنَّ رَبْعي خُصِبٌ \*\* لَمَّا سَأَلْتُ بِه الغَمامَ المُمْطرَا

- (أ) ما مفرد كلمة "ذُرا" وجمع "ندى" ومعنى "الكوثر" ومرادف الربع؟
  - (ب) اشرح البيتين بأسلوبك.
  - (جـ) اذكر ثلاثًا من خصائص أسلوب الشاعر.
    - (د) هات من البيتين ما يلي:
  - ١\_ كلمة تدل على الثقة الكاملة في كرم الممدوح.
    - ٢\_ أسلوب توكيد، ووضحه.
      - ٣\_ تشبيهًا، واشرحه.
      - ٤\_ استعارة، وبين نوعها.

# الدرس الحادي والعشرون في رثاء الأندلس لأبي الطيّب الرُنْدِي

#### أهداف الدرس:

بنهاية الدرس يتوقع أن يكون الطالب قادرًا على أنْ:

١- يذكر ترجمة موجزة لأبي الطيِّب الرُّنْدِي.

٢\_ يذكر مناسبة قصيدة أبي الطيِّب الرُّ نْدِي في رثاء الأندلس.

٣ يشرح الأبيات المختارة من القصيدة بأسلوبه الخاص.

٤\_ يحدد سمات شخصية الشاعر وخصائص أسلوبه.

٥ يذكر أثر البيئة في النص.

٦- يستخرج مظاهر الجمال من الأبيات المختارة.

لِكُلِّ شَيءٍ إِذَا مَا تَمَّ نُقَصَانُ \*\* فَلا يُغَرَّ بِطِيبِ الْعَيشِ إِنسَانُ (۱) هِيَ الْأُمُورُ كَمَا شَاهَدْ مَا دُولُ \*\* مَن سَرَّهُ زَمَن سَاءَتهُ أَزمَانُ (۲) تَبكِي الْخَنفِيَّةُ البَيضَاءُ مِن أَسَفٍ \*\* كَما بَكى لِفِراقِ الإِلْفِ هَيُّانُ (۳) عَلى دِيارٍ مِنَ الإِسْلامِ خالِيَةٍ \*\* قَد أَقفَرَت وَلَمَا بالكُفرِ عُمْرانُ (۱) عَلى دِيارٍ مِنَ الإِسْلامِ خالِيَةٍ \*\* قَد أَقفَرَت وَلَمَا بالكُفرِ عُمْرانُ (۱) حَيثُ السَاجِدُ قَدْ صَارَت كَنائِسَ مَا \*\* فيهِنَّ إلّا نَواقِيسُ وصلبانُ (۱)

<sup>(</sup>١) تمَّ: اكتمل، ومضادها: نقص. يُغَرَّ: يُخْدَع. وهو فعل مضارع مجزوم بلا الناهية وعلامة جزمه السكون، وحرك بالفتح للتخلص من التقاء الساكنين.

<sup>(</sup>٢) دول: جمع دولة، أي متداولة يوم لهؤلاء ويوم لأولئك. سرَّه: أفرحه، ومضاده: ساءه.

<sup>(</sup>٣) الحنيفية: الشريعة السمحة وهي الإسلام. الأسف: الحزن والندم على ما فات. الإلف: الحبيب الذي يؤلَف. الهيمان: العطشان أشدّ العطش، واستعير هنا للمحبّ الشديد الوجْد.

<sup>(</sup>٤) أقفرت: خلت. وعكس الإقفار: العمران.

<sup>(</sup>٥) نواقيس: جمع ناقوس، وهو جرس يقرعه النصارى في الكنائس للصلاة. صلبان: جمع صليب، وهو خشبتان متقاطعتان يعتقد النصارى أن المسيح على الله على يد اليهود. وقد كذبهم القرآن الكريم.

حَتّى المَحاريبُ تَبكي وَهيَ جامِدةٌ \*\* حَتّى المَنابِرُ تَرثِي وَهْيَ عِيدَانُ (۱) يا غافِلاً وَلَهُ فِي الدهرِ مَوعِظَةٌ \*\* إِن كُنتَ في سِنةٍ فالدهرُ يَقظانُ (۲) يا غافِلاً وَلَهُ فِي الدهرِ مَوعِظَةٌ \*\* أحالَ حالهَم كُفُرُ وَطُغْيانُ (۲) يا مَن لِلذَلَّةِ قَوم بَعدَ عِزّهم \*\* وَاليَومَ هُم في بِلادِ الكُفرِ عُبْدانُ (۱) بِالأَمسِ كانُوا مُلُوكًا فِي مَنازِ لِهِمْ \*\* وَاليَومَ هُم في بِلادِ الكُفرِ عُبْدانُ (۱) فَلُو تَراهُم حَياري لا دَلِيلَ لَهُمْ \*\* عَليهِمُ من ثيابِ النُّلِّ أَلُوانُ (۵) وَلَو رَأَيت بُكاهُم عِندَ بَيعِهم \*\* لَمَالَكَ الأَمرُ وَاستَهوَتكَ أَحزانُ (۲) وَلَو رَأَيت بُكاهُم عِندَ بَيعِهم \*\* لَمَالَكَ الأَمرُ وَاستَهوَتكَ أَحزانُ (۲) يبارُبَّ أُمِّ وَطُفْلَةٍ مِثلَ حُسنِ الشَّمسِ إِذِيرِزتْ \*\* كَانَّ عِلهم عَي ياقُوتُ وَمَرْجانُ (۱) وَطَفْلَةٍ مِثلَ حُسنِ الشَّمسِ إِذِيرِزتْ \*\* كَانَّ عاهيَ ياقُوتُ وَمَرْجانُ (۱) يَقُودُها العِلجُ لِلمَكروهِ مُكْرَهَةً \*\* وَالعَينُ باكِيَةٌ وَالقَلبُ عِسلامٌ وَإِيانُ (۱) لِيْلُ هَذَا يَذُوبُ القَلبُ مِن كَمَدٍ \*\* إِنْ كَانَ فِي القَلبِ إِسلامٌ وَإِيانُ (۱) لِيْلُ هَذَا يَذُوبُ القَلبُ مِن كَمَدٍ \*\* إِنْ كَانَ فِي القَلبِ إِسلامٌ وَإِيانُ (۱) فِي القَلبِ إِسلامٌ وَإِيانُ (۱)

هو صالح بن يزيد بن صالح بن موسى بن أبي القاسم بن علي بن شريف النّفزي الرُّندي، يُكُنى بأبي الطيب وأبي البقاء وأبي محمد (والكُنية الأولى أثبت)، ولد في «رُندة» من مدن الجنوب الأندلسي عام ٢٠١ه، لأسرة ترجع إلى قبيلة «نفزة» البربرية، عكف على الدراسة العلمية والأدبية في صباه حتى اشتهر، وتردد بين مالقة وغرناطة ومدح ملوكها من بني الأحمر، والتقى بأديبها الكبير «لسان الدين بن الخطيب».

<sup>(</sup>١) المحاريب: جمع محراب، وهو المكان الذي يقف فيه الإمام في المسجد، ويسميه العوام في مصر القِبْلة. المنابر: جمع منبر، وهو مكان عالٍ يقف عليه الخطيب لأداء الخطبة. ترثي: تبكي. عيدان: جمع عود، وهو كل خَشَبَة دقيقة كَانَت أَو غَلِيظَة، رطبَة كَانَت أَو يابسة.

<sup>(</sup>٢) الغافَل: هو الساهي غير المتيقظ. السُّنَة: النَّعاس والغفوة تِكون قبل النوم. يقظان: منتبه.

<sup>(</sup>٣) الذلة: الضعف والمهانة، ومضادها: العزَّة. أحال: غيَّر وبدَّل.

<sup>(</sup>٤) كلمة (أمس) إذا استعملت دون (ال) فهي معرفة تدل على اليوم السابق ليومك، وإذا استعملت مع (ال) فهي نكرة تدل على أي يوم سابق، ولذلك قالوا إن تعريفها تنكير وتنكيرها تعريف. عُبْدان: جمع عبد.

<sup>(</sup>٥) حيارى: جمع حائر وحيران وهو من ضلَّ طريقه. الدليل: هو الهادي الذي يدل على الطريق.

<sup>(</sup>٦) بُكاهم: بُكاءهم. هالكَ: روَّعَكَ وأفزعك. استهوتك: غلبتكِ وسيطرت عليك.

<sup>(</sup>٧) رُبَّ: حرف جر يدخل على النكرة فقط، ويستعمل للتقليل أَو التكثير حَسب سِيَاق الْكَلَام، والسياق هنا يدل على التكثير. حِيل بينها: فُرَّق بينها.

<sup>(</sup>٨) الطَّفْلَة: (بفتح الطاء) هي الفتاة الناعمة الرقيقة. برزت: ظهرت. الياقوت: حجر من الأحجار الكريمة يستعمل للزينة، جمعه: يواقيت. المرجان: حجر من الأحجار الكريمة أحمر اللون غالبًا يخرج من البحر، ويستعمل للزينة أيضًا.

<sup>(</sup>٩) العِلْج: الرجل الضخم من كفار العجم، جمّعه: علوج. المكروه: كل ما يكرهه الإنسان، والمراد هنا: جريمة الاغتصاب.

<sup>(</sup>١٠) الكُمد: الحزن والحسرة.

برع الرندي في الأدب، فكتب الشعر والمقامات والرسائل، كما كان عالمًا بالفرائض والعروض والتاريخ وله منظومات تعليمية فيها، من كتبه: الوافي في نظم القوافي، روضة الأنس ونزهة النفس وغيرها. توفي الرندي عام ٦٨٤هـ.

#### \* مناسبة القصيدة:

عاش الرُّنْدي في النصف الأول من القرن السابع الهجري، وهو العصر الذي سقطت فيه دولة الموحدين، وتساقطت معظم مدن الأندلس في أيدي الإسبان منها: قرطبة، شاطبة، جيان، مرسية، بلنسية وغيرها من مدن الأندلس، مما أدمى قلب الرجل، فأنشأ قصيدته النونية في بكاء الأندلس، وعبر بها إلى بلاد المغرب ليستنصر إخوانه من بني مرين، ولكن جهود الإغاثة لم تكن كافية لدحر الإسبان، واسترداد المدن الأندلسية الضائعة.

#### \* المعنى العام:

إنَّ لكل شيء نهاية، ولكل تمام نقصانًا، فعلى العاقل ألا يخدع بها يرى من عيش رغيد، فوراء ذلك خطوب وأهوال، لأن الأيام دول تتقلب، ومن سره زمن فلا بدَّ أن يسيئه زمن تال.

إنَّ الشريعة الغرَّاء تبكي من أسف لما حلَّ بأهلها من مصائب، وما لها لا تبكي على ديار خلت من الإسلام، وعمرت بالكفر، فالمساجد قد تحولت إلى كنائس تدق فيها النواقيس بعد أن شرفت بالأذان، والمحاريب شرعت في البكاء وهي من جماد، وكذلك المنابر أعلنت فجيعتها، وهي من أخشاب، فيا لها من فجيعة مريرة، ومصيبة عظيمة!

ثم ينادي الشاعر على كل غافل من المسلمين عامة ومن أهل الأندلس خاصة طالبًا منهم أن يعتبروا بها حدث، فإذا كانوا نائمين فالدهر يقظان، وقد ينزل بمصائبه، فيفجع أولئك الغافلين.

ويرسم الشاعر صورة ملؤها الأسى لحال المسلمين، الذين تحولت عزتهم إلى ذل وهوان وانكسار على يد أعدائهم الطغاة، لقد بيع سادتهم في أسواق الرقيق، ومضوا هائمين على وجوههم يلبسون من الذل والهوان ويبكون من تبدل الحال، في منظر يفزع كل ذي قلب، ويجلب الحزن والحسرة على هذا المصير المؤلم.

وأكثر الصور التي رسمها الشاعر تأثيرًا وإيلامًا هي صورة الأم وطفلها، تلك الصورة التي ترسم عنف وقسوة النصارى في حربهم، المسلمين وقد فرقوا بين الأمهات وأبنائهن الصغار في مشهد حزين

كأنها يفرقون بين الأرواح والأبدان، وصورة الفتاة الرقيقة الناعمة التي تشبه في بهائها الياقوت والمرجان فيعمد إليها العلج الكافر ويغتصبها قهرًا وغير ذلك من المناظر التي يشيب لها رأس الوليد، ويذوب كل قلب فيه مثقال حبة خردل من إيهان.

#### \* مظاهر الجمال:

- ١- فى قوله: (لكل شيء إذا ما تم نقصان) تقديم الخبر على المبتدأ ليشوق النفس إلى سماع المؤخّر،
   وفيه طباق بين (تم نقصان) يبرز المعنى ويوضحه بتجاور الأضداد.
- وقوله: (فلا يغرُّ) إنشاء، نوعه نهى، غرضه النصح والإرشاد، حتى يستيقظ كل غافل من نومه.
- ٢- وفى قوله: (هي الأمور) البدء بضمير الشأن يثير الذهن ويلفت الانتباه لما يأتي بعده من تفسير. وفى قوله: (من سرَّه زمن ساءته أزمان) طباق يكشف القناع عن حجم المفارقة بين حال المسلمين سابقًا ولاحقًا. وإفراد فاعل الفعل "سرَّ" (زمن)، وجمع فاعل الفعل ساء (أزمان) يشير إلى قلة أوقات السرور بالقياس إلى أوقات الحزن.
- ٣\_ وفى قوله: (تبكي الحنيفية): استعارة مكنية حيث صور الشريعة الغرَّاء بصورة إنسان حزين يبكى حزنًا على تلك النوازل، وفائدتها التجسيم والتشخيص.
- وفى قوله: (كما بكى لفراق الإلف هيمان): تشبيه، حيث صور بكاء الشريعة على ضياع الديار ببكاء المحبِّ على فراق محبوبته. وكلمة (هيمان) توحي بشدة الشوق وحرارة الحب؛ لأنَّ العطشان لا أحبَّ إليه من شربة ماء على الظمأ.
- ٤- وجاءت كلمة (ديارٍ) جمعًا إشارة إلى تعدد المدن التي سقطت في يد النصارى، والتنكير يدل على التعظيم، وهل هناك أعظم وأكثر من مدن المسلمين التي سقطت؟!
- وبين (أقفرت وعمران) طباق يبرز المعنى ويوضحه، ويلفت الذهن إلى عظمة ما كان، وبؤس ما صار عليه حال المسلمين في الأندلس.
- ٥ ـ وفى قوله: (ما فيهِنَّ إِلَّا نَواقِيسٌ وصلبانُ): قصر، طريقه: النفي والاستثناء، ويدل على محو مظاهر الحضارة الإسلامية كافةً من تلك المباني.
  - وجمع كلمتى (نواقيس) (صلبان) يدل على تعدد رموز الحياة الصليبية في تلك المدن.

- 7- وفى قوله: (المَحاريبُ تَبكي)، وقوله: (المَنابِرُ تَرثِي): استعارتان مكنيتان صور فيها المحاريب والمنابر وهي منخرطة في نوبات بكاء شديد، وفائدة الاستعارة تكمن في التجسيم والتشخيص، والفعل المضارع يدل على التجدد والاستمرار.
- ٧\_ وقوله: (يا غافِلاً): إنشاء، نوعه: نداء، واختيار (يا) التي هي لنداء البعيد يدل على شدة غفلة الناس، وكون المنادى نكرة غير مقصودة يشير إلى عموم ندائه ليشمل الناس كافة سواء في الأندلس أو في غيرها.
- وفى قوله: (إن كنت في سنة فالدهر يقظان) طباق، يبرز المعني ويوضحه، ويكشف الفرق الشاسع بين حال الناس الغافلين وحال الدهر المستيقظ.
- ٨ وفى قوله: (يا مَن لِذلَّةِ قَوم بَعدَ عِزهمُ): استغاثة تدل على هفة الشاعر طلبًا لنجدة هؤلاء القوم،
   والطباق بين «الذلة والعزة» يكشف عن حجم المفارقة بعد تبدل الأحوال.
- وفى قوله: (أحال حالهم كفر وطغيان): جناس يعطي جرسًا موسيقيًّا، ويلفت النظر إلى تبدل الأحوال، وتأخير الفاعل فيه تشويق للنفس لتعرف من الذي ارتكب هذه الجريمة النكراء، وتنكيره يدل على التحقير والازدراء.
- ٩- وفى قوله: (بالأمس كانُوا مُلُوكًا فِي مَنازِلِمْ، وَاليَومَ هُم في بِلادِ الكُفرِ عُبْدانُ) مقابلة بين ثلاثة أشياء في كل جهة، فاليوم يقابل الأمس، وبلاد الكفر تقابل منازلهم، وعبدان تقابل ملوكًا، وهي مقابله كاشفة عن حجم المفارقة بين الأمس واليوم، بين العز والذل.
  - والنفي بلا النافية للجنس في قوله: (لا دليل لهم) يدل على الاستغراق والشمول.
- ١-وفى قوله: (ثياب الذل): استعارة تصريحية حيث شَبَّه ما غشيهم من أثر الأسر والذل بالثياب بجامع الإحاطة والظهور فى كُلِّ، وفائدة الاستعارة هنا: الدلالة على أن الذل قد شملهم وغطَّاهم كما يغطى الثوب بدن لابسه.
- ١١ وفى قوله: (وَلُو رَأَيت بُكاهُم عِندَ بَيعِهمُ لَهَالَكَ الأَمرُ): شرط يدل على التلازم المنطقي بين المقدمات والنتائج، فكل من رآهم سيصاب حتمًا بالفزع والهلع.
- وفى قوله: (واستهوتك أحزانُ): استعارة مكنية حيث صور الأحزان بشيء يستهوي المرء أي يغلب عليه حتى يسلم له بكل شيء دون دليل.

- ١٢ ـ وفى قوله: (يا رُبَّ أُمِّ وَطِفْلٍ): استغاثة تدل على حسرة الشاعر من هذا المشهد المؤلم، ورغبته في منقذ لهؤلاء المظلومين.
  - وكلمة (ربٌّ) هنا تدل على التكثير؛ لأنَّ هذا المشهد تكرر في كثير من المدن.
- وفى قوله: (كَمَا تُفَرَّقُ أَرواحٌ وَأَبْدانُ): تشبيه حيث شبَّه فراق الأم لطفلها بفراق الروح للبدن، وخصَّ الطفل الصغير؛ لأنَّ الأم متعلقة به أكثر من الكبير لحاجته إليها.
- 17 ـ وفى قوله: (وَطَفْلَةٍ مِثلَ حُسنِ الشَمسِ إِذ برزت كَأَنَّها هيَ ياقُوتٌ وَمَرْجانُ): تشبيهان، حيث شبَّه الفتاة الرقيقة الناعمة بالشمس؛ لأنها تبث الدفء لوالديها كها تبث الشمس الدفء في الأرض، ثم شبهها بالياقوت والمرجان في نفاستها وارتفاع قيمتها وحسن صورتها.
- ١-وفى قوله: (العِلج): وصف الضخم من كفار العجم بهذه الصفة يدل على غبائه وغلظ طبعه؛
   فالكلمة في الأصل اسم من أسماء حمار الوحش
- وفى قوله: (لِلمَكروهِ مُكْرَهَةً): جناس يعطي الكلام جرسًا موسيقيًّا، ويدلُّ على أنَّ الفاحشة مكروهة عقلًا وشرعًا، وأن الفتاة تكرهها بفطرتها.
- 10\_ (يذوب القلب): استعارة مكنية، حيث صوَّر القلب بشيء يذوب كالملح والسكر، وفي الاستعارة تشخيص وتجسيد لحال القلب، وفعل الذوبان يدل على التلاشي والضياع، وكونه فعلًا مضارعًا يدل على تجدد ذلك الذوبان بتجدد مظاهر تلك المحنة الكبيرة.

#### التعليق على النصّ

## أولاً: شخصية الشاعر من خلال النص:

- ١\_ شاعر مرهف الأحاسيس جياش العاطفة.
- ٢\_ شديد الحزن على ما أصاب الأندلس من نكبات.
  - ٣ بارع في التصوير، دقيق في التعبير.
    - ٤\_ رجل عاقل حكيم.

## ثانيًا: خصائص أسلوب الشاعر:

- ١\_ سهولة الألفاظ ووضوح المعاني.
- ٢\_ الروعة في التصوير والدقة في التعبير.
- ٣ الاعتماد على الأساليب الخبرية للتقرير والتوكيد.
  - ٤\_ الاعتباد على الصور البيانية لتوضيح فكرته.
    - ٥ كثرة المحسنات البديعية غير المتكلفة.

# ثَالثًا: أثر البيئة في النص:

- ١- الصراع الدائر بين المسلمين والنصارى في ذلك الوقت.
  - ٢\_ ضعف الأندلس، وتساقط مدنها.
  - ٣ تحويل بعض المساجد إلى كنائس.
  - ٤\_ القسوة في معاملة المسلمين المغلوبين في ذلك الوقت.
    - ٥ وجود شعراء يبكون المدن الزائلة.

#### تدريبات

### السؤال الأول:

لِكُلِّ شَيءٍ إِذَا مَا تَمَّ نُقصانُ \*\* فَلا يُغَرَّ بِطيبِ العَيشِ إِنسانُ هِي الكُلِّ شَيءٍ إِذَا مَا تَمَّ نُقصانُ \*\* مَن سَرَّهُ زَمَن ساءَتهُ أَزمانُ

- (أ) هات معنى ما تحته خط في البيتين المذكورين.
  - (ب) اكتب البيتين التاليين للبيتين المذكورين.
- (ج) ما الجهال في قوله: «من سرَّه زمن ساءته أزمان»؟

#### السؤال الثاني:

تَبكِي الحَنيفِيَّةُ البَيضَاءُ مِن أَسَفٍ \*\* كَما بَكى لِفِراقِ الإِلْفِ هَيْانُ عَلى دِيارٍ منَ الإِسْلامِ خالِيَةٍ \*\* قَد أَقفَرَت وَلَمَا بالكُفرِ عُمْرانُ عَلى دِيارٍ منَ الإِسْلامِ خالِيةٍ \*\* قَد أَقفَرَت وَلَمَا بالكُفرِ عُمْرانُ حَيثُ المَساجِدُ قَدْ صارَت كَنائِسَ ما \*\* فيهِنَ إِلّا نَواقِيسُ وصلبانُ حَتّى المَنابِرُ تَرثِي وَهيَ عِيدَانُ حَتّى المَنابِرُ تَرثِي وَهيَ عِيدَانُ

- (أ) من قائل النص؟ وما مناسبته؟
  - (ب) اشرح الأبيات بأسلوبك.
- (جـ) ما معنى كل من (الحنيفية، الأسف، الإلف)، وما مفرد (المحاريب)؟
  - (د) هات من الأبيات السابقة ما يلى:
    - ١\_ استعارة مكنية، واذكر فائدتها.
      - ٢\_ تشبيهًا ووضِّحه.
  - ٣ كلمتين بينهما طباق، واذكر فائدته.
  - ٤\_ أسلوب قصر، واذكر طريقه وفائدته.
    - (هـ) علل لما يأتي:
    - ۱\_ مجيء كلمة «ديار» جمعًا.

۲\_ مجيء كلمة «نواقيس \_ وصلبان» جمعًا.

٣\_ الاعتماد على الطباق في الأبيات.

#### السؤال الثالث:

يا عَافِلاً وَلَهُ فِي الدهرِ مَوعِظَةٌ \*\* إِن كُنتَ فِي سِنةٍ فالدهرُ يَقظانُ يا مَن لِذلَّةِ قَوم بَعدَ عِزَّهمُ \*\* أَحالَ حالهُمُ كُفرُ وَطُغْيانُ بِالأَمسِ كانُوا مُلُوكًا فِي مَنازِلِمْ \*\* وَاليَومَ هُم فِي بِلادِ الكُفرِ عُبْدانُ فَلَو تَراهُم حَيارى لا دَلِيلَ هُمْ \*\* عَليهِمُ من ثيابِ النُّلِّ أَلوانُ وَلَو رَأَيت بُكاهُم عِندَ بَيعِهمُ \*\* هَالَكَ الأَمرُ وَاستَهوَتكَ أَحزانُ وَلَو رَأَيت بُكاهُم عِندَ بَيعِهمُ \*\* هَالَكَ الأَمرُ وَاستَهوَتكَ أَحزانُ

# (أ) هات من الأبيات ما يلى:

١\_ كلمة معناها: (الساهي).

٢\_ كلمة مضادها: (اليقظة).

٣\_ كلمة معناها: (غيَّر وبدَّل).

٤\_ كلمة مفردها: (عبد).

(ب) اكتب البيت الذي به مقابلة.

(جـ) اشرح الأبيات شرحًا موجزًا بأسلوبك.

# (د) علِّل لما يأتي.

١- استعمال أداة النداء (يا) في قوله: «يا غافلًا».

٢\_ الجمع بين (سِنَة \_ يقظان).

٣ النفي بـ (لا النافية للجنس) في قوله: «لا دليل لهم».

# (هـ) اختر الصواب مما بين القوسين فيها يأتي:

۱\_ «يا من لذلة قوم...» أسلوب: (نداء \_ تعجب \_ استغاثة).

٢\_ بين قوله: «أحال\_حالهم»: (طباق\_جناس\_مقابلة).

٣\_ في قوله «ثياب الذل» (تشبيه \_ استعارة مكنية \_ استعارة تصريحية).

# الدرس الثاني والعشرون من «الرسالة الجدية» لابن زيدون

#### أهداف الدرس:

# بنهاية الدرس يتوقع أن يكون الطالب قادرًا على أنْ:

١ يذكر ترجمة موجزة لابن زيدون.

٢ يذكر المناسبة التي أثارت ابن زيدون إلى كتابة رسالته الجدية.

٣- يحدد سمات شخصية الكاتب وخصائص أسلوبه.

٤\_ يشرح النص المختار من الرسالة بأسلوبه الخاص.

٥ يستخرج مظاهر الجمال من النص المختار.

«يا مَوْلايَ وسيدي الذي وِدادي له، واعْتِدادي به، واعْتِهادي عليه، أبقاكَ اللهُ ماضيَ حَدِّ العزم، واريَ زَنْدِ الأمل، ثابتَ عَهْدِ النِّعْمَة.

إِنْ سَلَبْتَنِي - أَعزَّكَ اللهُ - لِبَاسَ إِنْعَامِكَ، وعطَّلْتَنِي من حَلِي إِيناسِك، وغَضَضْتَ عنِّي طَرْفَ حِمايَتِك، بَعْدَ أَنْ نَظَرَ الأَعْمى إلى تأْمِيلِي لك، وسَمِعَ الأَصَمُّ ثَنائِي عَلَيْكَ، وأحسَّ الجهادُ باسْتِنَادِي إليْك، فلا غَرْوَ فَقَدْ يَغَصُّ بالماءِ شارِبُهُ، ويقتُلُ الدَّواءُ المُسْتَشْفِيَ بِهِ، ويُؤْتَى الجَذِرُ مِنْ مَأْمَنِهِ.

وإنِّي لأَتَجَلَّدُ فأقولُ: هلْ أنا إلا يدُّ أَدْماها سِوارُها، وَجَبِينٌ عَضَّهُ إكْلِيلُهُ، وَمَشْرَفِيٌّ أَلْصَقَهُ بالأرضِ صاقِلُهُ، وسَمْهَريُّ عَرَضَهُ على النَّارِ مُثَقِّفُهُ.

هذا العَتْبُ محمودٌ عواقِبُهُ، وهذه النَّبُوةُ غَمْرَةٌ ثُمَّ تَنْجِلِي، وهذه النَّكْبَةُ سَحابَةُ صَيْفٍ عنْ قَريبٍ تَقَشَّعُ، وسيدي إنْ أَبْطاً مَعْذُورٌ:

فَإِنْ يَكُنِ الفِعْلُ الَّذِي سَاءَ وَاحِدًا فَأَفْعَالُهُ اللائِي سَرَرْنَ أُلُوفُ

وليْتَ شِعْرِي ما هذا الذنْبُ الذي لم يَسَعْهُ عَفْوُكَ، ولا أَخْلُو مِنْ أَنْ أَكُونَ بَرِيتًا فَأَيْنَ العَدْلُ، أَوْ مُسِيتًا فَأَيْنَ الغَدْلُ، أَوْ مُسِيتًا فَأَيْنَ الفَضْلُ؟».(')

\* التعريف بالكاتب: سبقت ترجمته ضمن أعلام الشعر في الأندلس.

#### \* مناسبة الرسالة:

كان ابن زيدون وزيرًا لأبي الحزم بن جَهْور أمير قرطبة في عصر ملوك الطوائف، وكانت له منزلة عالية في نفس الأمير، وكلمة نافذة في الدولة، ولا شكَّ أنَّ له عددًا كبيرًا من الحساد الذين يحلمون بالوصول إلى منصبه، والمنافسين في حب «ولاَّدة»، فألصقوا به تها باطلة، حيث أوهموا الأمير أبا الحزم ابن جهْور أنَّ ابن زيدون يوالي خصومه ويعمل سرَّا معهم، وأنَّه يطلق لسانه في هجائه، وأنَّ له علاقة مشبوهة بولادة بنت المستكفي، لكنَّها كلها شبهات لا دليل عليها، فاتهموه باغتصاب عقار، ومن ثَمَّ مُرض أمام القاضي «عبد الله بن أحمد المكوي»، الذي وصفه المؤرخون بها يدل على أنَّه ليس مؤهلاً للقضاء، وجاءوا بشاهد واحد هو «ابن العطار» الذي وصف بأنَّه عارٍ من الثقة والأمانة، فحكم عليه القاضي بالسجن المؤبَّد.

وهو في السجن كتب الرسالة الهزليَّة يسخر فيها من «ابن عبدوس» غريمه في حب و لاَّدة، ثم كتب الرسالة الجدية إلى أبي الحزم بن جهور يستعطفه للعفو عنه.

لكن الرسالة لم تأت بثمرة، وقد تمكّن ابن زيدون من الفرار من السجن بعد سبعة عشر شهرًا (خمسائة يوم) قضاها ظلمًا في ذلك السجن، ومن ثمّ رحل إلى بني عباد في إشبيلية فأكرموه غاية الإكرام.

<sup>(</sup>١) المولى: تطلق على السيد والعبد، والسياق هنا يدل على السيد. ودادي: حُبِّي. اعتدادي: اهتهامي به، واعتباري له عدة للزمن، يقال: اعتدَّ بالشيء إذا أدخله في حسابه. ماضي: قاطع. واري زند: يقال أورى الزند إذا قدحه فخرجت منه النار. والزند: خشبة تحك بأخرى لإيقاد النار. سلبتني: انتزعت مني. الحُلْي: ما يتزين به. الإيناس: الملاطفة وإزالة الوحشة. غضَّ طرفه: خفض بصره. الحهاية: الحراسة والوقاية. التأميل: الرجاء. الأصمُّ: الذي لا يسمع. الثناء: المدح. لا غرُو: لا عجب. يغضّ: يشرق. المُستشفين المريض الذي يشرب الدواء طلبًا للشفاء. الحلِر: المحترس. مأمنه: الجهة التي كان يطمئنُ إليها. أتجلّد: أظهر الصبر والجلّد. أدماها: جرحها فنزف منها الدم. السوار: الحلية التي تلبس في المعصم. الإكليل: التاج. المشرفي: السيف (نسبة إلى المشارف وهي أدماها: جرحها فنزف منها الدم. السهوريّ: الرمح الصلب (منسوب إلى «سمهر» وهو رجل كان مشهورًا بصناعة الرماح). مثقفه: الحداد الذي يقوم بتقويمه. العتْب: العتاب. عواقبه: جمع عاقبة وهي نهاية الشيء. النبوة: الجفوة. المعمرة: المسبّد. تقسع: تذهب وتنفرق. أبطأ: تأخّر. ليت شعري: ليت علمي. يسعه: يشمله. مسيئًا: مذنبًا.

#### \* المعنى العام:

أيها السيد الكريم الذي أحبُّه من قلبي، وأعتمد عليه في كلِّ أموري، أسال الله أن يبقيك قويًّا مطاعًا، وأن يبقى نِعَمه عليك.

إذا كنتَ أيها الأميرُ قد ابتعدتَ عني، وحرمتني من القُرْب منك، بعدما عرف القاصي والداني أنني أكثر الناس حبًّا لك وولاءً لسلطانك؛ فهذا أمرٌ وارد؛ لأنَّ الشارب قد يشرق بالماء فيموت، وقد يتسبب الدواء في وفاة المريض.

ومع ذلك فأنا أتجلَّد أمام الشامتين، معتقدًا أنَّها ستؤدي إلى صلابة عودي والكشف عن حقيقة معدني، كما يوضع الحديد في النار لإزالة الصدأ من حدِّه، وأقول إنَّ هذه المحنة سحابة صيف عن قريب تنقشع، وإنَّ هذه الشدة ستزول عما قريب، وإذا كان هناك عمل واحد أحزنني فإنَّ هناك آلاف الأعمال التي أسعدتني من قبل.

ومها يكن ذنبي فإنَّ عفوك أعظم من جُرْمي، وأنا إمَّا أن أكون بريئًا فالعدل يقتضي أن أخرج، وإمَّا أن أكون مذنبًا فالفضل منك يقتضي ألا أبقى في السجن.

#### \* مظاهر الجمال:

- فى قوله (يا مَوْلاي): إنشاء، نوعه: نداء، وقد اختار فيه أداة النداء (يا) وهي للبعيد، لبعد المسافة بينهما فهو في السجن والأمير في القصر.
  - وبين قوله: (اعْتِدادي واعْتِهادي) جناس يعطي الكلام جرسًا موسيقيًّا.
- وفى قوله: (ماضي حَدِّ العزم): استعارة مكنية حيث شبه العزم بسيف له حد، وفائدتها التجسيم والتشخيص. والتعبير كناية عن قوة العزيمة.
- وفى قوله: (زَنْدِ الأملِ): تشبيه بليغ من إضافة المشبه به إلى المشبه، وفيه تصوير للأمل بأنه الأداة التي تخرج منها النار، وفي هذا تجسيم للمعنوي.
  - وفي قوله: (إنْ سلبتني) استخدم أداة الشرط (إنْ) للدلالة على قلة الوقوع.
- وفى قوله: (أعزَّكَ اللهُ) جملة اعتراضية غرضها الدعاء، والغَرضُ من تكرار هذه الجمل الدعائية استهالة قلب الأمير للعفو والصفح.

- وفى قوله: (لباسَ إنْعامِكَ)، (حَلْيِ إيناسِك): تشبيهان بليغان من إضافة المشبه به إلى المشبه، حيث شبّه الإنعام باللباس؛ واختار كلمة «اللباس»؛ لأنّه يستر صاحبه فإنعام الأمير كان يغمره، وشبّه الإيناس بالحلي، واختار كلمة «الحلي»، للدلالة على أنّ القرب منه كان حدثًا نفيسًا غاليًا كأنّه حلي الذهب.
- وفى قوله: (غَضَضْتَ عنِّي طَرْفَ حِمايَتِك): كناية عن التخلِّي عنه، فقد كان يكلؤه بعين رعايته والآن غضَّ عنه ذلك الطرف.
- وفى قوله: (نَظَرَ الأَعْمى إلى تأْمِيلي لك، وسَمِعَ الأَصَمُّ ثَنائِي عَلَيْكَ): كناية عن وضوح رجائه حتى يكاد يبصره الأعمى.
  - وفي قوله: (أحس الجاد): استعارة مكنيَّة، حيث شبَّه الجهاد بكائن حيِّ يشعر باعتهاده عليه.
    - وفي قوله: (قد يغصُّ): أدخل «قد» على الفعل المضارع للدلالة على التقليل.
- وفى قوله: (يَغَصُّ بالماءِ شارِبُهُ): كناية عن حصول الضرر من حيث كان المرء يرجو النفع، ومثلها قوله (ويقتل الدواء المستشفى به، ويؤتى الحذر من مأمنه).
- وفى قوله: (وإنِّي لأَتَجَلَّدُ): أسلوب خبري مؤكد بإنَّ واللام للدلالة على شدة مجاهدته لنفسه، وتصبره في هذا الموقف، واستخدم الفعل المضارع (أتجلد) للدلالة على تجدد الفعل واستمراره.
- وفى قوله: (هلْ أنا إلا يدُّ أدْماها سِوارُها): إنشاء، نوعه استفهام، خرج عن معناه الحقيقى إلى معنى مجازى وهو النفي، أي: ما أنا...، وهو قصر، وطريقه النفي والاستثناء، وغرضه التوكيد. وفي الجملة تشبيه حيث شبَّه نفسه باليد التي جرحت بسبب السوار الذهبي الذي حولها، وفيها استعارة تصريحية، حيث شبَّه الأمير بالسوار النفيس.
- وفى قوله: (وَجَبِينٌ عَضَّهُ إِكْلِيلُهُ): تشبيه لنفسه بالجبين الذي جرح بسبب التاج الذي فوقه، وفيه استعارة تصريحية حيث شَبَّه الأمير بالإكليل.
- وفى قوله: (وَمَشْرَفِيُّ أَلْصَقَهُ بِالأَرْضِ صَاقِلُهُ): تشبيه لنفسه بالسيف المشرفي الذي وضعه على الأرض صاقله الذي يريد له الخير، وفيه استعارة تصريحية حيث شبه الأمير بالصاقل الذي يزيل الصدأ عن الشاعر.

- وفى قوله: (وسَمْهَرِيُّ عَرَضَهُ على النَّارِ مُثَقِّفُهُ): تشبيه لنفسه بالرمح السمهري الذي عرضه الحداد على النار من أجل تقويمه، وفيه استعارة تصريحية حيث شبه الأمير بالمُثَقِّف الذي يصلح قوام الرمح.
- وفى قوله: (هذا العَتْبُ محمودٌ عواقِبُهُ) حكمة خالدة تدل على أنَّ العتاب والمكاشفة يؤديان إلى صفاء المودة.
- وفى قوله: (وهذه النَّكْبَةُ سَحابَةُ صَيْفٍ عنْ قَريبٍ تَقَشَّعُ): تشبيه صوَّر فيه الشدة التي يعانيها بسحابة الصيف التي لا تمكث طويلاً في السهاء، بل سرعان ما تتفرق، والتشبيه يكشف عن أمله في الخلاص من السجن الذي يعانيه.
- وفى قوله: (ما هذا الذنْبُ الذي لم يَسَعْهُ عَفْوُك؟): إنشاء، نوعه استفهام، غرضه التعجب، أي: إنَّه من العجيب أن يكون هذا الذنب أكبر من عفوك. والاستفهام يوحى بالاستعطاف.
- وفى الأسلوب استعارة مكنية حيث شبَّه العفو بوعاء يسع الذنب، وفي هذا تجسيم للمعنوي (الذنب والعفو) معًا.
- وفى قوله: (بَرِيتًا، ومُسِيتًا): طباق، يبرز المعني ويوضحه، ويدل على الاستغراق والشمول؛ لأنَّ المتهم إما بريء وإما مسىء ولا يوجد قسم ثالث.
- وفى قوله: (فَأَيْنَ العَدْلُ؟)، وقوله: (فَأَيْنَ الفَضْلُ؟): استفهامان غرضهم التعجب، ويوحيان بالاستعطاف.

\* \* \*

#### التعليق على النصّ

## أولاً: شخصية الكاتب من خلال النص:

- ١\_ مثقف واسع الثقافة كثير الاطلاع.
- ٢\_ كاتب ذو مكانة اجتهاعية مرموقة في قومه.
  - ٣\_ لديه القدرة على التصوير والتعبير.
  - ٤\_ ذكى يعرف كيف يتخلص من المأزق.
    - ٥\_ قوى الحجة والبرهان.

### ثانيًا: خصائص أسلوب الكاتب:

- ١ البراعة في التصوير والدقة في التعبير.
  - ٧\_ كثرة الجمل الاعتراضية للدعاء.
- ٣\_ كثرة المحسنات البديعية غير المتكلفة.
  - ٤\_ كثرة الاقتباس من شعر الآخرين.

## ثالثًا: أثر البيئة في النص:

- ١\_ قرب الأدباء من الحكام.
- ٢\_ انتشار ظاهرة التحاسد بين الكتاب.
- ٣\_ انقلاب الحكام على أصدقائهم لمجرد الشك فيهم دون تمحيص.
  - ٤\_ تأثر الأندلسيين بالمشارقة.

\* \* \*

#### تدريبات

#### السؤال الأول:

«يا مَوْلايَ وسيدي الذي وِدادي له، واعْتِدادي به، واعْتِهادي عليه، أبقاكَ اللهُ ماضيَ حَدِّ العزم، واريَ زَنْدِ الأملِ، ثابتَ عَهْدِ النَّعْمَة.

إِنْ سَلَبْتَنِي - أَعزَّكَ اللهُ - لِبَاسَ إِنْعَامِكَ، وعطَّلْتَني من حَلْيِ إِينَاسِكِ، وغَضَضْتَ عنِّي طَرْفَ حِمايَتِك، وعَدَ اللهُ عَلَيْكَ، وأحسَّ الجهادُ باسْتِنَادِي إليْك، فلا عَرْوَ فَقَدْ يَغَصُّ بالمَاءِ شَارِبُهُ، ويقتُلُ الدَّواءُ المُسْتَشْفِيَ بِهِ، ويُؤْتَى الْحَذِرُ مِنْ مَأْمَنِهِ».

- (أ) من قائل النص؟ وما عنوانه؟ وما مناسبته؟
  - (ب) ضع عنوانا مناسبا للفقرة السابقة.

## (+) ضع علامة $(\forall)$ أمام الصواب وعلامة $(\times)$ أمام الخطأ.

- ۱\_ كلمة «المولى» تطلق على السيد والعبد. ( )
- ٢\_ كلمة «مو لاى» في النص المقصود بها العبد. ( )
- ٣ النص ينتمى إلى البيئة الأندلسية.
- ٤\_ التنافس بين الشعراء والأدباء كان كبيرًا في ذلك الوقت. ( )
  - (د) هات معنى ما تحته خط في الفقرة السابقة.

#### السؤال الثاني:

«وإنِّي لأَتَجَلَّدُ فأقولُ: هلْ أنا إلا يدُ أدْماها سِوارُها، وَجَبِينٌ عَضَّهُ إكْلِيلُهُ، وَمَشْرَفِيٌّ أَلْصَقَهُ بالأرضِ صاقِلُهُ، وسَمْهَريٌّ عَرَضَهُ على النَّارِ مُثَقِّفُهُ.

هذا العَتْبُ محمودٌ عواقِبُهُ، وهذه النَّبُوةُ غَمْرَةُ ثُمَّ تَنْجِلِي، وهذه النَّكْبَةُ سَحابَةُ صَيْفٍ عنْ قَريبٍ تَقَشَّعُ، وسيدى إنْ أَبْطاً مَعْذُورٌ:

فَإِنْ يَكُنِ الفِعْلُ الَّذِي سَاءَ وَاحِدًا فَأَفْعَالُهُ اللائِي سَرَرْنَ أُلُوفُ».

(أ) ضع عنوانًا مناسبًا للفقرة السابقة.

### (ب) اختر الصواب مما بين القوسين:

١ ـ «وإنِّي الأتجلد» أسلوب مؤكد (بمؤكد واحد ـ بمؤكدين ـ بثلاثة مؤكدات).

٢ - «هل أنا إلا يد أدماها سوارها» (أسلوب قصر \_أسلوب إغراء \_أسلوب تحذير).

٣- في قوله: «وَجَبِينٌ عَضَّهُ إِكْلِيلُهُ» (استعارة ـ كناية ـ تشبيه).

(ج) اشرح الفقرة السابقة شرحًا أدبيًّا بأسلوبك.

## السؤال الثالث:

«وليْتَ شِعْرِى ما هذا الذنْبُ الذي لم يَسَعْهُ عَفْوُكَ، ولا أَخْلُو مِنْ أَنْ أَكُونَ بَرِيئًا فَأَيْنَ العَدْلُ، أَوْ مُسِيئًا فَأَيْنَ الفَضْلُ؟».

- (أ) ضع عنوانًا مناسبًا للفقرة السابقة.
- (ب) اشرح الفقرة السابقة شرحًا أدبيًا بأسلوبك.
  - (ج) هات معنى ما تحته خط في الفقرة السابقة.

\* \* \*



## قطاع المعاهد الأزهرية نموذج استرشادي لامتحان الأدب والنصوص والمطالعة للصف الثاني الثانوي الفصل الدراسي الأول

|   | (Y • - A )             |                  |                                      | أولًا: الأدب:   |
|---|------------------------|------------------|--------------------------------------|-----------------|
|   | رة الخطأ فيها يأتي:    | ة (×) أمام العبا | ة (√) أمام العبارة الصحيحة وعلام     | (أ)ضع علام      |
| ( | )                      | رب على العجم     | حركة اجتماعية تدعو إلى تفضيل العر    | (١) الشعوبية    |
| ( | اسيين (                | بدي الخلفاء العب | عر ( دعبل بن على الخزاعي ) من مؤي    | (٢) كان الشاء   |
| ( | بع) في العصر العباسي ( | اء ( مذهب البدي  | مر ( مسلم بن الوليد ) من أبرز شعرا   | (٣) يعد الشاء   |
| ( | )                      | شام              | مقامات بديع الزمان هو عيسي بن ه      | (٤) البطل في ٥  |
|   |                        |                  | كان النقاط فيها يأتي :               | (ب) أكمل مك     |
|   |                        |                  | لديوانية هيلديوانية هي               | (١) الرسائل ا   |
|   |                        | وكي              | شعراء المدائح النبوية في العصر الممل | (٢) من أشهر     |
|   |                        | و                | التي قامت في المغرب العربي دولة      | (٣) من الدول    |
|   |                        |                  | ، سيبويه                             | (٤) معنى لقب    |
|   | (Y·_V)                 |                  |                                      | ثانيًا: النصوص: |
|   |                        |                  |                                      | قال الشاعر:     |
|   | بالجاني عتىاب          | فإن الرفق        | ترفـــق أيهـا المـولى عليــهــم      |                 |
|   | لحادثة أجابوا          | إذا تـدعو        | وإنهم عبيدك حيث كانوا                |                 |
|   | ر خطئوا فتابوا         | بأول معشه        | وعين المخطئين هـــم وليســوا         |                 |
|   |                        |                  | لنص ؟ وما عنوان النص ؟               | (١) من قائل ا   |
|   | (1)                    | - حادثة – أجابو  | ي الكلمات الآتية : ( ترفق - المولى - | (۲) هات معاز    |

## (٣) استخرج من الأبيات :

أ- أسلوب توكيد واذكر أداته.

ب- أسلوب نداء.

جـ- أسلوب أمر.

(٤) اذكر اثنين من خصائص أسلوب الشاعر .

(٥) اكتب بيتين بعد الأبيات السابقة .

ثَالثًا: المطالعة:

من موضوع (المرأة الكريمة): (أما الشطر فلا أجود به، وأما الكل فخذوه)

(١) ما جمع (الشطر)؟ وما مضاد (خذوه)؟

(٢) من قائل هذه العبارة؟

(٣) لماذا أراد عبد الله بن عباس مقابلة العجوز؟

(٤) لم امتنعت المرأة عن إعطاء الشطر وجادت بالكل؟

(انتهت الأسئلة)

|                 |      |              |    | أزهر الشريف<br>نطقة: |
|-----------------|------|--------------|----|----------------------|
|                 |      |              |    | دارة :               |
|                 | •••• |              |    | مرد<br>مهد :         |
|                 | طالب | ول متابعة ال | جد |                      |
| توقيع ولي الأمر |      | الدرجة       |    | P                    |
|                 | (    | ) من (       | )  | اختبار شهر اكتوبر    |
|                 | (    | ) من (       | )  | اختبار شهر نوفمبر    |
|                 | (    | ) من (       | )  | اختبار شهر ديسمبر    |
|                 | (    | ) من (       | )  | اختبار شهر يناير     |
|                 | (    | ) من (       | )  | اختبار شهر فبراير    |
|                 | (    | ) من (       | )  | اختبار شهر مارس      |
|                 | (    | ) من (       | )  | اختبار شهر إبريل     |
|                 | (    | ) من (       | )  | اختبار شهر مايو      |
|                 |      |              |    | ·<br>(حظات:          |
|                 |      |              |    |                      |
|                 |      |              |    |                      |

190 كريخ الأدب العربي ونصوصه

|                 | •••• | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | • • • • • • • • • | :               |
|-----------------|------|-----------------------------------------|-------------------|-----------------|
|                 | طالب | ول متابعة الـ                           | جد                |                 |
| توقيع ولي الأمر |      | الدرجة                                  |                   | P               |
|                 | (    | ) من (                                  | )                 | التطبيق الأول   |
|                 | (    | ) من (                                  | )                 | التطبيق الثاني  |
|                 | (    | ) من (                                  | )                 | التطبيق الثالث  |
|                 | (    | ) من (                                  | )                 | التطبيق الرابع  |
|                 | (    | ) من (                                  | )                 | التطبيق الخامسً |
|                 | (    | ) من (                                  | )                 | التطبيق السادس  |
|                 | (    | ) من (                                  | )                 | التطبيق السابع  |
|                 | (    | ) من (                                  | )                 | التطبيق الثامن  |
|                 |      |                                         |                   | ئات:            |

|                           |                            | الأزهر الشريف |
|---------------------------|----------------------------|---------------|
| ••                        |                            |               |
|                           | •••••                      |               |
|                           |                            | معهد :        |
| الأمر                     | تواصل المعلم مع ولي        |               |
| رسالة من ولي الأمر للمعلم | رسالة من المعلم لولي الأمر | تاريخ الرسالة |
|                           |                            |               |
|                           |                            |               |
|                           |                            |               |
|                           |                            |               |
|                           |                            |               |
|                           |                            |               |
|                           |                            |               |
|                           |                            |               |
|                           |                            |               |
|                           |                            |               |
|                           |                            |               |
|                           |                            |               |

## لعرض فيديوهات الشرح قم بعمل مسح لهذا الباركود



## قائمة الموضوعات

| صفحة      | الموضوع                                                       |
|-----------|---------------------------------------------------------------|
| ٣         | مقدمة                                                         |
| ٥         | الأهداف العامة للكتاب                                         |
| ٧         | الوحدة الأولى: الأدب العربي في العصر العباسي                  |
| ٨         | الدرس الأول: ملامح الحياة في العصر العباسي                    |
| ١٢        | تدريبات                                                       |
| 14        | الدرس الثاني: الشعر العربي في العصر العباسي                   |
| ١٨        | تدريبات                                                       |
| ۲.        | الدرس الثالث: أهم خصائص الشعر في العصر العباسي                |
| 40        | تدريبات                                                       |
| **        | الدرس الرابع: ترجمة موجزة لثلاثة من شعراء العصر العباسي       |
| ٣١        | تدريبات                                                       |
| 44        | الدرس الخامس: النثر في العصر العباسي                          |
| 44        | رابعًا: أهم خصائص النثر في العصر العباسي                      |
| ٤١        | تدريبات                                                       |
| ٤٣        | إثراءات                                                       |
| ٤٤        | الدرس السادس: في الرثاء لأبي تمام                             |
| 01        | تدريبات                                                       |
| ٥٣        | الدرس السابع: في الاستعطاف للمتنبي                            |
| ٦.        | تدريبات                                                       |
| ٦٢        | الدرس الثامن: خطبة عيد الفطر للخليفة المأمون                  |
| 77        | تدريبات                                                       |
| 79        | الوحدة الثانية: الأدب العربي في العصر المملوكي                |
| ٧٠        | الدرس التاسع: ملامح الحياة في العصر المملوكي                  |
| V £       | تدريبات                                                       |
| <b>٧٦</b> | الدرس العاشر: الشعر العربي في العصر المملوكيّ                 |
| ٨٥        | تدريبات                                                       |
| ۸۷        | الدرس الحادي عشر: ترجمة موجزة لثلاثة من شعراء العصر المملوكيّ |
| ۹٠        | تدريبات                                                       |
| 97        | الدرس الثاني عشر: النثر في العصر المملوكي                     |

# تابع قائمة الموضوعات

| صفحة  | الموضوع                                                                            |
|-------|------------------------------------------------------------------------------------|
| 1 • 1 | تدريبات                                                                            |
| 1.4   | إثراءات                                                                            |
| 1.0   | الدرس الثالث عشر: في المديح والحكم لصفي الدين الحليّ                               |
| 111   | تدريبات                                                                            |
| ۱۱٤   | الدرس الرابع عشر: من لامية ابن الوردي في الحكم والمواعظ                            |
| 119   | تدريبات                                                                            |
|       | الدرس الخامس عشر: من رسالة ديوانية تتضمن تهنئة بفتح حصن الأكراد لمحيي الدين بن عبد |
| 171   | الظاهر                                                                             |
| ١٢٦   | تدريبات                                                                            |
| 177   | الوحدة الثالثة: الأدب العربي في الأندلس                                            |
| ١٢٨   | الدرس السادس عشر: لمحة عن دولة الإسلام في الأندلس                                  |
| 141   | تدريبات                                                                            |
| 144   | الدرس السابع عشر: الشعر العربي في الأندلس                                          |
| ١٤٤   | تدريبات                                                                            |
| 1 2 7 | الدرس الثامن عشر: ترجمة ثلاثة من أشهر شعراء الأندلس                                |
| 1 & 9 | تدريبات                                                                            |
| 10.   | الدرس التاسع عشر: فنون النثر الأندلسي                                              |
| 109   | تدريبات                                                                            |
| ١٦٠   | إثراءات                                                                            |
| 177   | الدرس العشرون: في المديح لابن عمار                                                 |
| ١٦٨   | تدريبات                                                                            |
| 1 / • | الدرس الحادي والعشرون: في رثاء الأندلس لأبي الطيِّب الرُّنْدِي                     |
| 1     | تدريبات                                                                            |
| 1 🗸 ٩ | الدرس الثاني والعشرون: من «الرسالة الجدية» لابن زيدون                              |
| 110   | تدريبات                                                                            |
| ١٨٧   | نهاذج استرشادية                                                                    |
| 19.   | جدول متابعة الطالب                                                                 |
| 194   | QR code لفيديوهات الشرح                                                            |
|       |                                                                                    |