

# الأزهر الشريف قطاع المعاهد الأزهرية

تيسير

# شرح جوهرة التوحيد

للشيخ إبراهيم البيجوري ١٢٧٧هـ

للصف الثاني الثانوي

لجنة إعداد وتطوير المناهج بالأزهر الشريف

٩٤٤٧هـ

۲۰۲۰ – ۲۲۰۲م

#### بسم الله الرحمن الرحيم مقدمة

الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على رسول رب العالمين، سيدنا محمد وعلى آله وصحبه والتابعين أجمعين، وبعد:

فهذا هو الجزء الثاني من كتاب (تيسير شرح البيجوري على جوهرة التوحيد) المقرر على طلاب الصف الثاني الثانوي، وهو امتداد للجزء الأول الذي قدم مبادئ علم التوحيد، والتعريف بالتكليف والمكلف، وأقسام الحكم العقلي، والتقليد، والنظر ومسالكه، والإيهان والإسلام، والصفات الإلهية.

ويأتي هذا الجزء ليمكن الطالب من دراسة موضوعات تتعلق بأفعال العباد، والتوفيق والخذلان، والوعد والوعيد، والصلاح والأصلح، والقضاء والقدر، ورؤية الله تعالى، وحاجة البشر إلى الرسالة، والوحي وأنواعه، والرسل، والواجب والمستحيل والجائز في حقهم، والمعجزة، ومعجزات نبينا على وكرامات الأولياء، واعتقادنا في الصحابة.

وقد استهدف الكتاب تقريب وتيسير هذه الموضوعات إلى أذهان الطلاب بأسلوب مبسط، يتواءم مع الواقع، رغبة في إعداد جيل مسلَّح بالإيهان بعقيدة الإسلام قادر على التفكير والابتكار والنقد، ومواجهة تحديات الواقع الحاضر بحلول مناسبة.

وقد صيغت موضوعاته بطريقة تتيح للطالب أن يكون فعالًا داخل الصف، مشاركًا في نشاطات الدرس وتدريباته المتنوعة \_ بين مقالية وموضوعية \_ من

أجل تنمية مهارات التفكير العليا، مثل القدرة على الاستنتاج والتلخيص والمقارنة والموازنة ... وغيرها.

وقد اهتمت اللجنة التي قامت على إخراج هذا الكتاب بعدة منطلقات أساسية في إعداده نجملها فيها يلى:

- 1- تحديد أهداف عامة للكتاب تسهم في توضيح الرؤية فيها يتعلق بنوعية المحتوى الذي يحتاجه الطلاب، واختبار خبراتهم التعليمية من معارف ومهارات وطرق تفكير.
- ٢- الاهتهام بالمرحلة العمرية التي يمر بها الطلاب، وهي مرحلة تتطلب فهم
   المجردات بأسلوب مبسط.
- ٣- الاهتهام باللغة المستخدمة في الكتاب، حيث روعي في الصياغة تيسير ما غمض من عبارات الكتاب، من خلال اختيار جمل بسيطة ومفردات تكون في متناول الطالب.
- ٤- استبعاد ما لا صلة له بعلم التوحيد من تفريعات هي أقرب ما تكون إلى
   علوم أخرى كالفقه وعلوم اللغة وغيرها.
- استبعاد أبيات المنظومة التي لا تناسب الطلاب الذين أُعدت لهم هذه
   الطبعة.
- ٦- إضافة عنوان لكل مبحث وعناوين أخرى فرعية تعين على فهم المادة العلمية، وتسهم في إثراء خبرات الطلاب، وزيادة رغبتهم في التعلم.

٧- إتباع كل درس بعدة اختبارات متنوعة \_ مقالية وموضوعية \_ من شأنها قياس ما حصله الطلاب من معارف ومعلومات وتعمل على زيادة فاعلية تحصيل المعلومات لديهم، على اعتبار أن التقويم له دور مهم في ذلك.

٨ استبعاد الهوامش والشروحات المضمنة بها.

وفي النهاية نسأل الله العلي القدير أن يجعل عملنا خالصًا لوجهه الكريم، وأن يفيد منه طلاب العلم إنه نعم المجيب.

\* \* \*

## أهداف دراسة علم التوحيد في الصف الثاني الثانوي

# يتوقع بعد دراسة هذا المقرر تحقيق ما يلي:

- ١ يصنف الطالب أفعال العباد موضحًا كل قسم.
- ٢\_ يوضح آراء العلماء وأدلتهم في علاقة الأسباب بالمسببات.
  - ٣ يتعرف معانى التوفيق والخذلان والهدى والضلال.
- ٤- يوضح المقصود بالوعد والوعيد والسعادة والشقاوة وما يرتبط بذلك من أحكام.
  - ٥ يبين آراء العلماء في الصلاح والأصلح، موضِّحًا أدلة كل رأي.
- ٦- يذكر آراء العلماء في معنى القضاء والقدر، موضّعًا متى يجوز الاحتجاج
   ٢- بها.
- ٧ـ يناقش آراء العلماء في رؤية الله تعالى في الدنيا والآخرة، موضِّحًا أدلة كلرأى.
  - ٨ـ يستنتج حاجة البشر للرسالات الساوية.
- ٩- يحدد معنى الوحي في اللغة والاصطلاح، مبينًا أنواعه، ومستدلًا على إمكانية وقوعه، وحصوله بالفعل.
  - ٠١-يفرق بين النبي والرسول، موضحًا ما يتعلق بهما من أحكام.
- 11-يوضح ما يجب في حق الرسل، وما يجوز، وما يستحيل، موضحًا النصوص التي توهم عدم عصمتهم عليهم السلام وكيفية فهمها على الوجه الصحيح.

١٢ ـ يوضح المقصود بخوارق العادات، معددًا إيّاها، ضاربًا أمثلة لكل نوع.
 ١٣ ـ يتَتَبَّع معجزات النبي عَلَيْ المادية والمعنوية، مفرقًا بين المعجزة والكرامة.

14-يوضح المقصود بختم الرسالات، وعموم الرسالة، ونسخ الإسلام للشرائع السابقة، مستدلًا على ما يذكر.

\* \* \*

#### ١ ـ خلق أفعال العباد

قَالَ النَّاظِمُ عِظْلَسُهُ:

فَخَالِــقُ لِعَبْــدِهِ وَمَــا عَمِــلْ \*\* .....

لما كان التوحيد يقتضي إفراد الله \_ تعالى \_ بالخلق، ترتَّب عليه أنه \_ تعالى \_ خالقٌ للعباد وأعمالهم.

#### أفعال العباد قسمان:

- 1- أفعال اضطرارية: وهي التي لا دخل للإنسان فيها، وتحدث حسب مشيئة الله تعالى وقدرته، سواء أشعر الناس بها أم لا، فالعقول ومقدار ما يودع فيها من ذكاء أو غباء وغيرها كالحياة والموت وسَعة الرزق وضيقه كل ذلك لا يد للإنسان فيه؛ فالقدر هو الذي يوجد ذلك كله، وليس هذا خل مؤاخذة ولا محاسبة، وليست موضوعًا للثواب والعقاب، والإيهان بهذا النوع من القدر واجب؛ قال تعالى: ﴿ قُل لَن يُصِيبَ نَا إِلّا مَا كَتَبَ بَاللهُ لَنَا لَا يُعْلِمُ الاضطرارية.
- ٢- أفعال اختيارية: كالسير والكلام وسائر الطاعات والمعاصي، فالإنسان يشعر عند أدائها بيقظة عقله وحرية ميوله، وتلك هي مجال المسئولية والجزاء ثوابًا وعقابًا، وهذه الأفعال الاختيارية محل خلاف بين أهل السُّنَّة وغيرهم نعرضه فيها يلى:
- (أ) يرى (الجبرية) أن الإنسان مجبور، ليس له إرادة أو قدرة. فهو كالريشة المعلقة في الهواء، تحركها الرياح كيف تشاء. فليس لله شريك في فعله (٢).

<sup>(</sup>١) سورة التوبة . الآية: ١٥.

<sup>(</sup>٢) حملهم على هذا القول رغبتهم في تنزيه الله عن الشريك فترتب على قولهم نسبة الظلم والعبث له سبحانه، وأن إرسال الرسل وإنزال الكتب والثواب والعقاب لا فائدة منه ولا معنى له.

- (ب) ويرى (المعتزلة) أن العبد هو الذي يوجد أفعاله الاختيارية بقدرة أودعها الله فيه، وعليها يترتب تكليفه، وينتفي الظلم والعبث عن الله تعالى.
- (ج) وقد حاول (أهل السنة) أن يقفوا موقفًا وسطًا بين الفريقين؛ تنزيهًا لله تعالى عن الظلم الذي يلزم الجبرية، وعن شبهة الشرك التي تلزم المعتزلة. فقالوا: إن لأفعال العباد الاختيارية جهتين:
- (١) جهة خلقها وإيجادها: وهذه لله، فلا يشاركه فيها أحد في الخلق والإيجاد.
- (٢) وجهة كسبها: وهذه للعبد، حتى يصح تكليفه فيثاب أو يعاقب بناء على كسبه، فلا يكون هناك ظلم ينسب لله تعالى.

فالجبرية أفرطوا، والمعتزلة فرطوا، وتوسط أهل السنة، وخير الأمور أوساطها، فخرج مذهبهم من بين فرث ودم لبنًا خالصًا سائعًا للشاربين.

#### المقصود بالكسب عند أهل السنة:

إنَّ إيجاد الفعل يمرّ بعدة مراحل:

١ الإرادة التي ترجح وجود الفعل على عدمه.

٢\_ القدرة التي تتعلق به.

٣ الفعل نفسه.

٤\_ المقارنة بين الفعل والقدرة.

ويرى (الأشاعرة) أن الكسب هو: تعلق قدرة العبد الحادثة بالفعل المقدور ومقارنتها له، فهو المرحلة الرابعة وهو مقارنة القدرة للفعل.

أما المراحل الثلاثة الباقية، فليس للعبد فيها دخل، إنها هي من خلق الله تعالى.

#### ويرى الماتريدية:

أن الكسب هو الإرادة الحادثة. أي: العزم والتصميم، وهو من فعل العبد، وعليه يترتب التكليف والمجازاة، ولا يقولون بالمقارنة (المرحلة الرابعة).

قال الناظم رَرِّ السَّد:

وعندنا للعبدِ كسبُ كُلِّفَا \*\* ولم يكنْ مؤتِّرًا فلتعرفَا فليس مجبورًا ولا اختيارًا \*\* وليس كُلَّا يفعلُ اختيارًا فليس مجبورًا ولا اختيارًا \*\* وليس كُلَّا يفعلُ اختيارًا فإن يُعذَّبُ فبمَحْضِ العدلِ فإن يُعذَّبُ فبمَحْضِ العدلِ واستدل أهل السنة على ما ذهبوا إليه بالعقل والنقل.

#### الدليل النقلي:

قوله تعالى: ﴿ وَٱللَّهُ خَلَقَكُمْ وَمَا تَعْمَلُونَ ﴾(١).

وقول النبي ﷺ: «إنّ الله تعالى صانِعٌ كلَّ صانِع وَصَنْعَتَهُ ١٧٠٠.

### الدليل العقلي:

الدليل الأول: أن فعل العبد ممكن في نفسه، وكل ممكن فهو مقدور لله \_ تعالى \_ ولا شيء مما هو مقدور لله \_ تعالى \_ واقع بقدرة العبد.

الدليل الثاني: لو كان العبد موجِدًا لأفعاله بالاختيار والاستقلال لوجب أن يَعْلَم تفاصيلَها، لكنه لا يعلم تفاصيل أفعاله، فلا يكون موجِدًا لها باختياره واستقلاله.

<sup>(</sup>١) سورة الصافات. الآية: ٩٦.

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري في خَلْقِ أفعال العِبادِ، والبيهقي في الْأسهاءِ والصفات عن حذيفة رضي الله عنه.

#### المذاهب في علاقة الأسباب بالمسبِّبات:

- ١- من اعتقد أن الأسباب العادية كالنار، والسكين، والأكل، والشرب- تؤثر في مسبَّباتها كالحرق، والقطع، والشبع، والرِّيِّ بطبعها وذاتها، فهو كافر بالإجماع.
- ٣- ومن اعتقد أن المؤثر هو الله، لكن جعل بين الأسباب ومسبَّباتها تلازمًا عقليًّا، بحيث لا يصح تخلفها، فهو جاهل، وربها جرَّه ذلك إلى الكفر، فقد ينكر معجزات الأنبياء لكونها على خلاف العادة.
- ٤ ومن اعتقد أن المؤثر هو الله، وجعل بين الأسباب والمسبَّبات تلازمًا
   عاديًّا، بحيث يصح تخلفها، فهو المؤمن الناجي إن شاء الله.

#### تنىيە:

ربها هجس لبعض القاصرين: أن من حجة العبد أن يقول لله تعالى: لم تعذّبني والكل فعلك؟

وهذه مردودة: بأنه لا يتوجه على الله من غيره سؤال، قال تعالى: (لَا يُسْئَلُ عَمَّا يَفْعَلُ ) (١) .

وكيف يكون للعبد حجة، ولله الحجة البالغة فلا يسعنا إلا التسليم.

<sup>(</sup>١) الأنبياء :٢٣.

ومع أن الفعل خيره وشره لله تعالى: فالأدب ألَّا يُنسب له إلَّا الحسن، فينسب الحير لله، والشر للنفس كسبًا وإن كان منسوبًا لله إيجادًا.

قال تعالى: (مَّا أَصَابُكَ مِنْ حَسَنَةٍ فَيَنَ اللَّهِ وَمَا أَصَابُكَ مِن سَيِّنَةٍ فَين نَفْسِكَ ) (١) أي: كسبًا كما يفسره قوله تعالى: ( وَمَا أَصَبَكَ مِن مُّصِيبَةٍ فَيِما كَسَبَتُ أَيْدِيكُو ) (٢)، وانظر إلى أدب الخضر عليه السلام حيث قال: (فَأَرَادَ رَبُّكَ أَن يَبْلُغَا آشُدَهُما) (٣) وقال: (فَأَرَدتُ أَن أَعِيبًا) (٤).

وتأمل قول إبراهيم الخليل عليه السلام: (ٱلَّذِى خَلَقَنِي فَهُوَ يَهْدِينِ ﴿ وَٱلَّذِى فَلَا وَلِهُ وَالَّذِى هُوَ يُطْعِمُنِي وَيَسْقِينِ ﴿ وَالْأَفَالَ مُرْضَتُ فَهُو يَشْفِينِ ﴿ الله عَلَى الله تعالى . تأدبًا، وإلا فالكل من الله تعالى .

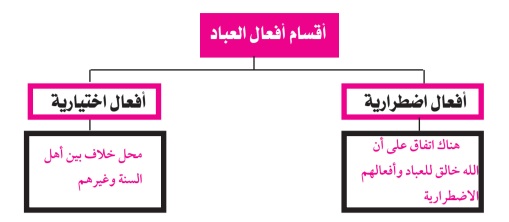
<sup>(</sup>١) النساء: ٧٩.

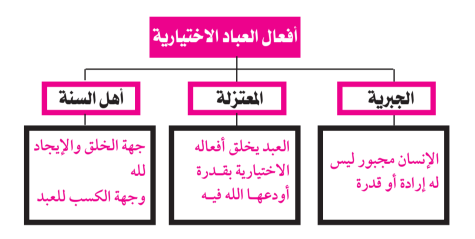
<sup>(</sup>۲) الشورى: ۳۰.

<sup>(</sup>٣) الكهف: ٨٢.

<sup>(</sup>٤) الكهف: ٩٧.

<sup>(</sup>٥) الشعراء: ٨٧-٨٨.





#### المناقشة والتدريبات

س١ : ما أقسام أفعال العباد؟ وما المترتب على إفراد الله تعالى بالخلق؟ س٢: أ) الأفعال الاختيارية محل خلاف بين أهل السنة وغيرهم. وضح ذلك. ب) اذكر المذاهب في علاقة الأسباب بالمسببات. س٣: أ) ضع علامة ( $\forall$ ) أمام العبارة الصحيحة وعلامة ( $\times$ ) أمام العبارة الخطأ مع تصويب الخطأ ، والتعليل للصواب إن وجد. ١- الأفعال الاختيارية لا دخل للإنسان فيها ( ) ٢- من يرى أن العبد هو الذي يوجد أفعاله الاختيارية هم الجبرية ( ) ٣- العبد لا يعلم تفاصيل أفعاله ( ) ٤- توسط المعتزلة بين الجبرية وأهل السنة في مسألة أفعال العباد () ب بم ترد على مقولة: " إن من حجة العبد أن يقول لله تعالى: لم تعذُّبُني والكل فعلك؟"؟ س٤: أ) املاً الفراغات التالية بكلمات مناسبة: ١ - في مسألة أفعال العباد الجبرية .... و أفرطوا ، وتوسط ..... ٢- عند المعتزلة لا يتصور من الله ..... ما دام أقام للناس الحجة. ٣- الهدى و ..... لا ينسبان إلا لله تعالى. ٤ - يلزم من قول المعتزلة شبهة ......

ب) إيجاد الفعل يمر بعدة مراحل، اذكرها، مبينًا المقصود بالكسب عند أهل

السنة؟

ج) ما المقصود بالكسب عند الماتريدية، وما المترتب على هذا المعنى؟ سن ٥: أ) تخبر الإجابة الصحية عما بين القوسين فيما يأتي:

١- سَعة الرزق وضيقه أفعال: (اختيارية - اضطرارية - كلاهما صحيح).

٢ من قال بأن الإنسان كالريشة المعلقة في الهواء تحركها الرياح كيف تشاء
 هم

٣- من قال بأن الأسباب تؤثر بقوة خلقها الله فيها

(مؤمن ناج - مبتدع - كافر).

٤- لا ينسب إلى الله شرعند (الأشاعرة - المعتزلة - الفلاسفة).

٥- الكسب عند الأشاعرة هو المرحلة: (الثانية - الثالثة - الرابعة) من مراحل إيجاد الفعل.

#### س) ما المقصود بالمصطلحات التالية:

١ - الأفعال الاضطرارية.

٧- الكسب عند أهل السنة.

#### ٧\_ التوفيق والخذلان أو الهدى والضلال

قَالَ النَّاظِمُ عِظْلَقَهُ:

..... \*\* مُوَفِّتُ لَمِنْ أَرادَ أَنْ يَصِلْ وَخَاذِلٌ لَمِنْ أَرَادَ أَنْ يَصِلْ وَخَاذِلٌ لَمِنْ أَرَادَ أَنْ يَصِلْ وَخَاذِلٌ لَمِنْ أَرَادَ بُعْدَدُهُ \*\*

هذه المسألة متفرعة عن مسألة خلق أفعال العباد؛ ولذا فأهل السنة لما قالوا: إن العبد وأفعالَه مخلوقةٌ لله تعالى قالوا في تعريف التوفيق (١) هو: خلق الله قدرة الطاعة في العبد (٢).

وقالوا في تعريف الخِذلان: إنه خَلْق قدرة المعصية في العبد.

أما التوفيق عند المعتزلة فمعناه: إظهار الآيات في خَلْقه الدالة على وحدانيته، وإبداع العقل، والسمع، والبصر في الإنسان، وإرسال الرسل، وإنزال الكتب؛ لطفًا منه \_ تعالى \_، وتنبيهًا للعقلاء من غفلتهم، وتقريبًا للطرق إلى معرفته، وبيانًا للأحكام؛ تمييزًا بين الحلال والحرام، وحيث إنه \_ تعالى \_ فعل ذلك فقد وفّق وهدى.

وعند المعتزلة: لا يُتَصوَّر من الله خذلان ما دام قد أقام للناس الحجَّة. أدلة أهل السنة:

قال تعالى: ﴿ فَمَن يُرِدِ ٱللَّهُ أَن يَهْدِيهُ وَيَشْرَحْ صَدْرَهُ لِلْإِسْلَامِ ۗ وَمَن يُرِدُ أَن يُضِلَهُ و يَجْعَلُ صَدْرَهُ وَضَيِّقًا حَرَجًا كَأَنَّمَا يَضَعَدُ فِي ٱلسَّمَآءِ ﴾ (٣)، وقال: ﴿ إِنَّكَ لَا تَهْدِى

<sup>(</sup>١) التوفيق لغة: التأليف بين الأشياء.

<sup>(</sup>٢) اختلف في تفسير قدرة الطاعة: ففسرها إمام الحرمين بسلامة الأسباب والآلات، والمراد بالأسباب: الأشياء التي تحصل بها الإعانة على الفعل، والمراد من الآلات: الأشياء التي يحصل بها الإعانة على الفعل، فالماء الذي يتوضأ به من الأسباب العرفية للصلاة ، والأعضاء التي تحاول بها الطاعة آلات لها، وفسرها الإمام الأشعري بالعرض المقارن للطاعة.

<sup>(</sup>٣) سورة الأنعام . الآية: ١٢٥ .

مَنْ أَحْبَبْتَ وَلَكِنَ اللهَ يَهْدِى مَن يَشَآءُ ﴾ (١). وقال: ﴿ وَلَوْ شِئْنَا لَآنَيْنَا كُلَّ نَفْسٍ هُدَاهَا ﴾ (٢)، وقال: ﴿ وَلَوْ شِئْنَا لَآنَيْنَا كُلَّ نَفْسٍ هُدَاهَا ﴾ (٢)، وقال: ﴿ فَإِنَّ اللَّهَ يُضِلُّ مَن يَشَآءُ وَيَهْدِى مَن يَشَآءُ ﴾ (٣).

وكلّ عاقل إذا تأمَّل الملابسات والألطاف التي هيَّأها الله \_ تعالى \_ للمهتدي حتى أوصلته إلى الهداية، من عوامل الوراثة، والغريزة، والتربية، والبيئة، والتعليم والاكتساب، إضافة إلى ما رزقه الله \_ تعالى \_ من حبِّ الهداية، وانشراح صدره لها مما لا يَدَ له فيه، ولم يفعله بنفسه، وإنها باشر أسبابها، وعرف أنه ليس أهلًا لأن يُلقيكها الله \_ تعالى \_ فيه، إذا تدبَّر ذلك كله عرف حقًّا أن الهدى والتوفيق لا يُنسبان إلا إلى الله وحده، قال تعالى: ﴿ قُلْ إِنَ هُدَى ٱللهِ هُوَ ٱلْمُدَى ﴾ (٤).

\* \* \*

<sup>(</sup>١) سورة القصص . الآية: ٥٦.

<sup>(</sup>٢) سورة السجدة . الآية: ١٣.

<sup>(</sup>٣) سورة فاطر . الآية: ٨.

<sup>(</sup>٤) سورة البقرة . الآية: ١٢٠.

# عند أهل السنة عند المعتزلة عند أهل السنة خلق الله قدرة الطاعة الله قدرة الطاعة الدالة على وحدانيته في العبد

#### ٣- الوعد والوعيد

قَالَ النَّاظِمُ رَحِمُ اللَّهُ:

وخاذِلٌ لمن أراد بُعْدَهُ \*\* وَمُنْجِزٌ لِمَنْ أَرَادَ وَعُدَهُ الوعد لغة: أن تُمنِّى غيرَك بشيءٍ.

ولفظة الوعد تستخدم في الخير والشر، فتقول: وعدته خيرًا، ووعدته شرًا، قال تعالى: ﴿ وَعَدَ اللَّهُ اللَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَكِمِلُواْ الصَّكِلِحَاتِ ... ﴿ (١)، وقال: ﴿ قُلْ الْمَانُونُ وَعَدَ اللَّهُ اللَّهُ

والوعد شرعًا: كل خبر يتضمَّن إيصال نفعٍ إلى الغير، أو دفع ضرر عنه في المستقبل.

#### الوعيد لغة وشرعًا:

الوعيد لغة: التخويف والتهديد، ولا يستعمل إلا في الشر، قال تعالى: ﴿ قَالَ لَا يَعَالَى: ﴿ قَالَ لَا يَعَالَى اللهِ عَنْصِمُوا لَدَيَّ وَقَدً قَدَّمْتُ إِلَيْكُمْ بِٱلْوَعِيدِ ﴾(٣).

والوعيد شرعًا: كل خبر يتضمن إيصال ضرر إلى الغير، أو تفويت نفع عنه في المستقبل.

والله تعالى قد وعد بالثواب من أطاعه، وتوعّد بالعقاب من عصاه، والجنة هي دار الثواب، والنار هي دار العقاب، فما حكم هذا الوعيد، وذاك الوعد؟ بمعنى: هل يمكن أن يتخلّف وعده عز وجل وكذا وعيده؟

<sup>(</sup>١) سورة المائدة . الآية: ٩.

<sup>(</sup>٢) سورة الحج. الآية: ٧٢.

<sup>(</sup>٣) سورة ق . الآية: ٢٨.

#### حكم الوعد والوعيد:

#### أولًا: حكم الوعد:

اتفقت كلمة العلماء من الأشاعرة والماتريدية على أن وعده \_ تعالى \_ للمؤمنين بالجنة دارًا للثواب وعدًا لا يتخلَّف بفضله ورحمته.

# واستدلوا على ذلك بنصوص الشرع، وحكم العقل:

أما الأدلة النقلية فمنها قول الله تعالى: ﴿إِنَ اللهَ لَا يُخْلِفُ ٱلْمِيعَادَ ﴾ (١)، أي: الوعد، وقال: ﴿ مَا يُبَدَّلُ ٱلْقَوْلُ لَدَى ﴾ (٣)، وقال: ﴿ مَا يُبَدَّلُ ٱلْقَوْلُ لَدَى ﴾ (٣)، ولو تخلَّف الوعد لتبدَّل القول.

والعقل حاكمٌ بذلك؛ لأنه لو تخلَّف ما وعد الله به عباده من الثواب، فإنه يلزم الكذب في خبره - تعالى - ، وكل ذلك باطلٌ؛ لأنه نقص، وهو - سبحانه - مُنَزَّهُ عن كلِّ نقص.

#### ثانيًا حكم الوعيد:

اختلف رأي الأشاعرة عن رأي الماتريدية في حكم الوعيد.

فذهبت الأشاعرة إلى أنه يجوز أن يُخلِف الله وعيده في حق من يشاء من عباده، وذلك ليس نقصًا في حقه \_ تعالى \_ ، بل يُعَدُّ كرمًا يُمتَدَحُ به كها يشير إلى ذلك قول الشاعر:

وإنِّي إذا أوعدتُـهُ أو وَعدتُـهُ \*\* لمُخلِف إيعادي ومُنجِزُ موعدي

<sup>(</sup>١) سورة آل عمران . الآية: ٩.

<sup>(</sup>٢) سورة الروم . الآية: ٦.

<sup>(</sup>٣) سورة ق . الآية: ٢٩.

وقالوا: الوعد حق العباد على الله؛ لأنه فضلٌ وعد به المطيع، وضمن عطاءه له فهو أولى بالوفاء، أما الوعيد فهو حقه \_ تعالى \_ على العباد.

وصاحب الحق إن شاء عفا، وإن شاء أخذ، والعفو عند المقدرة أليق بالكريم، فكيف بمن هو مع كرمه البالغ عظيم الرحمة?.

وليس معنى هذا أن الوعيد بالعقاب لن يتحقق، وإنها المراد أنه مبني على مشيئة الله ـ تعالى ـ إن شاء نفَّذ وعيده، وإن شاء عفا.

وذهبت الماتريدية إلى امتناع تخلُّف الوعيد، فلا بد من تحققه ولو في شخص واحد، بخلاف مذهب المعتزلة الذين قالوا: يجب تنفيذ الوعيد في كل الأفراد.

#### أدلة الماتريدية:

وحُجَّتُهم في ذلك: أنه يلزم على جواز تخلُّف الوعيد مفاسد، منها:

١- الكذب في خبره تعالى؛ لأنه قال: ﴿ وَمَن يَعْضِ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُۥ وَيَتَعَدَّ عُدُودَهُۥ يُدُخِلُهُ نَارًا خَلِدًا فِيهَا وَلَهُۥ عَذَابُ مُّهِينُ ﴾ (١)، وقد قام الإجماع على تنزيه خبره ـ تعالى ـ عن الكذب.

٢\_ تبديل القول في حقه تعالى، وقد قال تعالى: ﴿ مَا يُبَدَّلُ ٱلْقَوْلُ لَدَى ٓ ﴾ (١).

٣ـ تجويز عدم خلود الكافرين في النار، وهو خلاف ما قامت عليه الأدلة القطعية من خلودهم فيها، التي منها قوله تعالى: ﴿ وَالَّذِينَ كَفَرُواْ وَكَذَّبُواْ 
بِعَايَٰتِنَاۤ أُولَٰكَ الْحَعٰكُ النَّارِ ۚ هُمْ فِهَا خَلِدُونَ ﴾ (٣).

<sup>(</sup>١) سورة النساء . الآية: ١٤ .

<sup>(</sup>٢) سورة ق . الآية: ٢٩.

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة . الآية: ٣٩.

#### الجواب عن هذه الأدلة:

الجواب عن الدليل الأول: أنه لا يلزم من تَخَلُّف الوعيد كذب؛ لأن الكريم إذا أخبر بالوعيد فاللائق بكرمه أن يبني إخباره به على المشيئة، وإن لم يصرح بها، فإذا قال الكريم: لأعذبنَّ زيدًا، مثلًا، فنيَّته إن شئت بخلاف الوعد، فإن اللائق بكرمه أن يبني إخباره على الجزم، وقد قال رسول الله على عمله ثوابًا فهو منجزُ له، ومن أوعده على عمله عقابًا فهو بالخيار، إن شاء عذَّبه، وإن شاء غفر له»(۱).

والجواب عن الثاني: أن التبديل الممنوع إنها هو تبديل القول في وعيد الكفار، أو من لم يرد الله \_ تعالى \_ له عفوًا، فالآية أي قوله: (مَا يُبُدَّلُ ٱلْقَوْلُ لَدَى ) محمولة على ذلك.

والجواب عن الثالث: أنه لا يلزم تجويز عدم خلود الكفار في النار؛ لأن جواز تخلُّف الوعيد مخصوص بمن يجوز العفو عنه، فلا ينافي خلود الكفار في النار؛ لأنه لا يجوز العفو عن الكفر بنص القرآن الكريم، قال تعالى: ﴿ إِنَّ اللّهَ لَا يَغْفِرُ النَّهُ لَا يَغْفِرُ النَّهُ لَا يَغْفِرُ النَّهُ وَعَنَالًا: ﴿ إِنَّ اللّهَ لَا يَعْفِرُ النَّهُ وَعَنَالًا اللّهِ مُقَيِّدةٌ لقوله تعالى: ﴿ إِنَّ اللّهَ يَغْفِرُ الذُّنُوبَ جَمِيعًا ﴾ ("). فالصحيح: أن الله \_ تعالى \_ يجوز في حقه أن يخلف وعيده.

<sup>(</sup>١) رواه البزار في مسنده والطبراني في الأوسط.

<sup>(</sup>٢) سورة النساء . الآية: ٤٨ .

<sup>(</sup>٣) سورة الزمر . الآية: ٥٣.

والأشاعرة والماتريدية متفقون على أن الكافر مخلَّدٌ في النار، وعلى أن بعض المؤمنين يُغفَر لهم.

إلا أن الأشاعرة يقولون: إن آيات الوعيد تشمل هذا البعض المغفور له، وعند المغفرة تخلّف الوعيد فيه.

والماتريدية يقولون: إن الآيات الواردة بعموم الوعيد مستثنى منها المؤمن المغفور له، أما غير المغفور له فلا بدَّ من إنجاز الوعيد فيه؛ لأن الوعيد لا يتخلَّف.

# ما ينبني على الخلاف بين الأشاعرة والماتريدية:

أنه يصح على مذهب الأشاعرة أن ندعو ونقول: اللهم اغفر لجميع المؤمنين جميع ذنوبهم.

و لا يصح ذلك على مذهب الماتريدية؛ لأن من المؤمنين من لا يغفر له ذنبه إلا بعد نفو ذ الوعيد فيه.

- وينبغي أن يُتَنبَّه: إلى أن جواز تخلُّف الوعيد لا يعني وقوعه بالنسبة لكل من توعَّده الله بالعقوبة، حتى لا يكون هناك اتِّكالُ على هذا، بل الأمر موكول إلى مشيئة الله تعالى، وهو \_ تعالى \_ لا يُخادَع، فمن تُسوِّل له نفسه أن يتَّكل على العفو والمغفرة فعليه أن يعرف أن الله \_ تعالى \_ أعلم بالسرائر، فهو العليم بخلقه.

\* \* \*

# الوعد والوعيد

# حكم الوعد

الأشاعرة يجوز أن يخلف الله وعيده في حق من يشاء من عباده

المعتزلة يجب تنفيذ الوعيد في كل الأفراد

الماتريدية امتناع تخلف الوعيد ولا بد من تحققه ولو في شخص واحد الأشاعرة والماتريدية قالا بأن وعد الله تعالى للمؤمنين لا يتخلف بفضله ورحمته

#### المناقشة والتدريبات

س ١ أ) ما الوعد لغة وشرعًا؟ وما حكمه؟ وفيم تستخدم لفظة الوعد؟ مع التمثيل.

ب) اذكر أدلة الأشاعرة والماتريدية على أن وعد الله تعالى للمؤمنين بالجنة لا يتخلف.

س٢: أ) ما حكم الوعيد عند الأشاعرة ؟ وما دليلهم؟

ب) استنتج الماتريدية في قولهم: بامتناع تخلف الوعيد، بأنه يلزم من تخلفه مفاسد، اذكرها ثم قم بتفنيدها مبينًا الصحيح في ذلك.

س٣: أ) ما الوعيد لغة وشرعًا؟ ومن القائل: (يجوز أن يُخلف الله وعده في حق من يشاء من عباده)؟

# ب) تخير الإجابة الصحية مما بين القوسين فيها يأتي:

١- تستخدم لفظة الوعد في (الخير - الشر والخير - الشر).

٢- يجوز تخلف الوعيد عند (المعتزلة - الأشاعرة - الماتريدية).

٣- القائل بوجوب تنفيذ الوعيد في كل الأفراد هم

(الماتريدية - المعتزلة - الجبرية).

# س٤: أ) ضع علامة ( $\forall$ ) أمام العبارة الصحيحة وعلامة ( $\times$ ) أمام العبارة الخطأ مع تصويب الخطأ ، والتعليل للصواب إن وجد.

- ١. اتفقت كلمة الأشاعرة والماتريدية في حكم الوعيد ()
- ٢. قال الأشاعرة: المؤمن غير المغفور له لا بد من إنجاز الوعيد فيه ()
- ٣. جواز تخلف الوعيد يعني وقوعه بالنسبة لكل من توعده الله بالعقوبة ()
   س) علل لما يأتى:
- ١- "اللهم اغفر لجميع المؤمنين جميع ذنوبهم "هذا الدعاء لا يصح على قول الماتريدية.
- ٢- جواز تخلف الوعيد لا يعني وقوعه بالنسبة لكل من توعده الله بالعقوبة.
  - ٣- لا يلزم من تخلف الوعيد كذب.
  - ٤- لا يلزم تجويز عدم خلود الكفار في النار.
    - الوعد حق العباد على الله.

#### ٤\_السعادة والشقاوة

# قَالَ النَّاظِمُ عِظْلَقَهُ:

فَوْزُ السَّعِيدِ عِنْدَهُ فِي الأَزَلِ \*\* كَذَا الشَّعَيُّ ثُمَّ لَمُ يَتْتَقِلِ السَّعَادة والشَّقَاوة لغة:

السعادة لغة: التوفيق والإعانة.

والشقاوة لغة: الشدة والعسر والمحنة والضلال.

#### السعادة والشقاوة شرعًا:

اتفق الأشاعرة والماتريدية على أن:

السعيد: من خُتِم له بالإيمان، حتى ولو كان قبل ذلك كافرًا.

وأن الشقى: من خُتِم له بالكفر، حتى ولو كان قبل ذلك مؤمنًا.

لكن اختلفوا: بم يحكم عليه في أثناء حياته قبل أن تُعرف خَاتِمتُه التي سينتهي إليها؟

فذهب الأشاعرة: إلى أن السعادة هي الموت على الإيهان باعتبار تعلَّق علم الله \_ تعالى \_ القديم بذلك.

والشقاوة: هي الموت على الكفر باعتبار تعلَّق علم الله \_ تعالى \_ القديم بذلك، وعليه فالسعيد عندهم هو من علم الله \_ تعالى \_ أزلًا موته على الإيمان، والشقي من علم الله \_ تعالى \_ أزلًا موته على الكفر.

والإسلام علامةٌ على السعادة، وليس السعادة نفسها.

وكذلك الكفر علامةٌ على الشقاء، وليس الشقاء ذاته.

فالأشاعرة ينظرون في السعادة والشقاوة إلى ما هو مقدر في علم الله الأزلي، فمن كتَب له السعادة أزلًا فإنه لن يُختَم له إلا بها، حتى ولو كان قبل ذلك كافرًا، ومن كتب عليه الشقاء فإنه سيُختَم له به حتى ولو كان قبل ذلك مؤمنًا.

- فالسعيد لا ينقلب شقيًّا، والشقيُّ لا ينقلب سعيدًا.

فمن خُتِم له بالسعادة فهذا معناه أنه كان كُتِبَ له في الأزل أنه سعيد.

ومن خُتِم له بالشقاء فهذا معناه: أنه مكتوبٌ له قبل ذلك في الأزل أنه شقيٌ، فالخاتمة تدل على السابقة (١).

ولذا قَالَ النَّاظِمُ:

فوز السعيد عنده في الأزل \*\* كذا الشقيّ ثم لم ينتقل أدلة الاشاعرة:

1 – الدليل النقلي: واستدل الأشاعرة على مذهبهم بالحديث الذي رواه البخاري ومسلم أن رسول الله على قال: «إن أحدكم ليعمل بعمل أهل الجنة حتى ما يكون بينه وبينها إلا ذراع، فيسبق عليه الكتاب فيعمل بعمل أهل النار فيدخلها، وإن أحدكم ليعمل بعمل أهل النار حتى ما يكون بينه وبينها إلا ذراع فيسبق عليه الكتاب، فيعمل بعمل أهل الجنة فيدخلها».

وبقوله على «السعيد من سعد في بطن أمه، والشقي من شقي في بطن أمه» (٢).

<sup>(</sup>١) على مذهب السادة الأشاعرة : السعادة والشقاوة لا تتغيران ولا يتبدلان فلا ينقلب السعيد شقيًا أو العكس.

<sup>(</sup>٢) رواه الطبراني والبيهقي.

٢- الدليل العقلي: لو انقلب الإنسان من السعادة إلى الشقاوة، أو العكس للزم انقلاب علم الله ـ تعالى ـ القديم جهلا، وهو محال في حقه ـ تعالى ـ القديم نقص.

#### شبهة وجوابها:

قد يقول قائل: إن هذا هروب من العمل، وتَحَلَّلُ من المسئولية، بحجة أن الأمر مفروغٌ منه، فلا فائدة في اجتهاد المجتهد نحو السعادة إذا كان في علم الله \_ تعالى \_ مكتوبًا من الأشقياء، ولا داعي لعمله واجتهاده إذا كان في علمه \_ تعالى \_ من السعداء.

#### والجواب:

أن الله \_ تعالى \_ علم في الأزل كل ما سيحدث في الوجود، بها في ذلك ما سيؤول إليه أمر كل إنسان مناً، ولا يُعقَل الكهال الإلهي إلا على هذا الوجه، ومتى كان العلم السابق بها سيحدث مسئولًا عها يحدث؟!

- فلو أخبر أحدُ المعلمين وَلِيَّ أمرِ طالبٍ في أثناء عامه الدراسي بالنتيجة المتدنِّية المتوقَّعة لابنه في نهاية العام من واقع معرفته بالطالب، وحصل ما أَخْبَر به، فهل من حق وليِّ الأمر أن يجعل عِلمَ الأستاذِ وخَبَرَه بهذه النتيجة مسئولًا عن نتيجة الطالب؟!

- ولو فحص مهندسٌ أحدَ المباني، وكتب تقريرًا يفيد أن المبنى آيلٌ للسقوط، وعلى سكانه أن يتركوه فورًا، وحدث ما توقَّعه المهندس فهل لصاحب المبنى أن يُحَمِّلَ المهندسَ مسئوليةَ ما أخبر وتوقَّع؟، كلّا، ولله المثل الأعلى.

إن علم الله - تعالى - الأزلي بها سيقع كاشفٌ لما سيحدث، وليس مؤثرًا فيه، ومُثبِتٌ لكهال الله - تعالى - الذي لا يُتَصَوَّر أن يكون إلا على هذا الوضع، ويبقى الإنسان الذي عمل كل شيء بمحض اختياره هو المسئول عها كسبت يداه، إن خيرًا فخير، وإن شرَّا فشر.

#### السعادة والشقاوة عند الماتريدية:

ذهبت الماتريدية إلى أن السعادة هي الإيهان في الحال، والشقاوة هي الكفر في الحال.

فالسعيد: هو المؤمن في الحال، وإذا مات على الكفر فقد انقلب شقيًّا بعد أن كان سعيدًا.

والشقيُّ: هو الكافر في الحال، وإذا مات على الإيان فقد انقلب سعيدًا بعدما كان شقيًّا(١).

ولا يخفى أن الماتريدية ينظرون إلى حالة الإنسان التي هو عليها في الدنيا، وذلك بخلاف نظرة الأشاعرة، فإنها \_ كها سبق \_ إلى المآل والخاتمة.

#### المترتب على الخلاف:

يترتّب على هذا الخلاف أنه يصح أن يقال على مذهب الأشاعرة: أنا مؤمن إن شاء الله (٢)، بناءً على أن الحكم بالإيمان مرتبط بالخاتمة، وهي مجهولة، ولا يصح ذلك على رأي الماتريدية (٣)، بناءً على أن المؤمن في حالته الراهنة مؤمن، فليس بحاجة إلى أن يقول: إن شاء الله، فلو قال ذلك فهو كَشَابِّ يقول: أنا شابُّ إن شاء الله، وكطويل يقول: أنا طويلٌ إن شاء الله، كما يصح أن يقال على مذهب الأشاعرة: أنا سعيدٌ إن شاء الله، ولا يصح ذلك على مذهب الماتريدية.

\* وبالجملة: فالخلاف بين الأشاعرة والماتريدية لفظيٌّ؛ لأنهم اختلفوا في المراد من لفظ السعادة ولفظ الشقاوة مع الاتفاق في الأحكام (٤٠).

<sup>(</sup>١) أي: إن معني السعادة عند الماتريدية: الاتصاف بالإيهان في الحال، ومعني الشقاوة الاتصاف بالكفر في الحال، والسعيد من اتصف بالإيهان في الحال، والشقي من اتصف بالكفر في الحال. وعلى مذهبهم: تتغير السعادة والشقاوة، فالسعيد قد يصير شقيًّا والشقي قد يصير سعيدًا فالكافر قد يسلم والمسلم قد يكفر.

<sup>(</sup>٢) نظرًا للمآل.

<sup>(</sup>٣) نظرًا للحال.

<sup>(</sup>٤) لأن الإمام الأشعري على لا يعتبر ردة المسلم الغير معصوم مستحيلًا ولا إسلام الكافر الغير محتوم

#### السعادة والشقاء

#### الأشاعرة

السعيد من ختم له
بالإيمان حتى ولو كان
قبل ذلك كافرا.

٢- السعادة هي الموت على الإيمان.

الشقاوة هي الموت على
 الكفر.

 ۵ـ ينظرون في السعادة والشقاوة إلى ما هو مقدر في علم الله الأزلى.

#### الماتريدية

۱ـ السـعيد مــن ختــم لــه بالإيمـــان والشـــقي مـــن ختم له بالكفر.

٢ـ السعادة هي الإيمان في الحال والشقاوة هي الحال.
 الكفر في الحال.

٣\_ السـعيد هــو المؤمــن في الحــال، والشــقي هــو الكـافر في الحال.

عنظرون إلى حالـة الإنسان الـتي هـو عليهـا في الدنيا.

عليه بالشقاوة كذلك.

والإمام الماتريدي الله عنقد أو يرى جواز الردة عن الإسلام في حق من علم الله موته على الإسلام، والإمام الماتريدي ولا إسلام، ولا إسلام من علم الله موته على الكفر.

#### المناقشة والتدريبات

س ١: أ) ما السعادة لغة وشرعًا عند الأشاعرة؟ ومن السعيد ؟ وما علامة السعادة عندهم؟

ب) " الأشاعرة ينظرون في السعادة والشقاوة إلى ما هو مقدر في علم الله الأزلى" اشرح هذه العبارة.

# س٢: أ) علل لما يأتى:

- ١ الخلاف بين الأشاعرة والماتريدية في مسألة السعادة والشقاوة خلاف لفظى.
  - ٢- يصح على رأى الأشاعرة قولك: (أنا مؤمن إن شاء الله).
  - ٣- يرى المعتزلة أن الله لا يفعل ما فيه إضرار بمصالح الناس.
    - ٤- تسمية أهل السنة والجماعة بهذا الاسم.

ب) ضع علامة ( $\forall$ ) أمام العبارة الصحيحة وعلامة ( $\times$ ) أمام العبارة الخطأ مع تصويب الخطأ ، والتعليل للصواب إن وجد.

- ١ الشقى من خُتم له بالكفر حتى ولو كان قبل ذلك مؤمنًا ()
- ٢- ينظر الماتريدية إلى حالة الإنسان التي هو عليها في الدنيا ()
- ٣- مسألة السعادة والشقاوة كانت سببًا لافتراق الإمام الأشعري عن شيخه صائح
  - الجبائي ( )
- ٤ ذهب الأشاعرة إلى أن السعادة هي الإيمان في الحال

س٣: أ) قد يقول قائل: إن كان العبد في علم الله مكتوبًا من الأشقياء فلا داعي لعمله، ويعد هذا هروبًا من العمل وتحللًا من المسؤولية. بها ترد عليه.

ب) ناقش العبارة:

(لا يصح على رأى الماتريدية أن تقول: أنا مؤمن إن شاء الله).

ج) ما المسألة التي كانت سببًا في افتراق الإمام الأشعري عن المعتزلة اذكرها تفصيلًا

سع: أ) ١ – قالت المعتزلة بوجوب الصلاح والأصلح على الله تعالى، فعلام اختلف معتزلة بغداد ومعتزلة البصرة في ذلك؟

٢- بم رد أهل السنة على المعتزلة في مسألة الصلاح والأصلح؟ وما رأيك في
 هذا الرد؟

ب) يرى الأشاعرة أن السعيد لا ينقلب شقيًّا، والشقي لا ينقلب سعيدًا وضح ذلك.

# ج) تخير الإجابة الصحيحة مما بين القوسين فيها يلى:

- ١- السعادة هي الإيهان في الحال عند (الأشاعرة الماتريدية الفلاسفة )
- ٢ عند الأشاعرة (الخاتمة تدل على السابقة السابقة تدل على الخاتمة الخاتمة لا تدل على السابقة)
- عند معتزلة بغداد يجب على الله مراعاة الصلاح والأصلح لعباده في
   (الدين الدنيا الدنيا والدين)
  - ٤- مسألة الصلاح والأصلح كانت سببًا لانشقاق الإمام أبي الحسن عن
     ( الماتريدية المعتزلة المرجئة )

#### ٥ ـ الصلاح والأصلح

قال الناظم رَعِمُالسَّه:

وقولُم.: إنَّ الصلاحَ واجبُ \*\* عليه زورٌ ما عليه واجبُ ألم يَرَوا إيلامَه الأطفالا \*\* وشِبْهَ هَا فحاذِر المِحَالا(١)

قال المعتزلة: إذا كان هناك أمران: أحدهما صلاح والآخر فساد (٢)، وجب على الله أن يفعل الصلاح منهما للعبد دون الفساد.

وإذا كان هناك أمران أحدهما صلاح والآخر أصلح منه وجب على الله فعل الأصلح $^{(7)}$ .

وذلك لأن فعل الصلاح والأصلح هو الذي يتفق مع وصف الله بالحكمة والعدل. وبناء على هذا الرأي:

يرى المعتزلة: أن الله لا يفعل ما فيه إضرار بمصالح الناس لأن الإضرار قبيح والله لا يفعل القبيح، ولأن الإضرار بهم يتنافى مع عدل الله وحكمته والحاصل: أنهم قالوا بوجوب الصلاح والأصلح عليه تعالى؛ ثم اختلفوا:

فذهب معتزلة بغداد: إلى أنه يجب عليه تعالى مراعاة الصلاح والأصلح لعباده في الدين والدنيا.



<sup>(</sup>١) المحالا: بكسر الميم بمعنى: العقاب، ويصح قراءته بفتح الميم بمعنى: الشك، وبالضم بمعنى: المتنع فالمعنى على الأول: فاحذر عقاب الله النازل بهم على إضلالهم.

وعلى الثاني: فاحذر الشك في ذلك.

وعلى الثالث: فاحذر الممتنع، وهو وجوب شيء عليه تعالى.

<sup>(</sup>٢) كالإيمان في مقابلة الكفر.

<sup>(</sup>٣) ككونه في أعلى الجنان في مقابلة كونه في أسفلها.

وذهب معتزلة البصرة: إلى أنه يجب عليه تعالى مراعاة الصلاح والأصلح لهم في الدين فقط.

فقال الجبائي: الأول يثاب بالجنة، والثاني يعاقب بالنار، والثالث لا يثاب ولا يعاقب.

فقال له الأشعري: فإن قال الثالث: يا ربِّ، لم أمتني صغيرًا، وما أبقيتني فأطيعك، فأدخل الجنة؟ ماذا يقول الرب؟

فقال الجبائي: يقول الربُّ: إني أعلم أنك لو كبرت عصيت، فتدخل النار، فكان الأصلح لك أن تموت صغيرًا.

فقال الأشعري: فإن قال الثاني: يا ربِّ. لِمَ لَمْ ثُمتني صغيرًا، فلا أدخل النار؟ ماذا يقول الربُّ؟

فبُهتَ الجبائي: فترك الأشعري مذهبه، واشتغل هو وأتباعه بإبطال ما ذهب إليه المعتزلة، وإثبات ما وردت به السُّنَّة، ومضى عليه الجهاعة، فلذلك سُمُّوا بأهل السنة والجهاعة.

<sup>(</sup>١) مسألة الصلاح والأصلح.

## ردُ أهل السنة:

قالوا: ١- لو وجب عليه الصلاح والأصلح لعباده، لما خلق الكافر الفقير المعذَّب في الدنيا بالفقر، وفي الآخرة بالعذاب الأليم المخلد؛ لأن الأصلح له عدم خلقه، وإن خُلق فالأصلح له إماتته صغيرًا، أو سلب عقله قبل التكليف.

٢ - وقالوا: لو وجب عليه فعل أو ترك، لما كان مختارًا؛ لأن المختار هو الذي إن شاء فعل، وإن شاء ترك(١).

#### تعقيب:

قد وجه إلى رأي المعتزلة كثير من الاعتراضات وهي في جملتها وتفصيلاتها قائمة على أساس أن في إيجاب الصلاح والأصلح على الله تقييدًا لإرادة الله تعالى وتحديدًا للصلاح والأصلح من وجهة نظر إنسانية، ونظرة الإنسان محدودة نسبية.

- كما يوجه إليهم ما نراه في العالم أحيانًا من زلازل وأوبئة وبراكين تهلك الحرث والنسل.

كما يعترض عليهم أيضًا بما يقع لكثير من الناس من أمور لا صلاح لهم فيها، فقد أعطى أقوامًا الصحة فكان سببًا لوقوع المعاصي منهم، وأصاب أقوامًا بالأمراض فسخطوا وكانوا في صحتهم شاكرين وهكذا.

وقد حاول المعتزلة الردعلى هذه الاعتراضات ولم يستطيعوا أن يقدموا إجابة شافية، وكان ذلك سببًا في انشقاق أبي الحسن الأشعري عن المعتزلة كما تقدم.

\* \* \*

<sup>(</sup>١) قال الإمام البيجوري: وأما الآيات الدالة على الوجوب عليه تعالى نحو (وَمَا مِن دَآبَةِ فِي ٱلْأَرْضِ إِلَّا عَلَى ٱللَّهِ رِزْقُهَا)[ هود: ٦] فمحمولة على أن المراد بها الوعد تفضلًا، وكذا الأحاديث الدالة على ذلك.





#### ٦\_القضاءِ والقدر

قَالَ النَّاظِمُ رَحِاللَّهُ:

وواجَبِّ إيهانُنا بالقَلدر \*\* وبالقَضَاكم أَتَى فِي الخَبرِ حكم الإيهان بالقضاء والقدر ومعناه:

القضاء والقدر من الأمور التي يجب الإيهان بها شرعًا، بمعنى أن نعتقد أن كل شيء واقع بقضاء الله وقدره، لأن الإيهان بهما عبارة عن التصديق بعلم الله وإرادته وقدرته، فعلم الله أحاط بكل شيء وحسب علمه كتب كل شيء.

ودليل وجوب الإيهان بالقضاء والقدر: ١ - قوله على حينها سأله جبريل الله ما الإيهان؟ قال: «الإيمان أن تؤمن بالله وملائكته وكتبه ورسله واليوم الآخر، وتؤمن بالقدر خيره وشره»(١).

٢ - وما روي عن علي كرم الله وجهه أنه قال: قال رسول الله علي الله الله علي الله عنه الله عبد عبد حتى يؤمن بأربعة: يشهد أن لا إله إلا الله، وأني رسول الله بعثني بالحق، ويؤمن بالبعث بعد الموت، ويؤمن بالقدر خيره وشره حلوه ومره (٢).

 $\mathbf{r}$  ويقول الله في الحديث القدسي: «من لم يرض بقضائي ويصبر على بلوائي فليطلب ربًّا سواى $\mathbf{r}$ .

فجعل الإيهان والرضا بالقضاء والقدر خيره وشره قرينًا للإيهان بالله وملائكته ... إلخ، فمن كفر بشيء من هذا رُدَّ عليه إيهانه بالباقي، لأن الإيهان وحدة لا تتجزأ.

<sup>(</sup>٣) أخرجه الطبراني في المعجم الكبير والبيهقي في الشُّعب.



<sup>(</sup>١) متفق عليه.

<sup>(</sup>٢) أخرجه الترمذي بنحوه مختصرًا وليس فيه: «خيره وشره حلوه ومره»، وصححه الحاكم.

#### تعريف القضاء والقدر:

ورد لفظ القدر في اللغة على معان: القضاء والحكم، ومبلغ الشيء، والطاقة، والتضييق.

فيدور معناه في اللغة حول بيان كمية الشيء ومقداره.

القضاء: الحكم، والصنع، والحتم، والبيان، والتقدير، والإخبار، والأمر، والإزالة، وقضى: مات، وقضى عليه: قتله، وقضى وطره: أتمه وبلغه.

وترجع معاني القضاء في اللغة إلى معنى انقطاع الشيء وتمامه.

## وقد انقسم أهل السنة في تعريف القضاء والقدر إلى قسمين:

# (أ) الأشاعرة:

يقولون: إن القضاء هو إرادة الله أزلًا المتعلقة بجميع الأشياء خيرها وشرها على ما هي عليه فيها لا يزال \_ أي: الواقع الحاضر \_ ولا فرق في ذلك بين أفعال العباد وغيرها. فهو من صفات الذات.

أما القدر: فهو إنجاز قضاء الله وإخراجه إلى حيز الوجود، أي: إيجاد الأشياء على قدر مخصوص ووجه معين، فهو تعلق القدرة الحادثة، فهو من صفات الفعل فالقضاء عندهم قديم، والقدر حادث.

#### (ب) الماتريدية:

يعرفون القضاء بأنه: إيجاد الله الأشياء مع زيادة الإحكام والإتقان فهو صفة فعل، فالقضاء راجع إلى قدرة الله، والقضاء عندهم حادث والقدر قديم.

ويعرفون القدر بأنه: تحديد الله أزلًا كل مخلوق بحدِّه الذي يوجد عليه من حسن وقبح ونفع وخير، فهو راجع إلى علم الله.

والخلاصة: أن القضاء والقدر لكل منها معنى مستقل.

فالقدر معناه: علم الله تعالى ما تكون عليه المخلوقات في المستقبل، فهو راجع لصفة العلم.

والقضاء معناه: إيجاد الله تعالى الأشياء حسب علمه وإرادته، فهو راجع إلى صفة القدرة وبعض العلماء عرّف كلَّا منهما بتعريف الآخر، ولا ضرر فمرجع القضاء والقدر إذن إلى العلم والإرادة والقدرة.

## آراء الفرق في القضاء والقدر:

1- القدرية الأولى (۱): هم أصحاب معبد الجهني البصري أول من أثار الكلام في هذا الموضوع، وزعم أن الله تعالى لم يقدر الأمور أزلًا، وأن علم الله لم يسبق وجود الأشياء وقال هذه المقالة الشنيعة: إن الأمر أُنْفُ، أي: يَسْتَأْنِفُ اللهُ عِلْمَ الأشياء عند حدوثها.

- وهو قول باطل، لأنه ينسب إلى الله سبحانه الجهل بالأشياء قبل حدوثها، وأن أفعالَه ليست عن علم ولا تدبير سابق؛ تعالى الله عن ذلك علوًّا كبيرًا.

حكمهم: هؤلاء كفار بلا خلاف.

دليل ذلك:

كلام ابن عمر على حين سأله يحيى بن يعمر فقال: يا أبا عبد الرحمن إنه قد ظهر قِبَلنا أُناس يقرؤون القرآن ويتفقرون العلم، وذكر من شأنهم، وأنهم يزعمون أن لا قدر، وأن الأمر أُنُفٌ.

<sup>(</sup>١) لقبوا بالقدرية؛ لخوضهم في القدر حيث بالغوا في نفيه.

فقال: إذا لقيت أولئك فأخبرهم أني بريء منهم وأنهم بُرآء مني، والذي يحلف به عبد الله بن عمر لو أن لأحدهم مثل أحد ذهبًا فأنفقه ما قبل الله منه حتى يؤمن بالقدر... إلخ(١).

وقد انقرض أشياع هذا المذهب ولم يبق أحد من أهل القبلة عليه.

٢- المعتزلة: وقد نشأت بعد الفرقة السابقة فرقة أخرى اشتهروا باسم القدرية الثانية، ولكنهم أقل غلوًا من سلفهم، وهؤلاء هم المعتزلة الذين اعترفوا بالعلم (٢). قالوا: إنه سبحانه قدر الأشياء كلها أزلًا أي: أحاط علمًا بها سيقع منها وما لا يقع، سواء منها ما كان من أفعاله سبحانه أو من أفعال العباد خيرها وشرها، إلا أن أفعال الإنسان الاختيارية مخلوقة للعبد بقدرة أو دعها الله فيه وواقعة بإرادته واختياره، وإلا لما كان هناك معنى للتكليف والثواب والعقاب.

فالعبد عندهم هو الفاعل للخير والشر والطاعة والمعصية، وهو المجازى على فعله والله أقدره على ذلك كله.

ويقولون: إن هذا لا يتعارض مع الاعتقاد بأن الله خالق كل شيء ما دام العبد وقدرته مخلوقين لله عز وجل.

٣ـ ويقابل هذا المذهب الجبرية القائلون: إن الله تعالى كما قدر أعمال العباد في
 علمه أرادها بمشيئته وأنفذها بقدرته تعالى وحده.

<sup>(</sup>١) رواه الخمسة إلا البخاري.

<sup>(</sup>٢) أي: إنهم قالوا بأن الله تعالى عالم بأفعال العباد قبل وقوعها.

واشتهر عنهم أن قدرة العباد وإرادتهم معطلة أو مسلوبة، والعبد مجبور وليس له من الأمر شيء.

- وقد اتفق جميع المتكلمين على وجوب الإيهان بالقدر خيره وشره، حلوه ومره، والرضا بالقضاء، ودليل الوجوب سمعي وهو ما مر من نصوص، وكذلك عقلي لأن القضاء والقدر يرجعان لصفات الله التي ثبتت بالدليل العقلى، ولكن كل فريق فَسَرَ الرضا والإيهان بها يتناسب مع مذهبه ورأيه.

فالجبرية يقولون: يجب الإيمان بأن الله سبحانه أراد جميع الأشياء والأفعال، وأخرجها إلى حيز الوجود، وليس لغيره فعل ولا تصرف، وإلا لكان شريكًا له؛ وعلينا أن نرضى بهذه التصرفات من غير تفكير فيها.

وأهل السنة يقولون: يجب الإيهان بأن الله علم وأراد جميع الموجودات وقضى بها، ثم تعلقت قدرته سبحانه بها فأوجدتها على ذلك القدر المحكم، وليس للإنسان فيها إلا الكسب الذي به يثاب وعليه يعاقب.

# وجوب الرضا بالقضاء والقدر(١):

واعلم أن الإيهان بالقضاء والقدر يستلزم الرضا بهما فيجب الرضا بالقضاء والقدر فهناك فرق بين القضاء والقدر وبين المقضي والمُقدَّر، فإذا حكم القاضي على الجاني بالسجن فحكمه هو القضاء، وتنفيذ الحكم بإدخاله السجن هو المقضي، فالقضاء والقدر من الله، ويجب الرضا بهما دون المقضي والمقدر، ففيهما ما يجب الرضا به كالإيهان والطاعة، وما لا يجب الإيهان به كالكفر والمعاصي.

<sup>(</sup>١) قال الإمام النووي في شرح مسلم: (وفي هذه الأحاديث النهي عن ترك العمل والاتكال على ما سبق به القدر، بل تجب الأعمال والتكاليف التي ورد الشرع بها وكل ميسر لما خلق له، لا يقدر على غيره، ومن كان من أهل السعادة يسره الله لعمل السعادة، ومن كان من أهل الشقاوة يسره الله لعملهم كما قال، وكما صرحت به هذه الأحاديث).

#### استشكال ورد:

استشكل: بأنه يلزم على ذلك الرضا بالكفر والمعاصي؛ لأن الله قضى بهما وقدرهما على الشخص مع أن الرضا بالكفر كفر، وبالمعاصي معصية؟!

قال السعد: " إن الكفر والمعاصي مقضيٌّ ومقدر لا قضاء وقدر، والواجب الرضابه إنها هو القضاء والقدر لا المقضى والمقدر "فهناك فرق.

وقال الخيالي: إن الكفر والمعاصي لهما جهتان جهة كونهما مقضيين ومقدرين لله، وجهة كونهما مكتسبين للعبد، فيجب الرضا بهما من الجهة الأولى لا من الثانية.

## هل يجوز الاحتجاج بالقضاء والقدر؟

لا يجوز الاحتجاج بالقضاء والقدر قبل الوقوع توصلًا إليه، بأن قال شخص: (قدر الله عليّ الزنا) مثلًا، وغرضه بذلك التوصل إلى الوقوع في الزنا، أو بعد الوقوع تخلصًا من جزائه، بأن وقع في الزنا مثلًا وقال: قدر الله عليّ ذلك، وغرضه به التخلص من الحد.

وأما الاحتجاج به بعد الوقوع لدفع اللوم فقط فلا بأس به، ففي الحديث: «أن روح آدم التقت مع روح موسى الله فقال موسى لآدم: أنت أبو البشر الذي كنت سببًا لإخراج أولادك من الجنة بأكلك من الشجرة، فقال آدمُ: ياموسى فأنت الذي اصطفاك الله بكلامه، وخطلك التوراة بيده تلومني على أمر قد قدره الله على قبل أن يخلقني بأربعين ألف سنة؟ قال النبي على قدره الله على قبل أن يخلقني بأربعين ألف سنة؟ قال النبي على قدره الله على قبل أن يخلقني بأربعين ألف سنة؟ قال النبي على قدره الله على قبل أن يخلقني بأربعين ألف سنة؟

<sup>(</sup>١) أي: غلبه بالحجة.

<sup>(</sup>٢) متفق عليه.

ولذلك لم يقبل الله الاحتجاج من الكافرين بمشيئته وقضائه: ﴿ سَيَقُولُ اللَّهِ مَا أَشْرَكُوا لَوْ شَآءَ اللَّهُ مَا أَشْرَكُ نَا وَلا وَلا حَرَّمْنا مِن شَيْءٍ كَذَاكِ كَذَب اللَّهِ اللَّهِ مَن عِلْمِ فَتُخْرِجُوهُ لَناً إِن تَنْبِعُونَ إِلَّا الظّنَ مِن قَبْلِهِ مَ حَتَى ذَا قُوا بَأَسَنا قُلُ هَلْ عِندَكُم مِن عِلْمِ فَتُخْرِجُوهُ لَنا أَإِن تَنْبِعُونَ إِلَّا الظّنَ وَإِنْ أَنتُمْ إِلَّا تَغَرُصُونَ ﴿ اللَّهِ الْحُبُمَةُ الْبَالِعَةُ فَلَوْ شَآءَ لَهَدَى كُمْ أَجْمَعِينَ ﴾ (١)،

﴿ وَقَالَ ٱلَّذِينَ أَشْرَكُواْ لَوْ شَاءَ ٱللَّهُ مَا عَبَدْنَا مِن دُونِ هِ عِن شَيْءٍ نَحَنُ وَلَآ ءَابَآؤُنَا وَلَا حَرَّمَنَا مِن دُونِهِ مِن شَيْءٍ كَذَالِكَ فَعَلَ ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ فَهَلَ عَلَى ٱلرُّسُلِ إِلَّا ٱلْبَكِغُ الشَّيْنِ فَهَا مِن دُونِهِ مِن شَيْءٍ كَذَالِكَ فَعَلَ ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ فَهَلَ عَلَى ٱلرُّسُلِ إِلَّا ٱلْبَكِغُ ٱلْمُينِينُ ﴾ (١)، ﴿ وَقَالُواْ لَوْ شَاءَ ٱلرَّمْنُ مَا عَبَدْنَهُمْ مَّا لَهُم بِذَالِكَ مِنْ عِلْمِ إِنْ هُمْ إِلَّا يَخُرُصُونَ ﴾ (١).

ولنا أن نقول: إن الكافر يستطيع أن يؤمن، وإن العاصي يستطيع أن يطيع ويستجيب لأمر الله، قال تعالى: ﴿ فَامِنُواْ بِٱللَّهِ وَرَسُولِهِ عَوَالنُّورِ ٱلَّذِي آَنزَلْنا ﴾ (١٠).

ولو لم يكن مستطيعًا؛ لكان التكليف بم لا يطاق، والله سبحانه يقول: ﴿ لَا يُكُلِّفُ ٱللهُ نَفْسًا إِلَّا وُسْعَهَا ﴾(٥).

<sup>(</sup>١) سورة الأنعام. الآيتان: ١٤٩،١٤٨.

<sup>(</sup>٢) سورة النحل الآية: ٣٥.

<sup>(</sup>٣) سورة الزخرف. الآية: ٢٠.

<sup>(</sup>٤) سورة التغابن. الآية: ٨.

<sup>(</sup>٥) سورة البقرة. الآية: ٢٨٦.

- ويجب استلهام القضاء والقدر لتخفيف المصاب من الشدائد، وتخفيف البطر والكبر عند الرخاء، قال تعالى: ﴿ مَاۤ أَصَابَ مِن مُّصِيبَةٍ فِي ٱلْأَرْضِ وَلَا فِي البطر والكبر عند الرخاء، قال تعالى: ﴿ مَاۤ أَصَابَ مِن مُّصِيبَةٍ فِي ٱلْأَرْضِ وَلَا فِي اللّهِ يَسِيرُ اللّهُ اللّهِ يَسِيرُ اللّهُ لَا يُحِبُ كُلّ اللّهُ لَا يُحِبُ كُلّ اللّهُ لَا يُحِبُ كُلّ اللّهُ لَا يُحِبُ كُلّ مَا فَاتَكُمُ وَلَا تَفْرَحُواْ بِمَآ ءَاتَكَ مُ وَاللّهُ لَا يُحِبُ كُلّ مُغْتَالِ فَخُورٍ ﴾ (١).

<sup>(</sup>١) سورة الحديد. الآيتان: ٢٢، ٢٣.

# آراء الفرق في القضاء والقدر

# المعتزلة (القدرية الثانية)

قالوا: الله قدر الأشياء أزلًا وأحياط علمًا بكل شيء إلا أن أفعال الإنسان الاختيارية مخلوقة للعبد بقدرة أودعها الله فيه

#### أهل السنة

يؤمنون بأن الله علم وأراد جميع الموجودات وقضى بها وأوجدها على ذلك القدر المحكم وليسس للإنسان فيها إلا الكسب

# القدرية الأولى

قالوا: علم الله لم يسبق وجود الأشياء، وإن الأمر أنف

# الجبرية

قالوا: الله قدر أفعال العباد في علمه بمشيئته وأنفذها بقدرته وإرادة العبادة معطلة مسلوبة

#### المناقشة والتدريبات

س١: أ)ما حكم الإيهان بالقضاء والقدر؟ وكيف يكون؟ مع التعليل.

ب) ما المراد بكل من (القضاء - القدر) عند الأشاعرة ؟

ج) (القول بوجوب الرضا بالقضاء والقدر يلزم منه الرضا بالكفر والمعاصي) فند العبارة السابقة.

# س٢: أ) ناقش العبارات الآتية:

١- يجب استلهام القضاء والقدر لتخفيف المصاب من الشدائد.

٢- (إن الأمر أنف).

٣- هناك فرق بين القضاء والقدر وبين المقضى والمقدر.

ب) تخير الإجابة الصحيحة مما بين القوسين فيها يلى:

١- أول من أثار الكلام في القضاء والقدر هم أصحاب

(الأشعري - معبد الجهني - أبو على الجبائي).

٢ - القائل بأن أفعال الإنسان الاختيارية مخلوقة للعبد بقوة أودعها الله فيه
 هم القدرية

٣- القائل بأنه ليس لغير الله فعل هم (المعتزلة - أهل السنة - الجبرية).

## ٧. رؤية الله تعالى

قال الناظم رَعُمُ اللَّهُ:

ومنه أن يُنظَرَ بالأبصارِ \*\* لكن بلا كيفٍ ولا انحصارِ للمؤمنين إذ بجائزْ عُلِّقَتْ \*\* هذا وللمختارِ دنيا ثبتتْ

المقصود بالرؤية: هو انكشاف المرئي انكشافًا تامًّا، والآلة التي تقع بها حاسة البصر التي أودعها الله في الكائنات الحية.

# الكلام في رؤية العباد ربهم ينتظم ثلاثة أمور:

الأول: هل هي مما يُجَوِّزُهُ العقل.

الثاني: هل في السمع ما يدل على جوازها.

الثالث: هل السمع يجوِّز وقوعها في الدنيا؟ أو هل ما ورد فيه إن دل على الجواز خاص بالآخرة؟

أما عن الأول من هذه الأمور:

فقد ذهب المعتزلة إلى أن العقل لا يُجَوِّز رؤية العباد ربهم، بل العقل يحكم بامتناع هذه الرؤية.

وأجمع الأئمة من أهل السنة على أن رؤية العباد ربهم مما يجوزه العقل.

وأما عن الأمر الثاني: فقد استدل المعتزلة على رأيهم هذا بأدلة عقلية ونقلية.

## أما دليلهم العقلى فمفاده:

أن الرؤية تحتاج إلى مسافة وجهة ومقابلة بين الرائي والمرئي ويلزم من ذلك أن يكون المرئي جوهرًا أو عرضًا، وأنه في جهة، وأنه يشغل حيزًا من الفراغ ... إلخ، وهذا كله مستحيل بالنسبة لله الذي ليس كمثله شيء، فاستحال ما أدى إليه وهو جواز الرؤية.

# وأدلتهم النقلية هي:

١- قول الله تعالى: ﴿ لَا تُدْرِكُهُ ٱلْأَبْصَدُو وَهُوَ يُدْرِكُ ٱلْأَبْصَدَ ﴾ (١) فإدراك البصر إذا كان هو الرؤية فقد نفاه الله عنه؛ لأنه نقص في حقه. وإذا كان لازم الرؤية فنفي اللازم نفي للملزوم، فنفي الإدراك نفي للرؤية كذلك، وقد نفى الله رؤية الأبصار له لأنها نقص، فإثباتها يكون مستحيلًا عليه.

٢ - ويستدلون كذلك بقول السيدة عائشة هي: «من قال إن محمدًا رأى ربه فقد أعظم على الله الفرية» (٢). ولو لم تكن الرؤية مستحيلة بالنسبة إلى الله لما جعلتها فرية عظيمة.

وقالوا: إنَّ الآيات والأحاديث التي يدل ظاهرها على جواز الرؤية يجب صرفها عن هذا الظاهر وتأويلها بها لا يتعارض مع الدليل العقلي والنقلي، وذلك بتقدير مضاف، وهو الرحمة أو النعمة في مثل قول الله ﴿إِلَى رَبِّهَا نَظِرَةٌ ﴾ (٣) أي: إلى نعمة أو رحمة ربها، وكذلك ﴿ كَلَا إِنَهُمْ عَن رَبِّهِمْ يَوْمَ بِذِ لَمَحْجُوبُونَ ﴾ (١) أي: عن نعمة أو رحمة ربها،

أما أهل السنة فقد استدلوا على جواز رؤية الله تبارك وتعالى بالعقل والنقل. ودليلهم العقلي: أن الله موجود، وكل موجود يجوز أن يُرى، فالله يجوز أن يُرى، ودليلهم النقلي: أن في السمع كثيرًا من الآيات الكريمة والأحاديث الصحيحة التى تدل صراحة على جواز رؤية المؤمنين رجم، منها:

<sup>(</sup>١) سورة الأنعام . الآية: ١٠٣.

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم.

<sup>(</sup>٣) سورة القيامة . الآية: ٢٣.

<sup>(</sup>٤) سورة المطففين . الآية: ١٥.

١ يقول سبحانه في حق المؤمنين يوم القيامة: ﴿ وُجُوهُ يَوْمَ إِذِ نَاضِرَةٌ ١ إِلَى رَبِّهَا نَاظِرَةٌ ﴾(١)، وهذا نص في تكريم المؤمنين يوم القيامة بالنظر إلى رجم.

وحمل "النظر" على الانتظار (٢) و (إلى) على أنها اسم مفرد «آلاء» بمعنى النَّعَم؛ والمعنى: ينتظرون آلاء ربهم - كما يقول الجبَّائي - بعيد عن أسلوب القرآن البليغ.

وهذه الآية تفسر قول الله تعالى: ﴿ عَلَى ٱلْأَرَآبِكِ يَنظُرُونَ ﴾ (٣) أي: ينظرون وجه ربهم، كما تفسر قوله سبحانه: ﴿ لِّلَّذِينَ أَحْسَنُوا ٱلْحُسِّنَى وَزِيَادَهُ ﴾ (١) فالزيادة هي الرؤية كما قال ذلك جمهور المفسرين.

٢ - وقد أثبتت السنة الرؤية في الآخرة بها لا يقبل الشك، كقوله على: «إنكم سترون ربكم كما ترون القمر ليلة البدر »(٥) أي: الرؤية ستكون واضحة كرؤية القمر ليلة البدر.

ولا داعى لتأويل هذه النصوص الصريحة وصرفها عن ظاهرها بتقدير مضاف أو ما شابه ذلك؛ لأن حمل الأسلوب على الحقيقة أولى من حمله على المجاز ما دامت الحقيقة محنة.

<sup>(</sup>١) سورة القيامة . الآيتان: ٢٣،٢٢.

<sup>(</sup>٢) ذكر الإمام الأشعري أنه: لا يجوز أن يكون معنى النظر: الانتطار؛ لأن النظر إذا ذُكر مع ذِكر الوجه فمعناه: نظر العينين اللتين في الوجه، كما إذا ذكر أهل اللسان نظر القلب، فقالوا: انظر في هذا الأمر بقلبك، لم يكن معناه: نظر العينين؛ ولذا إذا ذكر النظر مع الوجه لم يكن معناه: الانتظار الذي بالقلب.

<sup>(</sup>٣) سورة المطففين. الآية: ٢٣.

<sup>(</sup>٤) سورة يونس . الآية: ٢٦.

<sup>(</sup>٥) متفق عليه.

٣- يقول الله حكاية عن كليمه موسى هذا ﴿ قَالَ رَبِّ أَرِنِي آنظُرُ إِلَيْكُ قَالَ رَبِّ أَرِنِي آنظُرُ إِلَى ٱلْجَبَلِ فَإِنِ ٱسْتَقَرَّ مَكَانَهُ فَسَوْفَ تَرَينِي ﴾ (١) قال لَن تَرَينِي وَلَكِنِ ٱنظُرُ إِلَى ٱلْجَبَلِ فَإِنِ ٱسْتَقَرَّ مَكَانَهُ فَسَوْفَ تَرَينِي ﴾ (١) .. فقد سأل موسى هذا ربه الرؤية، ولو كانت الرؤية مستحيلة لما سألها هذا و الجائز والمستحيل في حق الله، وسؤاله المستحيل لا يكون إلا عن غفلة أو جهل، وكلاهما مستحيل على الأنبياء ولا يجوز أن نقول: إنها سألها ليبين لقومه أنها مستحيلة ـ كها يقول المعتزلة ـ فإنه يكفى أن يخبر قومه باستحالتها، ثم إنه عند السؤال لم يكن معه

أحد من قومه ليشهد هذا، فقد كان على الله يال النفسه؛ لأنه يريد أن ينال

منزلة المشاهدة بعد أن نال منزلة المكالمة، والمشاهدة أعلى منازل الإدراك.

- ونستطيع أن نأخذ من الآية دليلًا آخر على جواز الرؤية؛ فإن الله سبحانه علق الرؤية على أمر جائز وهو استقرار الجبل، وكأن الله يقول لموسى على: إنك لن تقوى على المشاهدة ولن تتحمل هذا التجلي، وسأجري أمامك تجربة على الجبل وهو أقوى منك وأكثر تحملًا، فإن تحمل الرؤية واستقر أمام التجلي الأعظم، كان من المكن أن تُجابَ إلى طلبك، وأن تَنال هذه الأمنية، وقد أُجْرِيت التجربة فعلًا.

وتجلى الله تعالى للجبل فاهتز ولم يقدر على مشاهدة الجلال والعظمة وأصبح دكًا، وخرَّ موسى هي الله من هول ما أصاب الجبل ـ صعقًا، فها كان يصنع موسى هي لو أن التجلي كان له؟!

ولا معنى لقول المعتزلة هنا: إن الرؤية علقت على أمر مستحيل وهو استقرار الجبل حال تحركه، فمن أين لنا هذا القيد وليس هناك ما يدعو ولا ما

<sup>(</sup>١) سورة الأعراف . الآية: ١٤٣.

#### الرد على المعتزلة:

١ - ما تمسك به المعتزلة في قوله تعالى: ﴿ لَا تُدْرِكُ هُ ٱلْأَبْصَارُ وَهُوَ يُدْرِكُ الْأَبْصَارُ وَهُوَ يُدْرِكُ الْأَبْصَارُ وَهُوَ ٱللَّطِيفُ ٱلْخَبِيرُ ﴾(١) فهو حجة لنا لا علينا.

لأن الإدراك معناه الإحاطة الشاملة ومعرفة الدقائق، لا مطلق الرؤية، ونحن لا نقول به، لأن الإدراك بمعنى الإحاطة مستحيل بالنسبة إليه سبحانه، وهو المنفي في الآية.

٢ وأما دليلهم العقلي وهو أن الرؤية تحتاج إلى مسافة وجهة ... إلخ، فقد هملهم على ذلك قياسهم الغائب على الشاهد، فهذه كلها شروط عادية أودعها الله في الكائنات، وجعل رؤية الأحياء مشروطة بها.

وكان من الممكن أن يودع في الكائنات شروطًا أخرى، وأن يجعل الرؤية بغير شروط أصلًا، فكل ذلك مقدور له سبحانه.

فرؤية الله إذن لا تخضع لهذه القوانين الطبيعية، من الحيز والمكان والجهة، بل يمكن أن تكون بغير كيف ولا انحصار؛ بأن يخلق الله قوة في الرائي يرى ذاته سبحانه من غبر حدود ولا انحصار.

## هل الخلاف لفظي أو حقيقي؟

والحق أن رأي المعتزلة هنا ضعيف، وأن أدلتهم منقوضة، ولو نظروا إلى الموضوع من نفس الزاوية التي نظر إليه منها أهل السنة لوافقوهم على الجواز، وذلك بأن لا يُحَكِّمُوا القوانينَ العادية التي تَجري في هذه الدنيا، فلا يَقِيسوا الغائب (١) سورة الأنعام الآية: ١٠٣.

على الشاهد، وهذا يرجح أن الخلاف لفظي.

وقيل: إن الخلاف حقيقي؛ لأنه منصب على جواز الرؤية بالإبصار وعدم الجواز.

# وأما عن الأمر الثالث ( وقوع الرؤية في الدنيا) فنقول:

لم يثبت وقوع الرؤية في الدنيا لأحد من الأنبياء والمرسلين السابقين على نبينا على المناعظية.

أما ثبوتها لنبينا على في أثناء المعراج فقد اختلف فيه الصحابة كا

۱ – فمنهم من أثبته كابن عباس الله الذي روى عنه أنه الله و رأى ربه بعينه (۱)، وفي رواية أخرى أنه رآه بقلبه (۲)، والأولى أشهر، ويقول الله اختص موسى بالكلام، وإبراهيم بالخلة، ومحمدًا بالرؤية (۳).

وحُجَّةُ ابن عباس فَ في ذلك قول الله: ﴿ مَا كَذَبَ ٱلْفُؤَادُ مَا رَأَى ﴿ ثَا وَإِعادة الضَّائِرِ فِي قوله تعالى: ﴿ ثُمَّ دَنَا فَلَدَكَ ﴾ (٥). إليه سبحانه، كما يفسر ذلك حديث أنس الذي أخرجه البخاري وفيه يقول: ثم دنا رب العزة فتدلى، حتى كان قاب قوسين أو أدنى فأوحى إليه فيما أوحى خمسين صلاة.

٢- أما عائشة و فكانت ترى أنه و له الله الم يركز ربه في الدنيا. وكانت تقول: من زعم أن محمدًا رأى ربه فقد أعظم على الله الفرْية (١٠).

وكانت تستدل على رأيها بقوله سبحانه: ﴿ لَا تُدْرِكُ مُ ٱلْأَبْصَنْرُ وَهُوَ يُدْرِكُ الْأَبْصَنْرُ ﴾ وتصرف قوله: ﴿ مَا كَذَبَ ٱلْفُؤَادُ مَا رَأَىٰ ﴾ (١) إلى رؤية جبريل ﷺ.

<sup>(</sup>١) أخرجه الدارقطني والبيهقي.

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم.

<sup>(</sup>٣) أخرجه الدار قطني.

<sup>(</sup>٤) سورة النجم . الآية: ١١.

<sup>(</sup>٥) سورة النجم . الآية: ٨.

<sup>(</sup>٦) أخرجه مسلم في كتاب الإيمان.

<sup>(</sup>٧) سورة الأنعام . الآية: ١٠٣.

<sup>(</sup>٨) سورة النجم . الآية: ١١.

- وقد قال العلماء بشأن ما ذكرته السيدة عائشة كك:
- ١- إن المعراج حدث والرسول في مكة وعائشة كانت صغيرة. وقال مَعْمَر بن راشد: «ما عائشة عندنا بأعلم من ابن عباس».
- ولما سئل أحمد بن حنبل: بأي شيء تدفع قول عائشة ﴿ قَالَ: بقول النبي ﴿ وَلَا لَنْ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ اللَّهُ اللّ
- ٢ السيدة عائشة على تنفي، وابن عباس يُثبت، والمُثبِتُ مُقَدَّمٌ على النافي.
   وقد صحت الروايات عن ابن عباس بإثباتها.
- ٣ـ السيدة عائشة لم تَنْفِ الرؤية بحديث سمعته من الرسول، ولو كان عندها
   حديث لذكرته.
- ٤- اعتمدت على قوله تعالى: ﴿ لَا تُدْرِكُهُ ٱلْأَبْصَـٰرُ ﴾ ونفي الإدراك لا يدل على نفي الرؤية، فقد تحدث دون إحاطة.
- ٥ استدلت على بقوله: ﴿ وَمَا كَانَ لِبَشَرٍ أَن يُكَلِّمَهُ ٱللهُ ﴾ (١) لكن يجوز أن تحدث الرؤية من غير كلام.
- وقد تابع ابنَ عباس على في رأيه كثيرٌ من الصحابة، كما تابع عائشةَ الله آخرون.

وتوقف سعيد بن جبير ومن تابعه عن القطع بأحد الرأيين فقال: لا أقول رآه أو لم يره؛ لأنه خشي أن يقطع في أمر غيبي لم يرد فيه نص صريح، وهذا هو الحق.

كما يقول القاضي عياض: إن رؤيته تعالى في الدنيا جائزة عقلًا، وليس في العقل ما يحيلها .. وليس في الآيات نص في المنع، وأما وقوعها لنبينا عليه والقول بأنه رآه بعينه فليس فيه دليل قاطع ولا نص.

<sup>(</sup>١) سورة الشورى . الآية: ١٥.

## وقوع الرؤية للأولياء في الدنيا:

اختلف في وقوع الرؤية للأولياء في الدنيا على قولين للأشعري: أرجحها: المنع.

- ومن ادعاها غيره في الدنيا يقظة: فهو ضال بإجماع العلماء.

- قال العلامة القونوي: فإن صح عن أحد من المعتبرين وقوع ذلك أمكن تأويله؛ وذلك أن غلبات الأحوال تجعل الغائب كالشاهد حتى إذا كثر اشتغال السر بشيء صار كأنه حاضر بين يديه، كما هو معلوم بالوجدان لكل أحد. وعلى هذا يحمل ما وقع في كلام ابن الفارض.

وهذا كله في رؤيته تعالى يقظة.

#### وأما رؤيته تعالى منامًا:

فنُقل عن القاضي عياض:

أنه لا نزاع في وقوعها وصحتها، فإن الشيطان لا يتمثل به تعالى كالأنبياء عليهم السلام إذ هي انكشاف ومشاهدة بالقلب لا بالعين، وقد وقعت الرؤية بهذه الصورة لكثير من الصالحين، ولكنهم لم يستطيعوا التعبير عما شاهدوه، وإنها وقع في قلوبهم أنهم رأوا الله.

والحاصل: أن رؤية الله تعالى ممكنة عقلًا وواقعة شرعًا.

وأن المؤمنين سيرون ربهم يوم القيامة.

وأن رؤيته تعالى في الدنيا لم تقع إلا لنبينا محمد ﷺ.

وأن رؤيته تعالى منامًا أمر جائز وواقع.

## وقوع الرؤية في الآخرة:

أما تحقق الرؤية في الآخرة وثبوتها للمؤمن في الجنة، فقد ثبت بها لا يدع مجالًا للشك، فقد قال سبحانه: ﴿ وَجُوهُ يَوْمَ بِذِ نَاضِرَةُ ﴿ اللهِ اللهِ مَنَا نَاظِرَةٌ ﴾ (١)، وقال: ﴿ عَلَى الْأَرْآبِكِ يَنظُرُونَ ﴾ (١).

وجاءت السنة لتبين القرآن الكريم، فقد أخرج مسلم عن صهيب عن النبي على أنه قال: «إذا دخل أهل الجنة الجنة قال الله تبارك وتعالى تريدون شيئًا أزيدكم؟ فيقولون: ألم تبيض وجوهنا؟ ألم تدخلنا الجنة وتنجنا من النار؟ قال: فيكشف الحجاب فها أعطوا شيئًا أحب إليهم من النظر إلى ربهم عز وجل»، وفي رواية ثم تلا: ﴿لِلّذِينَ أَحْسَنُوا الْمُسْنَى وَزِيادَهُ ﴾ (٣).

وقال ﷺ: «إنكم سترون ربكم كما ترون القمر ليلة البدر»(٤)، وهذا صريح في وقوع الرؤية في الجنة.

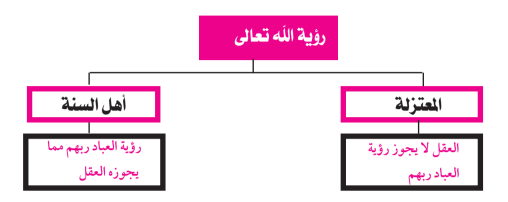
\* \* \*

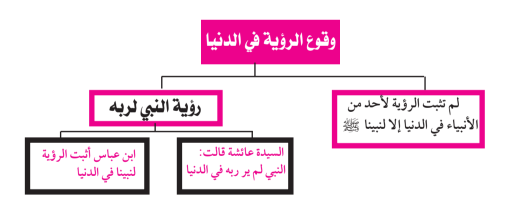
<sup>(</sup>١) سورة القيامة . الآيتان: ٢٣،٢٢.

<sup>(</sup>٢) سورة المطففين. الآية: ٢٣.

<sup>(</sup>٣) سورة يونس . الآية: ٢٦.

<sup>(</sup>٤) متفق عليه.





### المناقشة والتدريبات

س١ أ) ما المقصود بالرؤية؟ وما حكم رؤية العباد ربَّهم؟

ب) ذهب المعتزلة إلى أن العقل لا يُجوِّز رؤية العباد رجم فها دليلهم العقلى على ذلك؟ وبم ترد عليه ؟

س ٢ أ) ضع علامة ( $\forall$ ) أمام العبارة الصحيحة وعلامة ( $\times$ ) أمام العبارة الخطأ مع تصويب الخطأ ، والتعليل للصواب إن وجد.

۱ - لم يثبت وقوع الرؤية في الدنيا لأحد من الأنبياء والمرسلين السابقين إلا لنبينا صلى الله عليه وسلم ( )

٢- أثبتت السيدة عائشة أن النبي صلى الله عليه وسلم رأى ربه في

الدنيا ( )

٣- يرى أهل السنة أن رؤية الله تعالى مستحيلة في الدنيا والآخرة
 ( )

٤ - رؤية الله تعالى تخضع للقوانين الطبيعية ()

٥ - رؤية الله منامًا غير ممكنة عقلًا

ب) اذكر الآراء في وقوع الرؤية في الدنيا إجمالًا مبيِّنًا من توقف عن ذلك.

# س٣: تخير الإجابة الصحيحة مما بين القوسين فيها يلى:

١ رؤية الله منامًا أمر

(جائز غير واقع - مستحيل عقلًا - جائز وواقع).

٢- من قال بأن الزيادة في قول في للَّذِينَ أَحْسَنُوا ٱلْحُسُنَى وَزِيادَةً ﴾ هي الرؤية هم (المعتزلة - جمهور المفسرين - جمهور المتكلمين).

٣- من توقف في وقوع الرؤية في الدنيا هو

(ابن عباس - عائشة - سعيد بن جبير).

# س ٤ أ) من القائل:

١ - من زعم أن محمدًا رأى ربه فقد أعظم على الله الفرية.

٢- رؤية العباد رجهم مما يجوزه العقل.

٣- اختص الله موسى بالكلام وإبراهيم بالخلة و محمدًا بالرؤية.

٤- الآيات والأحاديث التي يدل ظاهرها على جواز الرؤية يجب
 صرفها وتأويلها.

ه - لا يجوز أن يكون معنى النظر في قوله: ﴿إِلَىٰ رَبِّهَا نَاظِرَ ۗ ﴾ الانتظار.

# ب) علل أو دلل لما يأتي:

١- تحقق الرؤية للمؤمنين في الجنة.

٢- لا نزاع في وقوع رؤية الله منامًا.

٣- توقف سعيد بن جبير عن القطع بآراء من قال أو نفى الرؤية في الدنيا.

#### ٨\_ النبوات

قَالَ النَّاظِمُ عِظْلَقَهُ:

وَمِنْهُ إِرْسَالُ جَمِيعِ الرُّسْلِ \*\* فلاوجُوبَ بَلْ بِمَحْضِ الْفَضْلِ لَكِنْ بِذَا إِيمَانُنَا قَدْ وَجَبَا \*\* فَدَعْ هَوى قَومٍ بِهم قَدْ لَعِبَا حاجة البشر إلى الرسالة:

اقتضت حكمة الله تعالى أن يكون من مخلوقاته الإنسان الذي يجمع بين العقل والشهوة، كما اقتضت حكمته أن يُكَلَّفَ الإنسان بعبادته، وبعمارة الكون، وأن يَعِدَ الخيِّرَ الصالح بالثواب، ويتوعَّد المسيء الطَّالح بالعقاب، وعَقْلُ الإنسان لا يستطيع وحده أن يدرك الخير من الشر، ولا أن يعرف ما وراء هذا الكون من أمور الغيب، ولا سبيل إلى ذلك إلا بواسطة الرسل الذين يبلِّغون عن الله، ويبينون الخير من الشر، والحسن من القبيح، فيما يتعلق بأمري الدنيا والآخرة؛ حتى تنقطع حجتهم يوم القيامة.

ولا يستطيع الإنسانُ أن يعيش وحده، ولا أن يصنعَ كلَّ ما يحتاجه في معاشه، بل لا بد أن يحيا مع بني جنسه، وهذا يحتاج إلى قواعد تضبط المعاملات، وإلا لطغى القويُّ على الضعيف، ولا يمكنُ الاحتكامُ إلى العقل البشريّ؛ لأن العقولَ قاصرةٌ وعاجزة، فإن ما يستقبحه جماعة قد تستحسنه جماعة أخرى؛ ولذا كانت الحاجة ماسة إلى الأنبياء والمرسلين؛ ليبيّنوا للناس ما يحتاجونه فيها بينهم.

<sup>(</sup>١) سورة النساء . الآية: ١٦٥ .

<sup>(</sup>٢) سورة طه . الآية: ١٣٤ .

# تعريف النبيِّ والرسول:

الرسول عند أهل السنة: إنسان بعثه الله لتبليغ ما أوحاه إليه.

فالرَّسول سفير بين الله وبين الناس، يتلقَّى الوحي عن الله ثم يبلغه للناس.

### ما يشترط في الرسول:

# ويشترط في الرسول ما يلى:

١- أن يكون إنسانًا حتى يستطيع أن يتفاهم مع الناس، قال تعالى: ﴿ وَلَوْ جَعَلْنَهُ مَلَكًا لَجَعَلْنَهُ رَجُلًا وَلَلْبَسْنَا عَلَيْهِم مَّا يَلْبِسُونَ ﴾ (١).

٢- وأن يكون رجلًا كامل العقل والخَلْق، طاهر الأصل.

٣- مُنَزَّهًا عن العيوب الخِلقِيَّة والخُلُقِيَّة؛ حتى لا ينفر منه الناس، قال تعالى:
 ﴿ وَلَوْ كُنتَ فَظًّا غَلِيظَ ٱلْقَلْبِ لاَ نَفَشُواْ مِنْ حَوْلِكَ ﴾ (٢).

أما النبيُّ عند أهل السنة: فهو من أوحى الله إليه بشرع ولم يؤمر بتبليغه، وبذلك يكون النبي غير الرسول.

#### الفرق بين النبي والرسول:

النبيُّ أعمُّ من الرسول، فكلُّ رسولٍ نبيٌّ، وليسَ كل نبيٍّ رسولًا، فيشتركان في أنّ الله نبّأ كلَّا منهما وأوحى إليه، ويختصُّ الرسول بأنّ الله أمره بتبليغ الشرع الموحَى إليه.

فالأنبياء يقررون شرع من قبلهم، ولا يأتون بشرع جديد، ولا تُنَزَّلُ عليهم

<sup>(</sup>١) سورة الأنعام . الآية: ٩.

<sup>(</sup>٢) سورة آل عمران . الآية: ١٥٩.

كتبٌ خاصَّةٌ بهم، ولا ينسخون أحكامًا سابقة عليهم.

قال تعالى: ﴿ إِنَّا أَنزَلْنَا ٱلتَّوْرَكَةَ فِيهَا هُدًى وَنُورٌ أَيَحَكُمُ بِهَا ٱلنَّبِيُّونَ ﴾(١).

والدليل على أن الأنبياء غير الرسل، قوله تعالى: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ مِن رَّسُولٍ وَلَانَجِيِّ إِلَّآ إِذَا تَمَنَّىٰ ﴾ (٢)، فالآية عطفت النبيَّ على الرَّسول، والعطف يقتضي المغايرة.

وقد يجمع إنسان بين النبوة والرسالة كما هو الحال مع سيدنا محمد عليها،

- ومذهب جمهور المعتزلة: أنَّ النَّبي هو الرسول، فهو إنسانٌ بعثه الله تعالى لتبليغ أحكام الشرع، والرسول كذلك، فكلُّ نبيٍّ رسولٌ، وكلُّ رسولٍ نبيُّ، وإنها أطلق عليه رسول؛ لأنَّ الله يقول: ﴿ إِنَّا آرُسَلْنَكَ ﴾(٣)، وأُطْلِقَ عليه نبي؛ لأنه أنبأ الخلق عن الأحكام.

والراجح هو مذهب أهل السنة؛ لدلالة الآية والحديث السابقين.

#### حكم إرسال الرسل:

إِنَّ الْمُكَلَّفَ لا يستطيع أن يدركَ الخير وحده، وقد أخذ الله سبحانه وتعالى العهد على نفسه ألا يُعَذِّبِن حَتَّى نَبْعَث رسولًا فقال: ﴿ وَمَا كُنَّا مُعَذِّبِينَ حَتَّى نَبْعَثَ رَسُولًا ﴾ (٤).

<sup>(</sup>١) سورة المائدة . الآية: ٤٤.

<sup>(</sup>٢) سورة الحج. الآية: ٥٢.

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة . الآية: ١١٩.

<sup>(</sup>٤) سورة الإسراء . الآية: ١٥ .

فهل إرسالُ الرُّسُل حَتْمٌ لا بدّ من وقوعه؟ أو هو أمر ممكن يجوز تخلُّفه؟ اختلف العلماء في ذلك على أربعة آراء:

الرأي الأول: رأي الفلاسفة، وهو أن إرسال الرُّسل واجبٌ وحتمٌ يصدر عن الله تعالى صدور المعلول عن علته.

وقد بنى الفلاسفة قولهم على قاعدتهم في التعليل أو الطبيعة $^{(1)}$ .

#### ومفاد هذه القاعدة:

أنهم يقولون بالتلازم العقليّ بين العلة والمعلول، والسبب والمسبّب، فإذا وجد وجدت العلة وجد معلولها كملازمة حركة الخاتم لحركة الأصبع، وإذا وجد السبب وجد المسبّب، والله عندهم علة لوجود العالم، فالعالم نشأ عن الله تعالى عن طريق العلّة، ويلزم من وجود العالم وجود من يصلحه وهم الرسل، شُبّحننهُ، وتعكل عمّا يقُولُونَ عُلُوًا كِيرًا ﴾(٢).

ويدلَّ على فساد مذهب هؤلاء: أنه ثبت أنه تعالى فاعلٌ مختار، فلا يجب عليه سبحانه شيء. قال تعالى: ﴿ وَرَبُّكَ يَغُلُقُ مَا يَشَاءُ وَيَغْتَارُ ﴾ (٣)، ﴿ وَمَا كَانَ لِرَسُولٍ أَن يَأْتِيَ بِعَايَةٍ إِلَّا بِإِذْنِ ٱللَّهِ ﴾ (٤) وقال: ﴿ ٱللَّهُ يَصْطَفِي مِن ٱلْمَكَيِّكَةِ رُسُلًا وَمِن النَّاسِ ﴾ (٥).

# الرأي الثاني: رأي المعتزلة، وهو أنَّ إرسالَ الرُّسلِ واجبٌ عليه سبحانه

<sup>(</sup>١) قال السعد: ومرادهم بالطبيعة وجود النظام الكامل في العالم، وقال السيد الشريف: والحاصل: أن وجود النبي سبب للنظام في المعاش والمعاد، فيجب ذلك في العناية الإلهية المقتضية لأبلغ وجوه الانتظام لمخلوقاته، فهذه طريقة إثبات النبوة على مذهب الحكهاء.

<sup>(</sup>٢) سورة الإسراء . الآية: ٤٣ .

<sup>(</sup>٣) سورة القصص . الآية: ٦٨ .

<sup>(</sup>٤) سورة الرعد . الآية: ٣٨.

<sup>(</sup>٥) سورة الحج . الآية: ٧٥.

وقد بنوا كلامهم على قاعدة وجوب الصلاح والأصلح عندهم؛ ولذا قالوا: إن النظام المؤدِّي إلى صلاح حال النوع الإنساني على العموم في المعاش وفي المعاد لا يتم إلا ببعثة الرسل، وكل ما هو كذلك فهو واجب على الله تعالى.

وقد مَرَّ هَدْمُ تلك القاعدة التي بنوا عليها كلامهم، كما مر أيضًا أن القول بالوجوب على الله لا يصدر من عاقلٍ فضلًا عن مؤمن، ولعلَّ مقصودهم أن أفعال الله لحكمة، والوجوب إنها هو لأجل تلك الحكمة، إذ تركه عبث يتنزه الله عنه.

الرأي الثالث: رأي البراهمة (١) والسُّمنية (٢): وهو استحالة إرسال الرسل، فهؤلاء زعموا أنّ إرسال الرسل عَبَثُ، لا يليق بالحكيم؛ لأنَّ العقل يغني عن الرسل، فإنَّ الشيء إذا كان حسنًا عند العقل فَعَلَه وإنْ لم تأتِ به الرسل وإن كان قبيحًا عنده تَرَكَهُ وإن لم تأت به الرسل وإن لم يكن عنده حسنًا ولا قبيحًا فإنه إن احتاج إليه فَعَلَه وإلا تَركه.

# تعقيب على رأي المعتزلة والبراهمة والسُمَنية:

أنت ترى أنَّ كلَّا من الفريقين يمجِّدُ العقل ويعتمد عليه، ويرى أنَّ فيه كفايةً لإنارة الطريق، ومِنْ ثَمَّ فلا حاجة للرسل، وزاد السُّمَنيَّة: أنَّ طريق الإدراك هو

<sup>(</sup>۱) البراهمة: فرقة انتسبت إلى رجل يقال له بَرهم، قالوا بنفي النبوات واستحالة ذلك في العقول، وهم يقرون بحدوث العالم وقدم الصانع، ومنهم أصحاب التناسخ. (الفرق بين الفرق ص ٧٩). (٢) السُّمَنية: بضم السين وفتح الميم المخففة: نسبة إلى بلد بالهند يقال لها: سومنات، وهم فرقة يعبدون الأصنام.

الحواس، والرسول لا يستطيع أن يدرك من أرسله، هل هو الله أو جن

أو شيطان؟ فيلتبس عليه الأمر؛ لأنه لا يدرك شيئًا من ذلك بطريق الحس، فيكون إرسال الرسل مستحيلًا.

وقولُ هاتين الفرقتين \_ البراهمة والسُّمَنية \_ باطلٌ.

لأنَّ العقل لا يستطيع أن يستقل بمعرفة الخير والشرِّ، ولا يُجْمِعُ الناسُ على رأي واحدٍ، فإلى أيِّ العقول تحتكم؟ والفرد الواحد يتبدَّلُ رأيه بتبدل الظروف ومرور الأيام، فيرى الشيء خيرًا وقد كان قبل يظنه شرَّا، والعكس.

وقول السُّمَنية: إنَّ الأمر يمكن أن يلتبس على الرسول فلا يدري من أرسله، يجاب عنه: بأنّ الله تعالى يخلق فيمن أرسله علمًا ضروريًّا بأنه مُرْسَلٌ من قبل الله، ثم يؤيدُه بالمعجزة التي يتحدَّى الناسَ أن يأتوا بمثلها فلا يستطيعون، فيظهر صدق رسالته؛ بل ينضم من القرائن له ولكل عاقل ينظر في شخص الرسول ورسالته ما يدفعه إلى تصديقه.

# الرأي الرابع: رأي أهل السنة:

جاء مذهب أهل السنة وسطًا بين القولين المتنافرين: القول بالوجوب، والقول بالاستحالة، فقالوا: إرسال الرُّسلِ من الأمورِ الممكنة لله الداخلة في قدرته وإرادته: ﴿اللهُ أَعَلَمُ حَيْثُ يَجْعَلُ رِسَالَتَهُ، ﴾(١).

فإرسال الرسل جائز في حقِّه تعالى عقلًا واقع فعلًا: ﴿ ٱللَّهُ يَصَّطَفِي مِنَ الْمُلَيَّكِ وَمِنَ ٱلنَّاسِ ﴾(٢).

ولا يكون التكليف إلا بعد إرسال الرسل قال تعالى: ﴿ وَمَا كُنَّا مُعَذِّبِينَ حَتَّى

<sup>(</sup>١) سورة الأنعام . الآية: ١٢٤.

<sup>(</sup>٢) سورة الحج أالآية: ٧٥.

# نَبْعَثَ رَسُولًا ﴾(١).

### حكم الإيمان بالرسل والأنبياء:

الإيهان بالرسل والأنبياء واجبٌ على كُلِّ مُكَلَّفٍ؛ ولقوله تعالى: ﴿ عَامَنَ ٱلرَّسُولُ بِمَا أُنْزِلَ إِلَيْهِ مِن رَّيِهِ و وَٱلْمُؤْمِنُونَ كُلُّ عَامَنَ بِٱللّهِ وَمَلَكَ كَنِهِ وَرُسُلِهِ عَلَى لَهُ رَفُ بَيْنَ الرسول عَلَيْهِ حين سأله أَحَدِ مِن رُّسُلِهِ عَن الإيهان فقال: «أن تؤمن بالله وملائكته وكتبه ورسله» الحديث.

وعدم الإيهان ببعضِ الرُّسل تكذيبٌ للقرآن يُخرِج صاحبه عن الإيهان؛ لقوله تعالى: ﴿ إِنَّ اللَّذِينَ يَكُفُرُونَ بِاللَّهِ وَرُسُلِهِ وَ وَيُرِيدُونَ أَن يُفرِّقُواْ بَيْنَ اللَّهِ وَرُسُلِهِ وَيَريدُونَ أَن يَتَخِذُواْ بَيْنَ ذَلِكَ سَبِيلًا ﴿ اللَّهُ وَرُسُلِهِ وَيُريدُونَ أَن يَتَخِذُواْ بَيْنَ ذَلِكَ سَبِيلًا ﴿ اللَّهُ وَلَيْكِ هُمُ اللَّكُفِرُونَ حَقًا وَأَعْتَدُنَا لِلْكَفِرِينَ عَذَابًا مُنْهِينَا ﴾ (٣).

## كيفية الإيمان بالرسل والأنبياء:

الإيمانُ بالرُّسلِ يكون إجمالًا وتفصيلًا.

والإيهان الإجمالي: أن يعتقدَ المُكلَّفُ أن الله أرسلَ رسلًا مبشِّرين ومنذِرين، وأنزل عليهم كتبًا وصحفًا، وأيَّدَهُم بالمعجزات الدَّالةِ على صدقهم.

والإيهان التفصيليّ: أن يؤمن برسالة من ورد اسمه في القرآن الكريم، وهم خمسة وعشرون رسولًا، جمعهم بعض العلماء في قوله:

في تِلْكَ حُجَّتُنا مِنْهم ثَمانيةٌ \*\* مِنْ بَعْدِ عَشْرٍ وَيَبْقى سَبْعة وَهُمُ إِذْريسُ هُودٌ شُعَيبٌ صَالِحٌ وَكَذا \*\* ذُو الكِفْل آدمُ بالمُخْتَارِ قَدْ خُتِمُوا

<sup>(</sup>١) سورة الإسراء . الآية: ١٥ .

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة . الآية: ٢٨٥.

<sup>(</sup>٣) سورة النساء . الآيتان: ١٥١،١٥٠.

والرسل غير هؤلاء كثير، بدليل قوله تعالى: ﴿ مِنْهُم مَّن قَصَصْنَا عَلَيْكَ وَمِنْهُم مَّن لَمْ نَقَصُصْ عَلَيْك ﴾ (٢).

وليس هناك خبر قاطع بعددهم إلا ما ورد من حديث أبي ذر السابق ذكره في الفرق بين النبي والرسول.

وقول الناظم: «فلا وجوب» أي: من الجائز عليه تعالى إرسال الرسل، فليس هناك وجوبٌ عليه سبحانه، بل هو تَفَضُّلُ ورحمةٌ.

وواجبٌ علينا أن نؤمن برسالتهم جميعًا تصديقًا للقرآن الكريم، وأن ندع آراء القوم الذين قالوا بالوجوب<sup>(٣)</sup> وبالاستحالة<sup>(١)</sup>؛ فقد ضلُّوا الطريق، ولعبت بهم أهواؤهم.

<sup>(</sup>١) سورة الأنعام . الآيات: ٨٦:٨٣.

<sup>(</sup>٢) سورة غافر . الآية: ٧٨.

<sup>(</sup>٣) يقصد المعتزلة والفلاسفة.

<sup>(</sup>٤) يقصد البراهمة والسُّمَنيَّة.

# النبوة منحة من الله لا تُنَال بالكسب والاجتهاد

قَالَ النَّاظِمُ عَظِلْكَهُ:

ولم تكنْ نُبُوَّةٌ مُكْتسَبَهُ \*\* ولو رَقَى (١) في الخير أعلى عَقَبهُ بَلْ ذاك فضلُ الله يؤتيه لَنْ \*\* يَشاءُ جلَّ اللهُ واهبُ المِنَنْ

ذهب أهل السنة إلى أنّ النبوة هِبَة من الله وفضلٌ، لا يصل إليها العبد مهما فعل بنفسه من تهذيب ومجاهدة، كأن يلازم الخلوة والعبادة وتناول الحلال، بل هي اصطفاء من الله يختصُّ بها من شاء، ولذا يفسرونها بأنّها: اختصاصُ العبد بسماع وحي من الله تعالى بحكم تكليفيِّ سواءٌ أُمِرَ بتبليغه أم لا، فالنبوة فضل الله يؤتيه من يشاء: ﴿ اللهُ أَعَلَمُ حَيْثُ يَجْعَلُ رِسَالتَهُ، ﴿ (٢).

وقال تعالى: ﴿ اللَّهُ يَصَّطَفِي مِنَ الْمَلَيْكِ اللَّهِ النَّاسِ ﴾ (٣). مذهب الفلاسفة:

ذهب الفلاسفة إلى أنَّ النبوةَ تُكْتَسَبُ للعبد بمباشرة أسباب مخصوصة؛ ولذلك يعرفونها بأنها: صفاء وتجلِّ للنفس يَحْدث لها من الرياضات بالتخلي عن الأمور الذميمة والتخلق بالأخلاق الحميدة.

فالأنبياء \_ عند الفلاسفة \_ ما هم إلا زعاء ومصلحون اجتهاعيُّون تميل نفوسهم الطبيعية إلى إصلاح مجتمعاتهم، فيحاولون تربية نفوسهم بالرياضة والعبادة والخلوة، والتخلي عها يشين، والتحلي بكل خلق كريم، حتى تصفو النفس وتتطهر من أدران المادة، وتسمو إلى عالم الروح، ومتى وصل الشخص (١) أصله «رَقِيَ»، وما في المتن جارِ على لغة طبِّئ. راجع: «المصباح المنير» ١/٨٥، «الشافية» ص ٦٥.

(٢) سورة الأنعام. الآية: ١٢٤.

(٣) سورة الحج أالآية: ٧٥.

إلى هذه الدرجة كان نبيَّ أُمَّتِهِ، وتولى زعامَتها وقيادتها إلى ما فيه خيرها.

فالرسل في رأي الفلاسفة ليسوا أكثر من زعهاء مصلحين تأثروا بالبيئة والرياضات حتى وصلوا إلى الصفاء الروحي، فأصبحوا بهذا قادرين على إحداث بعض الغرائب، والتسلط على بعض قوانين الطبيعة، والتحدث عن المستقبل!

ولا مانع عندهم من أن يأتي الرسل في أي وقت ما دام المجتمع في حاجة إلى إصلاح.

فليس هناك ختم للنبوة، ولا نهاية للرسالة، وليس هناك تَلقِّ لوحي، ولا استهاع لملك.

ويلزم على قول الفلاسفة جواز وجود نبي بعد سيدنا محمد على أو معه، وهذا تكذيب صريح للقرآن الكريم والسنة النبوية المطهرة، فقد قال الله تعالى: ﴿ مَّا كَانَ مُحَمَّدُ أَبًاۤ أَحَدِمِّن رِّجَالِكُمُ وَلَكِكن رَّسُولَ ٱللهِ وَخَاتَمَ ٱلنَّبِيِّتِينَ ﴾(١).

وقال النبي ﷺ في الحديث الصحيح: «وأنا الخاتم فلا نبي بعدي»(٢) وقد قام إجماع الأمة على بقاء هذين النصين على ظاهرهما.

## أنواع الولاية:

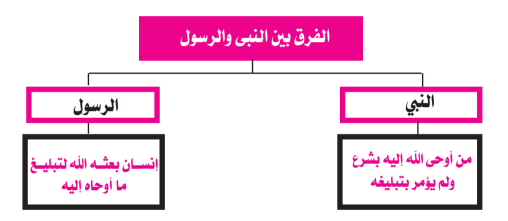
الولاية درجة في القرب من الله تعالى، أقل من درجة النبوة، منها: ما هو مكتسب، يتحقق بامتثال المأمورات واجتناب المنهيات، وتسمى الولاية العامة.

ومنها ما هو غير مُكْتَسَبِ: وهو العطايا الربانيَّة كالعلم اللدني ورؤية اللوح المحفوظ، فقد يفيض الله على بعض عباده علمًا لم يُجْهِد نفسه في تحصيله، كما قال (١) سورة الأحزاب. الآية: ٤٠.

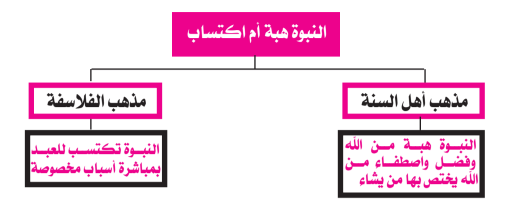
<sup>(</sup>٢) متفق عليه.

<sup>🗸 🍾 👡</sup> تيسير جوهرة التوحيد ـ

في حق الخضر عنه: ﴿ وَعَلَمْنَاهُ مِن لَّدُنّا عِلْمًا ﴾ (١)، وقد يُطْلِعُ الله بعض عباده على أمور لم يتخذ العبدُ أسباب الاطّلاع عليها، وهذه هي الولاية الخاصة الممنوحة من الله ذي الفضل العظيم.



<sup>(</sup>١) سورة الكهف. الآية: ٦٥.





#### المناقشة والتدريبات

س١: أ) تكلم عن حاجة البشرية إلى الرسالة.

ب) ما المقصود بكلِّ من (النبي - الرسول) وما الفرق بينها؟ مع الدليل.

س ٢: أ) ضع علامة ( $\forall$ ) أمام العبارة الصحيحة وعلامة ( $\times$ ) أمام العبارة الخطأ مع تصويب الخطأ ، والتعليل للصواب إن وجد.

- ١- النبي أعم من الرسول
- ٢- إرسال الرسل من الأمور الممكنة عند المعتزلة ( )
- ٣- الإيهان بالرسل مستحب
- ٤ الولاية درجة في القرب من الله تساوى درجة النبوة ( )
- النبوة فضل من الله عند أهل السنة
- ب) ما مذهب الفلاسفة في كون النبوة منحة أو مكتسبة؟ وما صورة الرسل في نظر الفلاسفة؟ وما الذي يلزم من قولهم؟

س٣: أ) اذكر أنواع الولاية مع التمثيل.

ب) تخير الإجابة الصحية مما بين القوسين فيها يأتي:

١ - من ذهب إلى استحالة إرسال الرسل هم

(الفلاسفة- المعتزلة- البراهمة).

٢-إرسال الرسل جائز عقلًا واقع فعلًا عن

( المعتزلة - أهل السنة - الفلاسفة )

٣- العلم اللدني من الولاية

(المكتسبة - غير المكتسبة - كلاهما صحيح).

#### ٩ ما يجب وما يستحيل في حق الرسل الللا

قَالَ النَّاظِمُ عِظْلَقَهُ:

# وواجبٌ في حَقِّهمْ الامانهْ(١) \*\* وَصِدْقُهم وَضِفْ له الفَطَانَهُ ومشلُ ذا تبليغُهم لما أتوا \*\* ويستحيلُ ضدُّها كما رَوَوا

الرسلُ بشرٌ اختارهم الله سبحانه لتبليغ الرسالة إلى الناس حتى لا تكون لهم حجةٌ يومَ القيامةِ، والاختيارُ مبنيٌّ على التفضيل في الخَلْقِ والخُلُقِ؛ فليس من الحكمة أن يَخْتارَ الخالقُ من يكونُ فيه عيبٌ يحول بينه وبين أداء المهمة التي اخْتِيرَ لها، وإلّا كان غيرَ حكيم، تعالى الله عن ذلك علوَّا كبيرًا.

والعقلُ يجيزُ على الأنبياء والرسل ما يُجيزهُ على سائر البشر، لكنَّ الشرع يوجب لهم صفات خاصّةً تمكنهم من أداء مَهمَّتهم، فقد اصطفاهم واختارهم من يعلم خائنة الأعين وما تخفي الصدور، ومنحهم أفضل ما منح البشر؛ ولذا وجب لهم كل كمال بشري.

ونزَّه عنهم كل نقص بشري يعوقُ رسالاتهم، وأوجب لهم تفصيلًا أربع صفاتٍ، هي جامعة الخير كله: الأمانة، والصدق، والفطانة، والتبليغ.

## ١ الأمانة (العصمة):

العصمةُ لغةً: المنعُ والحِفْظُ.

واصطلاحًا: حفظُ الله ظواهرَ الأنبياءِ وبواطنهم من التلبُّسِ بمنهيٍّ عنه، ولو نهي كراهة، أو خلاف الأولى.

<sup>(</sup>١) بحذف الهمزة ونقل حركتها إلى اللام؛ ضرورة، وهي لغة لبعض العرب، وقرأ بها ورش حيث وقع. راجع: «ارتشاف الضرب» ٢/ ٧٣٧، ٧٣٣.

فقد بعثهم الله لتبليغ الدعوة وهداية الناس، وجعلهم قدوة عملية وأسوة واضحة: ﴿ لَّقَدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ اللّهِ أُسَّوَةً حَسَنَةً ﴾ (١)، والناس مطالبون بطاعتهم والاستجابة لهم: ﴿ وَمَا ءَائنكُمُ الرّسُولُ فَحُدُوهُ وَمَا نَهَنكُمْ عَنْهُ فَاننهُواْ ﴾ (١)، فكُلُّ لفظ يقولونه أو فعل يفعلونه تشريع واجب الاتباع، ولو فعلوا المنهيّ عنه لكنّا مأمورين باتباعهم، إلّا أنّ الله تعالى لا يأمر بالفحشاء والمنكر؛ يقول سبحانه: ﴿ وَإِذَا فَعَلُواْ فَاحِشَةً قَالُواْ وَجَدْنَا عَلَيْهَا ءَابَاءَنا وَاللّهُ أَمَنا بِهَا قُلْ إِنَّ اللهَ لا يأمرُ بالفحشاء والمنكر؛ يقول سبحانه: ﴿ وَإِذَا فَعَلُواْ فَاحِشَةً قَالُواْ وَجَدْنَا عَلَيْهَا ءَابَاءَنا وَاللّهُ أَمَنا بِهَا قُلْ إِنَّ اللهَ لا يأمُنُ بِالْفَحَشَاةِ أَنْ اللهُ مَا لا يَعْلَمُونَ ﴾ (٣).

ولذلك حفظ الله ظواهرهم من كل ما يُدَنَّسُ، فهم محفوظون من الكذب، والزِّنا، والخيانة، وشُرْب الخمر، وإيذاء الناس، والسجود لغير الله.

كما حفظ قلوبهم وبواطنهم من المعاصي التي لا يطَّلع عليها غيره كالحسد، والكبر، والرياء، وغير ذلك من منهيات الباطن.

فهم لا يفعلون المحرَّم ولا المكروه، ولا خلاف الأولى، وإذا وقع منهم شيءٌ من ذلك فهو للتشريع، فيصير واجبًا أو مندوبًا في حقِّهم.

فأفعالهم على السلامة المرة بين الوجوب والندب.

وليس ذلك عجيبًا، فهذه المنزلة قد يدركها بعض أتباعهم فيفعلون المباح بنية العبادة، فتكون مندوبة لهم وعليها أجركها في حديث سعد بن أبي وقاص العبادة، فتكون مندوبة لهم وعليها أجركم في حديث سعد بن أبي وقاص أن رسول الله عليها قال: «وإنك لن تنفق نفقة تبتغي بها وجه الله إلا أُجِرْتَ عليها حتى ما تجعل في في امرأتك»(أي ما تنفقه من الطعام في فمها مع التلطف

<sup>(</sup>١) سورة الأحزاب. الآية: ٢١.

<sup>(</sup>٢) سورة الحشر . الآية: ٧.

<sup>(</sup>٣) سورة الأعراف. الآية: ٢٨.

<sup>(</sup>٤) متفق عليه.

وحسن العشرة الذي يصل إلى المداعبة) لك فيه أجرُّ إذا قصدت وجه الله.

- وحفظ الله الأنبياء في الظاهر والباطن ليس قاصرًا على زمن النبوة، وإنها يمتد إلى أوَّل عهدهم بالحياة، فهم يُنَشَّئُون بين أقوامهم ممتازين بالأخلاق الكريمة، حتى لا يطعنَ فيهم طاعنٌ إن هم دعوا الناس إلى الخير، ولذلك أجمع المسلمون على عصمة الأنبياء من الكفر منذ ولادتهم، ومن كلِّ ما يستهجنه العقل، ويوجب نفرة الناس، كالكذب والزنى والسرقة.

- فالأنبياء والرسل محفوظون بحفظ الله لهم من الذنوب والآثام؛ إذ كيف يستطيعون دعوة الناس إلى الخير، ونهيهم عن الإثم والشر، وأيديهم ملطخة بالإثم، وقلوبهم مشحونة بالشر؟.

- وقد استنكر القرآن الكريم من الدعاة أن يأمروا الناس بها لا يفعلون، قال تعالى: ﴿ أَتَأْمُرُونَ النَّاسَ بِالْبِرِ وَتَنسَوْنَ أَنفُسَكُمْ وَأَنتُمْ لَتَلُونَ الْكِئبُ أَفلًا قال تعالى: ﴿ أَتَأْمُرُونَ النَّاسَ بِالْبِرِ وَتَنسَوْنَ أَنفُسَكُمْ وَأَنتُمْ لَتَلُونَ الْكِئبُ أَفلًا تَعْقِلُونَ ﴾ (١)، ثم إنه سبحانه يؤيد رسله بالمعجزات، فكيف يصطفيهم وهم له عاصون، ولأنفسهم ظالمون؟، وهو سبحانه القائل ﴿ وَإِذِ ابْتَكَيّ إِبْرَهِمَ لَهُ وَمِن ذُرِيّتَيِّ قَالَ لَا يَنالُ عَهْدِى رَبُّهُ، بِكَلِمَاتٍ فَأَتَمَهُنَ قَالَ إِنّي جَاعِلُكَ لِلنَّاسِ إِمَامًا قَالَ وَمِن ذُرِيّتَيِ قَالَ لَا يَنالُ عَهْدِى الظّلِمِينَ ﴾ (٢).

- وقد بَيَّنَ سبحانه أنه لا يتساهل في الحق، قال تعالى: ﴿ نَنْزِيلُ مِن رَّبِ ٱلْعَالَمِينَ اللهُ وَلَو نَقَوَلَ عَلَيْنَا بَعْضَ ٱلْأَقَاوِيلِ ﴿ اللهِ اللهُ اللهُلهُ اللهُ ا

<sup>(</sup>١) سورة البقرة . الآية: ٤٤.

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة . الآية: ١٢٤.

<sup>(</sup>٣) سورة الحاقة . الآيات: ٤٧ ـ ٤٧.

<sup>(</sup>٤) سورة الإسراء . الآيتان: ٧٤، ٧٥.

#### النصوص التي توهم عدم العصمة:

وردت في الشرع نصوصٌ توهم وقوع بعض الأنبياء في الذنب والمعصية، وهذه النصوص لا تتنافى مع وجوب عصمة الأنبياء والمرسلين، فإن كانت خبر آحاد وجب ردُّها؛ لمعارضتها النصوص الصريحة في ثبوت عصمة الأنبياء والمرسلين، وإن كانت متواترةً \_ قرآنًا أو سنة \_ فإنها تؤول بأن تحمل على غير ظاهرها فنصرفها على أنها من باب حسنات الأبرار سيئات المقربين، فالمقربون أعلى درجة من الأبرار، فقد يفعل الأبرار أمرًا هو حسنة في حقهم، لو فعله المقربون لكان في حقهم سيئة، وذلك لِعُلُوِّ مقامهم، والمؤاخذة إنها هي بقدر القرب والمكانة، فها يُباح لعامة الناس قد يُمْنَعُ منه خواصهم، فقد يكون الفعل مباحًا في حق غيرهم ويعدُّ في حقهم ذنبًا يلامون عليه، وما ذلك إلا لعلوِّ المنزلة والمكانة، فكذلك الحال في الأنبياء والمرسلين، ولا يجوز النطق بالنصوص الموهمة في حقّ الأنبياء في غير موردها إلا في مقام البيان والتعليم.

# ما ورد في حق آدم ﷺ:

نهى الله آدم عن الأكل من الشجرة، فوسوس له الشيطان وأغراه فوقع في المعصية، واعترف بالذنب فقال: ﴿ قَالَا رَبَّنَا ظَامَنَا أَنفُسَنَا وَإِن لَّرَ تَغْفِرُ لَنَا وَتَرْحَمَّنَا فَي المعصية، واعترف بالذنب فقال: ﴿ قَالَا رَبَّنَا ظَامَنَا أَنفُسَنَا وَإِن لَّرَ تَغْفِرُ لَنَا وَتَرْحَمَّنَا لَنكُونَنَّ مِنَ ٱلْخَسِرِينَ ﴾ (١)، وسمى الله فعل آدم معصيةً وغوايةً في قوله تعالى: ﴿ وَعَصَىٰ عَادَمُ رَبَّهُۥ فَغَوَىٰ ﴾ (١). والجواب: أن الوقوع في الخطأ من آدم هي لم يكن عن قصد، وإنها هو نسيان بدليل قوله تعالى: ﴿ وَلَقَدْعَهِدُنَاۤ إِلَىٰ ءَادَمَ مِن قَبْلُ فَنسَى وَلَمْ نَجِدُ

<sup>(</sup>١) سورة الأعراف. الآية: ٢٣.

<sup>(</sup>٢) سورة طه . الآية: ١٢١.

لَهُ، عَزْمًا ﴾ (١) والتكليف إنها هو في حدود الطاقة، قال تعالى: ﴿ لاَ يُكِلِّفُ اللهُ نَفْسًا إِلَّا مَا اَتَنها سَيَجْعَلُ اللهُ بَعْدَ عُسِرِ يُسَرًا ﴾ (١)؛ ولذلك رفع الله الإثم عن الناسي؛ لأنه ليس في حدود طاقته ﴿ لا يُكلِفُ اللهُ نَفْسًا إِلَّا وُسْعَها لَهَا مَا كَسَبَتْ وَعَلَيْهَا مَا أَكْسَبَتْ وَعَلَيْهَا مَا أَلْ عَلَا أَوْ أَخْطَأَنا أَرْبَنا وَلَا يَخْوِيلُ عَلَيْهِ فَي عَنَا وَاعْفِرْ لَنَا وَارْحَمْنا أَنْ اللهُ وَلَا يَحْمِلُ عَلَيْهَ إِلَّا عَلَى اللّهُ وَلَا يَحْمِلُ عَلَيْهِ فَي عَلَيْهِ مَا فَعِلْه آدم معصيةً مَوْلَكنا فَأَنصُرْنَا عَلَى الْفَوْمِ النّحُورِينِ ﴾ (١) وإنها سُمِّي ما فعله آدم معصية للدرجةِ آدمَ وقُرْبِهِ من رَبِّهِ، ولو كان هذا الأمر مع غيره لم تكن فيه مؤاخذة ولا عتاب، ولأهل السنة رَدُّ آخرُ، وهو أنّ هذا الحادث وقع قبل النبوة وليس مما يشين، فلا تجب العصمة منه.

# ما ورد في حقّ إبراهيم الله:

# ورد في حق إبراهيم كالله عدة نصوص:

١- قال تعالى: ﴿ وَإِذْ قَالَ إِبْرَهِ عُمْ رَبِّ أَرِنِي كَيْفَ تُحْيِ ٱلْمَوْتَيَ قَالَ أُولَمُ تُؤْمِنَ أَوْمِنَ قَالَ فَخُدْ أَرْبَعَةً مِنَ ٱلطَّيْرِ فَصُرْهُنَ إِلَيْكَ ثُمَّ ٱجْعَلْ قَالَ بَلَى وَلَكِن لِيَطْمَيِنَ قَلْبِي قَالَ فَخُدْ أَرْبَعَةً مِن ٱلطَّيْرِ فَصُرْهُنَ إِلَيْكَ ثُمَّ ٱجْعَلْ عَلَى كُلِّ جَبَلٍ مِنْهُنَ جُزْءًا ثُمَّ ٱدْعُهُنَ يَأْتِينَكَ سَعْيَاً وَٱعْلَمْ أَنَّ ٱللّهَ عَزِيزُ حَكِيمٌ ﴾ (١٠).
على كُلِ جَبَلٍ مِنْهُنَ جُزْءًا ثُمَّ ٱدْعُهُنَ يَأْتِينَكَ سَعْيَاً وَٱعْلَمْ أَنَّ ٱللّهَ عَزِيزُ حَكِيمٌ ﴾ (١٠).
وهذا يدل على الشكِّ وعدم اليقين.

<sup>(</sup>١) سورة طه . الآية: ١١٥.

<sup>(</sup>٢) سورة الطلاق. الآية: ٧.

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة . الآية: ٢٨٦.

<sup>(</sup>٤) سورة البقرة . الآية: ٢٦٠.

والجواب: أنَّ إبراهيم عندما قال: ﴿أَرِنِ كَيْفَ تُحِي ٱلْمَوْقَ ﴾ لم يكن شاكًا، وإنها كان عنده يقين الخبر وإيهانه، فأراد أن ينضمَّ إلى هذا اليقين، يقين المشاهدة والعيان؛ ليترقَّى في اليقين ولذلك قال: ولكن ليطمئن قلبي.

٢- قوله عندما رأى كوكبًا: ﴿ قَالَ هَذَا رَبِّي قَلَمًا أَفَلَ قَالَ لاَ أُحِبُ ٱلْآ فِلِينَ ﴾ (١)، وعندما رأى القمر بازعًا: ﴿ قَالَ هَذَا رَبِّ فَلَمَّا أَفَلَ قَالَ لَإِن لَمْ يَهْدِنِ رَبِّ لَا حَوْنَ مِن ٱلْقَوْمِ ٱلضَّالِينَ ﴾ (١)، وعندما رأى الشمس بازغة قال: ﴿ هَاذَا رَبِّي هَاذَا رَبِّي هَاذَا أَكُبَرُ فَلَمَّا أَفَلَتْ قَالَ يَعَوَّمِ إِنِي بَرِيَ \* مِمَّا ثُمُّرِكُونَ ﴾ (٣) فهذه عبدة لغير الله، واعتراف بألوهية غيره.

والجواب: أنَّ قوله للكوكب والقمر والشمس: مجاراة للخصم في رأيه، حتى يُظَنَّ أنه تحول عن دعوته إلى عبادة النجوم والكواكب، حتى إذا التفت إلى إبراهيم واستمع إليه أتى إبراهيم على هذا الرأي بالإبطال والتسفيه، ولذلك قال: فِنْلَمَّا جَنَّ عَلَيْهِ ٱلنَّيْلُ رَءَا كُوْكُمُا قَالَ هَذَا الرَّيِ فَلَمَّا أَفَلَ قَالَ لاَ أُحِبُ ٱلْآفِلِينَ فَلَا وَقال: فَلَمَّا مَا لَا أَحِبُ ٱلْآفِلِينَ فَلَا وَقال: فَلَمَّا مَا لَا أَحِبُ ٱلْآفِلِينَ فَلَمَّا أَفَلَ قَالَ لاَ أُحِبُ ٱلْآفِلِينَ فَلَا وَقال: فَلَمَّا رَءَا الشَّمَسَ بَازِعَةً قَالَ هَذَا رَبِّ هَنذَا آكَبُرُ فَلَمَّا أَفَلَتُ قَالَ يَنقُومِ إِنِّ بَرِيَّ عُرِّ مَا لَا مَن المستحق للعبادة هو خالق هذه الأجرام ومصر فها: فَشَرِكُونَ فَاللهُ وَجَهِى لِلَذِى فَطَرَ السَّمَوَتِ وَٱلأَرْضَ حَنِيفًا وَمَا أَنَا مِن المُسْرِكِينَ فَاللهُ وَجَهِى لِللّذِى فَطَرَ السَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ حَنِيفًا وَمَا أَنَا مِن المُعالِيبِ لإلزام الخصوم وإفحامهم.

<sup>(</sup>١) سورة الأنعام . الآية: ٧٦.

<sup>(</sup>٢) سورة الأنعام . الآية: ٧٧.

<sup>(</sup>٣) سورة الأنعام . الآية: ٧٨.

<sup>(</sup>٤) سورة الأنعام . الآية: ٧٦.

<sup>(</sup>٥) سورة الأنعام . الآية: ٧٨.

<sup>(</sup>٦) سورة الأنعام . الآية: ٧٩.

٣- عندما خرج قومه في عيدهم، وأراد أن يمتنع عن الخروج بحث عن عذر يعتذر به ﴿ فَقَالَ إِنِي سَقِيمٌ ﴿ فَا فَنَوْلَوْا عَنْهُ مُدْبِينَ ﴾ (١) وعندما كَسَّرَ الأصنام، وسأله قومه: ﴿ قَالُوا عَأَنتَ فَعَلْتَ هَاذَا بِالْمِتِينَ يَاإِبْرَهِيمُ ﴿ اللَّ قَالَ بَلْ فَعَلَهُ, حَسَالُه قومه: ﴿ قَالُوا عَأَنتَ فَعَلْتَ هَاذَا بِالْمِتِينَ لَيَابِرَهِيمُ ﴿ اللَّ قَالَ بَلْ فَعَلَهُ, حَسَالُه قومه عَذَا فَتَعْلُوهُمْ إِن كَانُوا يَنطِقُونَ ﴾ (١)، وفي هذا ما يوهم الكذب في الموضعين.

والجواب: أنه قال: إني سقيم، أي حزين القلب على عدم إيهان قومه، إلا أمّهم فهموا أنه مريض، ولا عيب في قوله؛ لأنه صادق فيه، أما قوله: ﴿بُلُ فَعَلَهُ, حَيِرُهُمْ مَ فَإِنّها قال ذلك بقصد أن يَسْتَدْرِجَهُم ليعتر فوا بضلالهم ويقلعوا عنه، ولذلك قال: ﴿ قَالَ بُلُ فَعَلَهُ, حَيِيرُهُمْ مَ هَلْذَا فَتَعَلُوهُمُ إِن كَانُوا يَنطِقُون ﴾ (٣) ولذلك قال: ﴿ قَالَ بُلُ فَعَلَهُ, حَيِيرُهُمْ مَ هَلْذَا فَتَعَلُوهُمُ إِن كَانُوا يَنطِقُون فَعَلَهُ وَكِيرُهُمْ مَ هَلْذَا فَتَعَلُوهُمْ إِن كَانُوا يَنطِقُون فَونَ ولا اعتر فوا بأنهم لا ينطقون أعلن الحق الذي ألزمهم به ﴿ قَالَ أَفَتَعَبُدُونَ مِن دُونِ دُونِ اللّهِ مَا لا ينفَعُ حَكُمْ شَيْعًا وَلا يَضُرُّكُمْ ﴿ اللّهُ أَفِي لَكُمْ وَلِمَا تَعَبُدُونَ مِن دُونِ اللّهِ أَفَلا تَعَبُدُونَ مِن دُونِ اللّهِ أَفَلا تَعَبُدُونَ مِن دُونِ اللّهِ أَفَلا تَعْبُدُونَ مِن دُونِ

# ما ورد في حق موسى ﷺ:

قول الله تعالى: ﴿ وَدَخَلَ ٱلْمَدِينَةَ عَلَى حِينِ غَفْ لَةٍ مِّنْ أَهْلِهَا فَوَجَدَ فِيهَا رَجُلَيْنِ يَقْتَئِلَانِ هَلَذَا مِن شِيعَئِهِ وَهَذَا مِنْ عَدُوّهِ وَهَكَرَهُ مُوسَىٰ هَذَا مِن شِيعَئِهِ وَهَذَا مِنْ عَدُوّهِ فَوَكَزَهُ مُوسَىٰ فَقَضَىٰ عَلَيْهِ قَالَ هَذَا مِنْ عَمَلِ ٱلشَّيْطَنِ ۚ إِنَّهُ عَدُوُّ مُّضِلُ مُّبِينٌ ﴾ (٥) ، فظاهر الحديث يوهم فَقَضَىٰ عَلَيْهِ قَالَ هَذَا مِنْ عَمَلِ ٱلشَّيْطَنِ ۚ إِنَّهُ عَدُوُّ مُّضِلُ مُّبِينٌ ﴾ (١) ، فظاهر الحديث يوهم أن موسى قتل شخصًا بغير حق، وهذه كبيرة ما كان يصحُّ أن تقع من نبى.

<sup>(</sup>١) سورة الصافات . الآيتان: ٩٠،٨٩.

<sup>(</sup>٢) سورة الأنبياء . الآيتان: ٦٣،٦٢.

<sup>(</sup>٣) سورة الأنبياء . الآية: ٦٣.

<sup>(</sup>٤) سورة الأنبياء . الآيتان: ٦٧،٦٦.

<sup>(</sup>٥) سورة القصص . الآية: ١٥.

والجواب: أنّ بني إسرائيل كانوا مُسْتَذَلِّينَ في مصرَ، مهضومي الحقّ، وكانوا يتعاونون على رد الظلم عنهم، وقد مرّ موسى على برجلين يقتتلان أحدهما من شيعته من بني إسرائيل والآخر من عَدُوّه من أتباع فرعون، فحاول موسى أن يَرُدَّ المعتدي، وأن ينتصر للضعيف المظلوم، فوكز الظالم أي دفعه عن صاحبه، ولكنَّ المعتدي لم يتحمل هذه الدفعة اليسيرة فوقع مَيْتًا، فلم يكن هناك اعتداء من موسى من موسى في وإنها هو رد اعتداء على مظلوم، ولم يقصد موسى ولا إيذاءه وإنها قصد دفعه فحسب، فلم يرتكب شيئًا يستحق اللوم والمؤاخذة، واعترافه أمام ربه بظلمه فقه وطلب المغفرة من قبيل حسنات الأبرار سيئات المقربين.

ويجاب أيضًا: بأنَّ القتل وقع من موسى على خطأ، والدليل على كونه خطأً: أنه لو قصد القتل لضرب الرجل بشيء يَقْتُل عادةً، ولكنه ضربه بيده، والضرب باليد لا يقتل في الغالب.

### ما ورد في حق يوسف كه:

يقول الله تعالى مصوِّرًا ما كان بين يوسف في وبين امرأة العزيز حينها دعته إلى نفسها ﴿ وَلَقَدُ هَمَّتُ بِهِ وَهَمَّ بِهَا لَوُلآ أَن رَّءَا بُرُهُ مِن رَبِّهِ وَ كَذَلِكَ لِنَصْرِفَ عَنْهُ اللهُ وَالْفَحْشَاءَ إِنَّهُ مِنْ عِبَادِنَا ٱلْمُخْلَصِينَ ﴾ (١) فهذا يوهم أن نفس يوسف على مالت إلى الوقوع في الجريمة، وهذا لا يليق بالأنبياء.

والجواب: أنّ امرأة العزيز عندما تعلقت بيوسف راودته عن نفسه، بعد أَنْ أعدَّت العُدَّة لإغوائه، فغلَّقت الأبواب، وقالت: هَيْتَ لك، ولكنه هُ وهو المعصوم ردَّها ردَّ المؤمن القوي، فقال: ﴿ قَالَ مَعَاذَ ٱللَّهِ ۖ إِنَّهُ, رَبِّ ﴾

<sup>(</sup>١) سورة يوسف . الآية: ٢٤.

- أي: إنَّ زوجك سيدي - ﴿ أَحْسَنَ مَنُواكِي إِنّهُ وَ لاَيُفَلِحُ الظَّلِمُونَ ﴾. ولكنها لم ترض بهذا الأسلوب الوعظيِّ الخاضع للعقل والحكمة، بل أرادت أن تشبع غريزتها، وأن تحقق رغبتها، فهو عبدها، فكيف يقف منها موقف العناد والامتناع؟ فَهَمَّتْ به تُرْغِمه على ما تريد، وَهَمَّ بها يدفعها عن نفسه، وكادت تقوم بينها معركةٌ لولا أنْ أنقذه الله من هذا المأزق بأن رأى دلائل حضور ربه وسيده فأسرع إلى الباب يريد أن يعتصم به، وهي من خلفه تسابقه وتجذبه من ثيابه حتى مزقتها، وإذ برحمة الله تدرك يوسفَ عنى، فيجد السيد لدى الباب، فتسرع المرأة إلى إلقاء الاتهام؛ ولها من ضعفها وأنوثتها ومكرها ما يُبرِّر ذلك اللتهام فتقول: ﴿ مَا جَزَآءُ مَنُ أَرَادَ بِأَهْلِكَ سُوّمًا إِلَّا أَن يُسْجَنَ أَوْ عَذَاكُ أَلِيمٌ ﴾ (١) ولكنَّ السيد وهو الحاكم الأريب يستمع إلى دفاع يوسف عنى فيعرف جرم زوجته، وبراءة يوسف عنى فيعلنها صريحة: ﴿ إِنّهُ مِن كَذِكُنَّ إِنْ كَذَكُنَّ عَظِمٌ ﴿ اللهُ وَمِن الْمَاطِينِ اللهُ اللهُ عَلِمُ اللهُ عَلِمُ اللهُ وَاللهُ الْمَامِ عَنْ هَذَذًا وَالسَتَغْفِرِي لِذَنْ إِلَى الْمَامِ عِنْ مَنْ أَلُولُ اللهُ إِلَى اللهُ الله عَلَى اللهُ اللهُ عَنْ مَنْ أَلُولُ اللهُ إِلَا اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلْمُ اللهُ إِلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَنْ هَنْ هَا فَا عَلَى عَلَى اللهُ عَنْ عَنْ هَا فَا وَاللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَنْ مَنْ هَا اللهُ اللهُ إِلَا اللهُ اللهُ

فنفسُ يوسفَ على لم تحدثه بالخطيئة، ولم يجد من نفسه مَيْلًا إليها، وإنها هو اختبار من الله ليوسف على خرج منه طاهرَ الذيل، طيبَ النفس، شريفَ القَصْد.

ومع ذلك فقد أخذت امرأة العزيز تكيد له، فجمعت النسوة، وأعلنت عليهن ما كانت تخفيه، واعترفت في جُرأة أنها طلبت منه، وهددته أمامهن ﴿ وَلَقَدُ رَوَدنَّهُ وَ عَنْ فَلْسِهِ عَنْ فَاسْتَعْصَمْ وَلَهِ لَهُ يَفْعَلُ مَا ءَامُرُهُ لَيُسْجَنَنَ وَلَيَكُونَا مِنَ الصَّغِرِينَ ﴾ (")، وفي قوله: ﴿ فَاسْتَعْصَمَ ﴾ دليل على قوة الخُلق وسلامة الإرادة، فكيف يُتَصوّر بعد هذا أن يوسف عَلَ هَمَّ بها يريدها لنفسه؟ حاشاه هي.

<sup>(</sup>١) سورة يوسف. الآية: ٢٥.

<sup>(</sup>٢) سورة يوسف . الآيتان: ٢٩،٢٨.

<sup>(</sup>٣) سورة يوسف . الآية: ٣٢.

هذا، والآية التي ما توهم أن يوسف هم مال إليها بقلبه ختامها يثبت البراءة ليوسف هم و لَوُلا أَن رَّءَا بُرُهُن رَبِّهِ وَ كَذَلِكَ لِنَصِّرِفَ عَنْهُ ٱلسُّوّءَ وَٱلْفَحْشَاءً ليوسف هم و لَوُلا أَن رَّءَا بُرُهُن رَبِّهِ وَ كَذَلِكَ لِنَصِّرِف عَنْهُ ٱلسُّوّءَ وَٱلْفَحْشَاءً إِنَّهُ وَمِن عِها مِن النساء ببراءة يوسف هم و تكفي شهادَ يُهُنَّ في البراءة؛ لأنهن صَواحِب الدعوى ﴿ قَالَ ببراءة يوسف الله عَن يُوسُف عَن نَفْسِهِ وَ قُلُن حَسَى لِلَّهِ مَا عَلِمْنَا عَلَيْهِ مِن سُوّءً قَالَتِ مَا خَطُبُكُنَّ إِذْ رَوَدَتُنَ يُوسُف عَن نَفْسِهِ وَ قَلْ حَسَى لِلَّهِ مَا عَلِمْنَا عَلَيْهِ مِن سُوّءً قَالَتِ الْمَرَاتُ ٱلْعَرْبِيرِ ٱلْعَن حَصْحَصَ ٱلْحَقُ أَنَا رَوَدَ تُهُ وَى نَفْسِهِ وَإِنّهُ لِمِن ٱلصَّدِقِين ﴾ (١).

# ما ورد في حقِّ داودَ ﷺ:

في قصة داود ﷺ يقول الله تعالى: ﴿ وَظَنَّ دَاوُرُدُ أَنَّمَا فَنَنَّهُ فَٱسْتَغَفَرَ رَبَّهُ، وَخَرَّ رَاكِعًا وَأَنَابَ ﴾ (٣)، فهذا يوهم أن داود ﷺ ارتكب معصيةً استغفر ربه منها.

والجواب: أنّ الفتنة التي استغفر داودُ ربّه منها: أنه لما تسوّر عليه الخصمان المحراب، وقال أحدُهُما: ﴿إِنَّ هَلْاَ آخِي لَهُ رَبّعُ وَسَعُونَ نَجْعَةً وَلِي نَجْعَةٌ وَرَحِدَةٌ فَقَالَ أَكُفِلْنِهَا وَعَنَّ فِي الْخِطَابِ ﴾(4)، قال داود: ﴿لَقَدَ ظَلَمَكَ ﴾(6)؛ فداود ﴿ أسرع بالحكم بدون أن يستمع إلى رأي الخصم الثاني، أو أن يطلب الإثبات من الخصم الأول؛ ولذا استغفر ربه وخر راكعًا، وقيل: إنها استغفر داود ﴿ الله كان قد خصّ يومًا للعبادة، مع أنّ النظر في شئون الرعية والقضاء بينهم عبادةٌ، فقد تكون هناك أمورٌ لا تحتمل تأخيرًا للفصل فيها، فنبهه سبحانه وتعالى بهذا المثل الواقع (قصة أصحاب النعاج).

وأيًّا ما كان فليست هناك معصيةٌ ولا ذنبٌ، وأما شعوره ﷺ واستغفاره فها هو إِلّا من قبيل «حسناتُ الأبرارِ سيئاتُ المقرَّبينَ».

<sup>(</sup>١) سورة يوسف. الآية: ٢٤.

<sup>(</sup>٢) سورة يوسف . الآية: ٥١.

<sup>(</sup>٣) سورة ص . الآية: ٢٤.

<sup>(</sup>٤) سورة ص . الآية: ٢٣.

<sup>(</sup>٥) سورة ص . الآية: ٢٤.

## ما ورد في حق نبينا محمد ﷺ:

وردت آيات في حق نبينا محمد عليه الله عنابُ الله له عليه وذلك في مواضع معتلفة من القرآنِ الكريم، والعتابُ يوهم أنّ النبي عليه التكب شيئًا يستحق عليه العتاب، فكيف يُقْبَلُ هذا مع القول بعصمة الأنبياء؟

والجواب: أن النبي على لم يترك في هذه المواضع شيئًا أُمِرَ بفعله، ولم يفعل فيها شيئًا أُمِرَ بتركه، ولكن كان هناك بعض القضايا التي أتيح للنبي على أن يجتهد فيها برأيه، حيث لا أَمْرُ ولا نهي فيها من الله تعالى، فكان يجتهد رسول الله على ولا يَحْكُمُ فيها بترك واجب، أو بفعل مُحَرَّم، ولكنه قد يحكم بالحسن ويترك الأحسن، أو بالصالح ويترك الأصلح، فكان رسول الله على الأحكام فكان ذلك لأن الأولى، والأمثلة على ذلك كثيرة، منها:

١- عاتبه الله تعالى في إذنه للمنافقين في غزوة تبوك بالتخلف عن الجهاد، وكان عليه ألّا يأذن لهم حتى يتبين له الذين صدقوا في أعذارهم ممن كذبوا، قال تعالى: ﴿عَفَا اللّهُ عَنكَ لِمَ أَذِنتَ لَهُمْ حَتَى يَتَبَيَّنَ لَكَ الّذِيكِ صَدَقُوا وَتَعْلَمَ الْكَدِيبِ ﴾ (١).

والجواب: أنَّ إذنَه عَلَيْ لبعض الناس بالتخلف قد نشأ عن اجتهاد، لم يخالف فيه أمرًا نازلًا من السهاء، والمجتهد مأجور أخطأ أم أصاب، والعتابُ إنها هو مُخَاطَبَةُ المُحِبِّ لحبيبه، فهو مَنْزِلَةٌ رفيعة ينالها عَلَيْ من ربه.

وما أجمل هذا العتاب المبدوء بالعفو ﴿ عَفَا آللَهُ عَنكَ ﴾.

<sup>(</sup>١) سورة التوبة . الآية: ٤٣.

٢ عتابُ الله له في أسرى بدر في قوله تعالى: ﴿ مَا كَانَ لِنَبِيِّ أَن يَكُونَ لَهُۥ أَسَرَىٰ حَقَىٰ يُثِخِنَ فِي ٱلأَرْضِ تُرِيدُونَ عَرَضَ ٱلدُّنِيَا وَٱللّهُ يُرِيدُ ٱلْآخِرَةُ وَٱللّهُ عَزِيزُ حَقَىٰ يُتُخِنَ فِي ٱلْأَرْضِ تُرِيدُونَ عَرَضَ ٱلدُّنِيَا وَٱللّهُ يُرِيدُ ٱلْآخِرَةُ وَٱللّهُ عَزِيزُ حَقَى يُعَمِّ اللّهُ اللّهِ سَبَقَ لَمَسَّكُمْ فِيمَا أَخَذْتُمْ عَذَابُ عَظِيمٌ ﴾ (١٠).

٣- عوتب النبي ﷺ في شأن عبد الله بن أم مكتوم ﷺ لما جاءه يسأل عن أمور دينه ﴿ عَبَسَ وَتَوَلَّى ﴿ اللهُ بَنَ أَنَ جَآءَهُ الْأَغْمَى ﴿ اللهُ وَمَا يُدُرِبِكَ لَعَلَهُ, يَزَّكُ ﴿ اللهُ أَوْ يَذَكُرُ فَلَنَعْمَهُ وَيَنْ عَلَى اللهُ عَبِيهِ عَن السائل، والتفاته إلى غيره، يصرف النبي ﷺ عن السائل، والتفاته إلى غيره، يصرف الناس عنه، ويبغضهم فيه.

والجواب: أنَّ النبي عَلَيْ أعرض عن ابن أم مكتوم، وعبس في وجهه؛ لأنه كان بصدد دعوة سادة قريش إلى الإسلام، وكان يرغب أن تلين قلوبهم فيهتدي

<sup>(</sup>١) سورة الأنفال. الآيتان: ٦٨،٦٧.

<sup>(</sup>٢) سورة الأنفال. الآية: ٧٠.

<sup>(</sup>٣) سورة عبس . الآيات: ١-٤.

بهم أتباعهم فيكون إسلامهم نصرًا للدعوة، أما عبد الله بن أم مكتوم فله إيمان حصين يحميه من الزيغ، فلينتظر حتى ينتهي الرسول على من دعوة هؤلاء، ولكن الله تعالى أراد أن يشْعِر رسوله على بأنَّ هذا الأعمى الضعيف الذي جاء سعيًا ليحصِّل الخير أفضلُ من هؤلاء السادة المعرضين؛ ولذلك كان أولى بالاهتهام والرعاية، وفي ذلك تحقير لشأن أولئك المعرضين، ورفعٌ لشأن المقبلين على الله، فليست هناك معصية، وإنها هو عتاب الحبيبِ للحبيبِ، وتنويه بشأن المقبلين على المداية ولو كانوا ضعفاء، وتهوين بشأن المعرضين ولو كانوا من الوجهاء.

٤- عوتب النبي على في إخفاء ما أعلمه الله من زواجه بزينب بعد أن طلقها زيد، ﴿ وَإِذْ تَقُولُ لِلَّذِي اَنْعَمَ اللهُ عَلَيْهِ وَأَنْعَمْتَ عَلَيْهِ أَمْسِكُ عَلَيْكَ وَأَنْعَمْتَ عَلَيْهِ وَأَنْعَمْتَ عَلَيْهِ أَمْسِكُ عَلَيْكَ وَوْجَكَ وَأَتَّقِ اللهَ وَتَخَشَى النَّاسَ وَاللهُ أَحَقُ أَن زَوْجَكَ وَأَتَّقِ اللهَ وَتَخَشَى النَّاسَ وَاللهُ أَحَقُ أَن تَخَشَلُهُ ﴾ (١)، فهذه الآية توهم أنَّ النبي عَلَيْهِ ارتكب ما يستحق عليه اللوم، وما يتنافى مع العصمة.

والجواب: أنّ هذه القضية ليس فيها ما يَمَسُّ الرسولَ عَلَيْ بشيء، فقد أراد الله سبحانه أن يطبق المبادئ تطبيقًا عمليًّا، فأراد أن يقضي أولًا على عصبية النسب، فزوج زينب القرشية الحسيبة من زيد المولى، فلما قضى زيد منها وطرًا أراد الله أن يحقق الأمر الآخر، وهو القضاء على عادة التبني، فأخذت زينب تسيء معاملة زيد، وزيد لا يحتمل ويشكو إلى الرسول على فيقول له: اتّق الله واصبر، وكان يعلم بطريق الوحي أنها سَتُطكَّقُ من زيد ليتزوجها، ولما كان الأمر خاصًا به، خشي أن يقول الناس عنه ما يمس شرفه، بأن يقال طلّقها لينفرد بها للزواج منها، ولذلك أخذ ينصح زيدًا بإمساكها حتى نفد صبره فطلقها، وهنا كان العتاب فلذلك أخذ ينصح زيدًا بإمساكها حتى نفد صبره فطلقها، وهنا كان العتاب

الرقيق: أتخشى أن يتَّهِمَك الناس بها ليس فيك، والله أحق أن تخشاه، فهو ناصر ك ومؤيدك فلن يضرك أحد، فلم يصرح الرسول على بها أخبره به الوحي بشأن زينب؛ لأنه كان ثقيلًا على نفسه؛ لأنه يخصه، وليس ذلك من التشريع الذي أُمِرَ بتبليغه، فالعتابُ هنا لخلافِ الأَوْلى.

#### دليل وجوب الأمانة لهم عليهم الصلاة والسلام:

أنهم لو خالفوا بفعل محرم أو مكروه أو خلاف الأولى، لكنا مأمورين به؛ لأن الله تعالى أمرنا باتباعهم في أقوالهم وأفعالهم وأحوالهم من غير تفصيل.

وهو تعالى لا يأمر بمحرم ولا مكروه ولا خلاف الأولي فلا تكون أفعالهم محرمة ولا مكروهة ولا خلاف الأولى.

\* \* \*

# ٧ ـ من الصفات الواجبة للرسل عَلَمُ السَّلَا الصدقُ

والصدقُ لغةً: ضدُّ الكذب، وهو مطابقةُ الخبر للواقع.

واصطلاحًا: مطابقة الخبر للواقع بحسب الاعتقاد.

فغيرُ الخبر وهو الإنشاء بأنواعه (التمني والرجاء والأمر والنهي وغير ذلك) لا يوصف بصدق ولا بكذب.

والخبرُ المطابِقُ للواقع في الخارج وفي اعتقاد المتكلم صدقٌ لغةً وشرعًا. وغيرُ المطابق فيهم كَذِتُ لُغَةً وَشَرْعًا.

والمطابق في الاعتقاد لا في الواقع صدقٌ شرعًا لا لُغَةً.

وذلك كقوله على اليدين (۱) عندما سأله: أقصرت الصلاة أم نسيت يا رسول الله؟ حين سلم على من ركعتين: كل ذلك لم يكن (۱). أي ما قصرت الصلاة ولا نسيت، فالرسول على صادق في هذا الخبر؛ لأنّه قال معتقدًا ذلك.

والناس مطالبون بالصدق، منهيون عن الكذب، والأنبياء معصومون من الكذب.

والصدق الذي به التكليف هو الصدق شرعًا؛ لأنه المقدور للنفس، ولا يكلف الله نفسًا إلا وُسْعَهَا.

<sup>(</sup>١) هو: الخِرباق بن عمرو من بني سليم، كان ينزل بنواحي المدينة وشهد مع النبي على بدرًا وأحدًا.

<sup>(</sup>٢) متفق عليه.

#### الدليل على وجوب الصدق للرسل:

أنهم لو لم يَصْدُقوا للزم الكذب في خبره تعالى، لتصديقه تعالى لهم بالمعجزة النازلة منزلة قوله تعالى: صدق عبدي في كل ما يبلّغ عني، وتصديق الكاذب كذب، وهو محال في حقه تعالى، فيستحيل مَلْزُومُه وهو كذب الأنبياء، ويجب صدقهم، يقول الله سبحانه: ﴿ وَلَوْ نَقَوْلَ عَلَيْنَا بَعْضَ ٱلْأَقَاوِيلِ ﴾ (١)، أي: لو كذب علينا وافترى وقال ما لم نقل، ﴿ لَأَخَذْنَا مِنْهُ بِالنِّيمِينِ ﴿ اللّهُ مَا أُنزِلَ إِلَيْكَ مِن رّبِّكَ وَإِن لَمْ تَفْعَلُ فَمَا بَلَغْتَ رِسَالتَهُ، وَاللّهُ يَعْصِمُكَ مِن ٱلنّاسِ ﴾ (٢).

فهذه الأدلة تدل على أنهم لا يكذبون في دعوى الرسالة، ولا في الأحكام الشرعية؛ لأنَّ ذلك هو الذي بلغوه عن الله تعالى.

أما غير ذلك من أمور الدنيا وحديث الناس كقام زيد وقعد عمرو والتكلم في المباحات، فهو غير داخل في هذه الأدلة، ولكن يدل عليه دليل العصمة، فالله تعالى حفظ ظواهر وبواطن الأنبياء عن التلبس بمنهي عنه؛ ولذا لم نكن في حاجة إلى التحدث عن الصدق بذاته، وإقامة الدليل على وجوبه للأنبياء، لولا أنه الأساس الذي تقوم عليه دعوتهم، ولذلك أثبته العلماء بطريقتين، أثبتوه ضمن العصمة، ثم أثبتوه مستقلًا بذاته.

فلم يؤثر عن نبيِّ أو رسولٍ كذبٌ أبدًا حتى المِزَاحُ، فقد كان ﷺ يمزح والا يقول إلا حقًّا.

<sup>(</sup>١) سورة الحاقة . الآية: ٤٤.

<sup>(</sup>٢) سورة الحاقة . الآيتان: ٤٦،٤٥.

<sup>(</sup>٣) سورة المائدة . الآية: ٦٧ .

فإن قيل: مرَّ رسول الله عَلَيْ على جماعة يؤَبِّرون النخل \_ أي يلقحونه \_ فقال لهم: لو تركتموها لصلحت، فتركوها فشاصت(۱).

فالجواب: أن ذلك ليس خبرًا حتى يوصف بصدق أو كذب، إنها هو رجاء؛ لأن المعنى: كان رجائى ذلك، فهو من قبيل الإنشاء.

والإنشاء لا يتصف بصدق ولا كذب، وعدم وقوع المرجو لا يعد نقصًا.

\* \* \*

را) أخرجه مسلم عن أنس بن مالك.

# ٣ـ من الصفات الواجبة للرسل الفَطَانَةُ

الفَطانة لغة: الفَهم وحِدَّةُ العقل والذكاء.

واصطلاحًا: هي التفطُّنُ والتيقُّظُ لإلزام الخصوم، وإبطال دعاويهم الفاسدة، وإلزامهم الحجة.

والفَطانة من ألزم الصفات للأنبياء والرسل؛ لأن مهمتهم نشر الدعوة، وتبيلغ الرسالة، وإبطال العقائد الفاسدة، وغرس العقائد الصحيحة، وكل ذلك يحتاج إلى النباهة والذكاء والتيقظ.

الدليل النقلي على وجوب الفطانة للأنبياء والرسل: آياتٌ كثيرةٌ، منها:

١ - قوله تعالى في حق إبراهيم ﷺ: ﴿ وَتِلْكَ حُجَّتُنَا عَاتَيْنَهَا إِبْرَهِيـمَ عَلَىٰ
 قَوْمِهِ ۚ ﴾ (١).

والمراد بالحجة هنا ما احتج به إبراهيم على قومه عبَّاد النجوم والكواكب في قوله تعالى: ﴿ أُوْلَتِكَ لَهُمُ ٱلْأَمْنُ وَهُم فِي قوله تعالى: ﴿ أُوْلَتِكَ لَهُمُ ٱلْأَمْنُ وَهُم فَي قُوله تعالى: ﴿ أُوْلَتِكَ لَهُمُ ٱلْأَمْنُ وَهُم مُهْ تَدُونَ ﴾ (٣).

٣- وقال تعالى آمرًا نبيه محمدًا عَلَيْهُ: ﴿ وَجَدِلْهُم بِٱلَّتِي هِيَ أَحْسَنُ ﴾ (٥).

<sup>(</sup>١) سورة الأنعام . الآية: ٨٣.

<sup>(</sup>٢) سورة الأنعام . الآية: ٧٦.

<sup>(</sup>٣) سورة الأنعام . الآية: ٨٢.

<sup>(</sup>٤) سورة هود . الآية: ٣٢.

<sup>(</sup>٥) سورة النحل. الآية: ١٢٥.

أي بالطريق التي هي أحسن، أي: بالمناظرة التي يراد بها إظهار الصواب وليس إلزام الخصم بحيث تشتمل على نوع من الرفق بهم.

# الدليل العقلي على وجوب الفطانة للأنبياء والرسل الملاا

لو كان في الأنبياء والرسل بلادةٌ في الفهم وغَفْلَةٌ عن أساليب الجدال لضاعت الحكمة من إرسالهم، ولما استطاعوا أن يقيموا الحجة على خصومهم؛ لأنَّ المُغَفَّل لا يمكنه إقامة الحجة ولا المجادلة، أما وقد أقاموا الحجة ونشروا الدعوة فقد ثبت لهم الفطنة.

#### سؤال وجواب:

إن قيل: الآيات التي ذكرت في الفطانة إنها هي واردةٌ في حقِّ بعضهم فقط، فلا تدل على ثبوت الفَطَانة لهم جميعًا.

فالجواب: أنَّه ما ثبت لبعضهم من الكمال يثبت لغيره، فإذا ثبتت الفطانة لبعضهم تثبت للجميع لأن حكم الأمثال واحد؛ ولأنها كمالٌ في حقهم.

وهي لازمةٌ للأنبياء والرسل على السواء، فالواجب للرسل كمال الفطانة، والواجب للأنبياء مطلق الفطانة؛ حتى يردوا بها على خصومهم، فقد كان أقوامهم الذين آثروا الكفر على الإيمان شديدي الخصومة والجدال لأنبيائهم، شديدي التمسك بمعتقداتهم الباطلة، ومن آمن من أقوامهم لم يؤمن إلا بعد أن حاورهم واقتنع بحجتهم.

\* \* \*

# ٤\_ من الصفات الواجبة للرسل عِنظَالِقَاهِ التبليغُ

التبليغُ: هو إخبار الناس بالوحي الذي أُنْزِلَ على الرسول، وأُمِرَ بتبليغه للناس.

والغاية من إرسال الرسل هداية الناس، فهم واسطة بين الخالق والخَلْق فمهمتُهم تلقي الوحي وإيصالُه للناس.

# والدليلُ على وجوب التبليغ:

انَّ الرسل ﷺ لو كتموا شيئًا مما أُمروا بتبليغه للخلق لكنا مأمورين بكتهان العلم؛ لأنَّ الله تعالى أمرنا بالاقتداء بهم، وكاتم العلم ملعونٌ، بدليل قوله سبحانه: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ يَكُتُمُونَ مَا أَنزَلْنَا مِنَ ٱلْمَيْنَتِ وَٱلْمُدَىٰ مِنْ بَعْدِ مَا بَيَّكَ لُلِنَاسِ فِي الْكِنَابِ أُولَتَهِكَ يَلْعَنْهُمُ ٱللَّهُ وَيَلْعَنْهُمُ ٱللَّهِ عَنُونَ ﴾ (١٠).

٢ - ولو كتموا شيئًا مما أمروا بتبليغه لخانوا الأمانة، وخيانتهم محالة، كما أنَّهم لو كتموا لأضاعوا المهمة التي جاءوا من أجلها ﴿ يَا أَيُّهَا الرَّسُولُ بَلِغٌ مَا أُنزِلَ إِلَيْكَ مِن رَّيِكً وَإِن لَدَ تَفْعَلُ فَمَا بَلَغْتَ رِسَالتَهُ ﴾ (٢).

٣- ولو جاز عليهم كتمان شيء لكتم سيتُدهم الأعظمُ على آيات العتابِ الخاصَّة به التي منها قوله تعالى: ﴿ مَا كَانَ لِنَبِيِّ أَن يَكُونَ لَهُ أَشَرَىٰ حَقَّ يُثْخِنَ فِى الْخَاصَّة به التي منها قوله تعالى: ﴿ عَفَا أَللَهُ عَنكَ لِمَ أَذِنتَ لَهُمْ ﴾ (١٠).
 ٱلْأَرْضِ ﴾ (٣)، وقوله تعالى: ﴿ عَفَا أَللَهُ عَنكَ لِمَ أَذِنتَ لَهُمْ ﴾ (١٠).

<sup>(</sup>١) سورة البقرة . الآية: ١٥٩.

<sup>(</sup>٢) سورة المائدة . الآية: ٦٧.

<sup>(</sup>٣) سورة الأنفال . الآية: ٦٧ .

<sup>(</sup>٤) سورة التوبة . الآية: ٤٣.

وقوله تعالى: ﴿ وَإِذْ تَقُولُ لِلَّذِي ٓ أَنَعُمَ ٱللَّهُ عَلَيْهِ وَأَنْعَمْتَ عَلَيْهِ أَمْسِكُ عَلَيْكَ وَأَقِي ٱلنَّاسَ وَاللَّهُ أَحَقُ أَن وَجُكَ وَأَقِي ٱلنَّاسَ وَاللَّهُ أَحَقُ أَن تَغْشَلُهُ ﴾ (١).

فتبليغ هذا العتاب دليلٌ على الأمانةِ وعدم الكتهانِ؛ إذ لو كتم شيئًا لكتم هذا العتاب.

٤- ثم إنَّ الله توعدهم على الكتمان، وصدَّقهم، وأيَّدهم بالمعجزات، ولو كتموا شيئًا لفضحهم، ولسلب منهم تأييدَه لهم، وبذلك ثبتَ أنَّهم بلَّغُوا ولم يكتموا.

#### ما يستحيل على الرسل:

عرفت \_ فيما سبق \_ أنه يجب للأنبياء والرسل إجمالًا كلُّ كمالٍ بشريٍّ، ويجب لهم تفصيلًا أربعُ صفاتٍ هي: الأمانةُ (العصمة)، والصدقُ، والفَطَانَةُ، والتبليغ.

وإذا وجب لهم كلُّ كمال بشريِّ استحال في حقهم كلُّ نقص بشريِّ، وإذا وجبت لهم الصفاتُ الأربعة استحال عليهم ضدها، فضد الأمانة الخيانة، وضد الصدق الكذب، وضد الفطانة البلادة والغفلة، وضد التبليغ الكتمان لشيء مما أُمِروا بتبليغه.

<sup>(</sup>١) سورة الأحزاب. الآية: ٣٧.

فالأنبياءُ والرسل يستحيلُ عليهم كلُّ نَقْصٍ يؤدي إلى خِسَّتِهِم ونفرةِ الناس عنهم، وتعطيل رسالتهم؛ إذ إنهم لو اتصفوا بشيء من ذلك لأنْفَضَّ الناسُ من حولهم، فيفوت الغرض الأسمى من الرسالة، وتضيع حكمة الاصطفاءِ والاختيار.

ومعنى استحالتها: عدم قبولها الثبوت في حقهم.

#### المناقشة والتدريبات

س ١ أ) ما العصمة لغة واصطلاحًا؟ وما الدليل على ثبوتها للرسل عليهم السلام؟

ب) الرسل لا يفعلون المحرم ولا المكروه فها الحكم إذا وقع منهم شيء من ذلك؟ وعلام تدور أفعالهم؟

س٧: أ) وردت نصوص توهم عدم العصمة لبعض الأنبياء، اذكر ما ورد في حق سيدنا (إبراهيم - موسى - يوسف)، ثم قم بالرد عليها.

ب) ضع علامة ( $\forall$ ) أمام العبارة الصحيحة وعلامة ( $\times$ ) أمام العبارة الخطأ مع تصويب الخطأ ، والتعليل للصواب إن وجد:

١ حفظ الله الأنبياء قاصرٌ على زمن النبوة .

٢- يجوز النطق بالنصوص الموهمة في حق الأنبياء في مقام التعليم لعدم العصمة.

٣ الواجب في حق الأنبياء مطلق الفطانة.

٤\_ يجوز الكتهان في حق الرسل.

#### س٣: أ) ما المقصود بالمصطلحات التالية:

١ – الصدق شرعًا ٢ – الفطانة شرعًا ٣ – التبليغ

# ب) تخير الإجابة الصحيحة مما بين القوسين فيها يأتى:

١-الخبر المطابق في الاعتقاد لا في الواقع صدق( لغة وشرعًا - شرعًا لا لغة لغة لا شرعًا) .

٢-كمال الفطانة واجبة لـ ( الرسل - الأنبياء - الرسل والأنبياء ) .

٣- يستحيل في حق الرسل ( الكذب - البلادة - كلاهما) .

س٤) أ) ما الذي يجوز في حق الأنبياء إجمالًا؟ وهل يجوز عليهم المرض غير المنفر؟ وضح ذلك مع الدليل.

ب) ما المقصود بالسهو؟ وما الفرق بينه وبين النسيان؟ وما حكمه على الأنبياء والرسل؟

س٥: ب) ضع علامة ( $\lor$ ) أمام العبارة الصحيحة وعلامة (×) أمام العبارة الخطأ مع تصويب الخطأ ، والتعليل للصواب إن وجد:

- ١ لا يجوز على الأنبياء والرسل نسيان شيء قبل تبليغه . ( )
- ٢- يجوز على الأنبياء السهو في الأفعال البلاغية. ()
- ٣- يجوز على الأنبياء الإغماء ولو كان طويلًا. ( )

# س٦: أ) علل لما يلي:

١-لا يجوز الاحتلام على الرسل عليهم السلام.

٢-لا يجوز الإغهاء في حق الرسل.

٣-لا يجوز على الرسل نسيان شيء قبل تبليغه .

## ب) املاً الفراغات التالية بكلمات مناسبة:

١- يجوز في حق الأنبياء جميع...... البشرية التي لا تؤدي إلى ..... في مرتبتهم.

٢- يجوز الإغماء في حق الرسل بشرط أن.....

٣-يمتنع السهو على الأنبياء في الأخبار ..... وغير .....

# ١٠ الجائز في حق الأنبياء والرسل عليهم السلام

قَالَ النَّاظِمُ ﴿ إِلَّاكَ النَّاظِمُ اللَّهُ الللَّهُ الللّلْمُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ال

# وَجائِزُ فِي حقِّهم كالأكْلِ \*\* وَكالجماعِ للنِّسَا فِي الحِلِّ

يجوز في حق الأنبياء والرسل جميعُ الأعراض البشرية التي لا تؤدي إلى نقص في مرتبتهم العَلِيَّةِ.

ولا فرقَ بين أن يكون الجائزُ في حقهم من توابع الصحة التي لا يُسْتَغْنَى عنها عادةً كالأكل والشرب والنوم، أو التي يمكن أن يُسْتَغْنَى عنها من دون مشقة أو بمشقة محتملة، مثل معاشرة النساء حلالًا.

- والأنبياءُ معصومون من الوقوع في المحرَّمِ، فلا يأكلون الربا ولا يَغشُّونَ، ولا يُجَامِعونَ إلا ما أحله الله.

#### الاحتلام في حق الرسل عليهم السلام:

ولا يجوز الاحتلامُ عليهم كما صححه النووي؛ لأنه من الشيطان، وليس له سلطان عليهم، وقد ورد: (ما احتلم نبيٌّ قط) صححه الإمام النوويّ(١).

و يجوز على الأنبياء المرض غير المنفر فقد مرض الرسول على وقال: «إني الأوعك كما يوعك الرجلان منكم»(٢).

<sup>(</sup>١) أخرجه الطبراني في الكبير، وابن عدى في الكامل.

<sup>(</sup>٢) متفق عليه.

- ويجوز عليهم الإغماء، ولكن بشرط ألا يكون طويلًا، فإن كان طويلًا فلا. - ولا يجوز عليهم الجنون قليله وكثيره؛ لأنّه نقصٌ، وكذلك الجزام والبرص والعمى، وغير ذلك من الأمراض المنفرة، فلم يَعمَ نبى قط.

أما قوله تعالى في حق يعقوب على : ﴿ وَاتَيَضَتُ عَيْنَاهُ مِنَ الْحُزْنِ ﴾ (١) ، فلم يكن عمًى، وإنها كان حجابًا على العين من كثرة الدموع، ولذلك لما جاءه البشير عاد بصيرًا، وما قيل في حق نبي الله أيوب على من الأمراض المنفرة فذلك من أقاصيص المخترعين والإسرائيليات الكاذبة التي تهدف إلى تشكيك الناس في معتقداتهم.

والصوابُ: أنَّ الذي كان به من مرضٍ شديد لم يكن مرضًا منفرًا، وهو نوع من الابتلاء والاختبار، كشفه الله عنه عندما اتجه إليه ودعاه، قال تعالى: ﴿ وَأَيْوُبَ إِذْ نَادَىٰ رَبَّهُ ۗ أَنِي مَسَّنِي الضُّرُ وَأَنتَ أَرْكُمُ ٱلرَّحِينَ اللهُ فَاسَتَجَبَّنَا لَهُ وَكَشَفْنَا مَا بِهِ مِن ضُرِ ﴾ (١).

مل يجوز في حق الأنبياء والمرسلين أن يعرض لهم السهو والنسيان؟ السهو في اللغة الغفلة، والنسيان ضدُّ الذكرِ والحفظِ، وفرَّقوا بين الساهي والناسي، بأن الناسي إذا ذكَّرْتَه تذكر، والساهي بخلافه.

والسهو يمتنع على الأنبياء والمرسلين في الأخبار البلاغية، كقولهم: (الجنة أعدت للمتقين)، وقولهم: (عذاب القبر واجب)، (القبرُ روضةٌ من رياض الجنة أو حفرة من حفر النار)(٣).

وكذلك يمتنع عليهم في الأخبار غير البلاغية: كقام زيد وقعد عمرو.

<sup>(</sup>١) سورة يوسف . الآية: ٨٤.

<sup>(</sup>٢) سورة الأنبياء . الآيتان: ٨٤،٨٣.

<sup>(</sup>٣) رواه الترمذي وقال: «حديث غريب».

أما السهو في الأفعال سواء كانت بلاغية كالسهو في الصلاة، أو غير بلاغية، فيجوز عليهم، ويكون ذلك تشريعًا.

ولا يكون السهو في حقهم ناشئًا عن الاشتغال بغير الله، وإنها يسهون عها سوى الله، فينصرفون بقلوبهم إليه، ويغفلون عها هم فيه، وهذا تعظيم لله.

يا سائِلي عَنْ رَسُولِ اللهِ كَيْفَ سَهَا \*\* وَالسَّهْوُ مِنْ كُلِّ قَلْبِ غَافلٍ لاهٍ؟
قد غابَ عن كلِّ شيءٍ سِرُّه فَسهَا \*\* عَـهًا سِـوى الله فالتعظيم لله
أما النسيان فهو ممتنع عليهم فيها يتصل بشيءٍ مما أُمِرُوا بتبليغه، سواء كان
قولًا كقولهم: (الجنة أعدت للمتقين) أو فعلًا كصلاة الضحى، فإن الله أمرهم
بفعلها ليقتدي الناس بهم.

فلا يجوز عليهم نسيان شيء قبل تبليغه؛ لأنَّ هذا منافٍ لوظيفتهم وهي دعوةُ الناس بها أُمِرُوا بتبليغه.

أما النسيان بعد التبليغ فيجوز عليهم، ويكون من الله تعالى، وليس من الشيطان؛ لأنه ليس له عليهم سبيل.

أما قول نبي الله يوشع (فتى موسى ﴿): ﴿ وَمَا أَنسَنِيهُ إِلَّا ٱلشَّيْطُانُ أَنْ الشَّيْطَانُ أَنْ الشَّيْطَانُ أَنْ أَذُكُرَهُ ﴾ (١)، فهذا تواضع منه، أو قبل علمه بحال نفسه من أنه مسير بالإرادة الإلهية في هذا الأمر حتى يصل موسى ﴿ إلى مطلوبه من مقابلة الرجل الصالح: ﴿ ذَلِكَ مَا كُنَّا نَبِغ ﴾ (١).

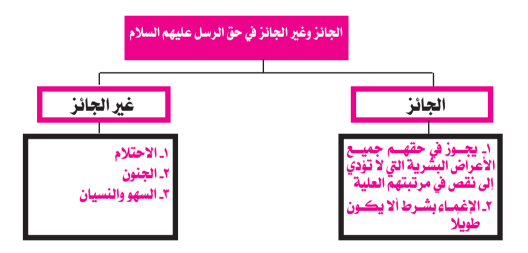
<sup>(</sup>١) سورة الكهف. الآية: ٦٣.

<sup>(</sup>٢) سورة الكهف. الآية: ٦٤.

فإن قيل: فلم تسلَّط الشيطان على آدم على الوسوسة؟ فالجواب: أن تلك الوسوسة كانت بتمثيل ظاهري، وليس بتأثير قلبي، والممنوع في حق الأنبياء إنها هو لعب الشيطان ببواطنهم.

وبالجملة: فيجوز على الأنبياء والمرسلين ما يجوز على سائر البشر مما لا يؤدي إلى نقص، وذلك في الظاهر فقط، أما الباطن فهو متعلق بالله تعالى.

\* \* \*



#### ١١ـالمجزة

# قَالَ النَّاظِمُ رَحْاللَّهُ:

# بالمعجــزاتِ أُيِّــدُوا تَكَرُّمَـا \*\* وَعِصْمَـةَ الباري لـكلِّ حَتِّـا تمهيد:

أودعَ اللهُ في هذا الكونِ قوانينَ طبيعيةً للسَّير على سُننِهَا، واستطاع الإنسان أن يدرك كثيرًا من هذه القوانين وأن يستغلها في صالح الإنسانية، ومعرفة بعض هذه القوانين بديهيّة كإحراق النار للخشب، وقطع السكين للحم، وإطفاء الماء للنار، وبعضها نظريّ (يحتاج إلى تَأمُّلٍ وفكرٍ) كمعرفة تمدُّدِ المعادن بالحرارة وانكهاشها بالبرودة، وكقضاء بعض العقاقير على أنواع خاصة من ميكروبات الأمراض.

ولكننا نجد في بعض الأحوال أن هذه القوانين الطبيعية تتخلف، ويكون تَخَلَّفُهَا غيرَ خاضع لسبب علميٍّ، أو لقانون طبيعيٍّ آخرَ، ونجد أن هذا التخلفَ يقعُ في حدودٍ ضيقةٍ، وعلى أيدي أفراد مخصوصين، لا يستطيع غيرهم أن يجاريهم فيها يفعلون، فيقول الناس: إن هذا أمرٌ خارق للعادة يعجز الكافة عن الإتيان بمثله.

وقد تناول العلماء والمفكرون هذه الأمور الخارقة للعادة بالبحث فلم يجدوا لها محدثًا إلا الله سبحانه، فهو الذي خلق القوانين الطبيعية، وهو القادر على تغييرها وتوقيفها.

ولكن مَنْ تجري هذه الخوارق على أيديهم ليسوا صنفًا واحدًا، وبالتحري والبحث وُجِدَ أنهم ينحصرون في أنواع ستَّةٍ: فقد يظهر الأمر الخارق على يَدَي

شخص معروف بالصلاح، أو مستور الحال، أو فاسق، والمعروف بالصلاح إما أن يدَّعي النبوة أو لا، والفاسق إما أن يكون الخارق وفقًا لمطلوبه أو لا، كما يأتي ذلك تفصيلًا:

أنواع الخوارق: للخوارق أنواعٌ ستةٌ:

أولًا: المعجزة:

المعجزة لغة: مأخوذة من العجز، أي الضعف وعدم القدرة.

واصطلاحًا: أمرٌ خارق للعادة مقرونٌ بالتحدِّي (أي دعوى النبوة أو الرسالة) مع عدم إمكانِ المعارضةِ.

أو هي كما قال سعد الدين التفتازاني: أمرٌ يظهر بخلاف العادة على يد مُدَّعِي النبوةِ عند تحدي المنكرين على وجهٍ يَعْجِزُ المنكرونَ عن الإتيانِ بمثله.

#### شروط المعجزة: للمعجزة شروط سبعة:

١- أن تكون حادثة، فتخرج بذلك صفاتُ الباري القديمةُ عن تعريفِ المعجزة.

### والأمر الخارق إما أن يكون:

- \_قولًا: كالقرآن الكريم.
- - \_أو تركًا: كعدم إحراق النار لسيدنا إبراهيم كلله.
- ٢\_ أن تكون على خلاف العادة، وهي ما اعتاده الناس واستمروا عليه مرة بعد أخرى، فالمعجزة لا تخضع لأسباب، ولا تنتج عن مقدمات.

- فها كان كذلك فليس من المعجزة في شيء كتمدد المعادن بالحرارة وانكهاشها بالرودة.
- ٣- أن تظهر على يد مدعي النبوةِ أو الرسالةِ؛ لتكون تصديقًا له في دعواه، ويكون بمنزلة قول الله سبحانه: (صدق عبدى فيها يبلِّغ عنى).
- ٤- أن تكون موافقة للدعوى غيرَ مُكذّبة للمُدّعي تكذيبًا واقعًا من غير عاقل، كما إذا قال: آية صدقي أن ينطق هذا الجماد أو هذا الحيوان فنطق قائلًا: إنك مفتر كذاب، أما إذا كان التكذيب من عاقل فلا عبرة بالتكذيب، كما إذا قال: آية صدقي أن ينطق هذا الميت فنطق مكذبًا له، فيكون نطقه معجزة ولا عبرة بتكذيبه؛ لأنه عاقل، ولعله اختار الكفر على الإيمان فعبر من رأيه باختياره.
- ٥- ألا تكونَ في زمن نقض العادة كزمن طلوع الشمس من مغربها في نهاية العالم، وما يقع من الدجال كأمره السهاء أن تمطر فتمطر، وأمره الأرض أن تنبت فتنبت، فهذا ليس من المعجزة؛ لأنه وقع في زمن خرق العادة اختيارًا وامتحانًا.
  - ٦\_ أن تتعذر معارضته.
- ٧- أن تكون مقرونة بدعوى النبوة أو الرسالة حقيقة، أو حُكْمًا بأنْ تَأَخَّر ظهورُ الخارق زمنًا يسيرًا.

## ثانيًا: الكرامة:

وهي أمرٌ خارقٌ للعادة يظهره الله على يد عبد صالح، غيرِ مُدَّعِي النبوة. فالكرامةُ يجريها الله سبحانه على يد أوليائه تكريهًا لهم وتعظيهًا لشأنهم.

#### ثالثًا: المعونة:

وهي أمرٌ خارقٌ للعادة يظهره الله على يد شخص من عامة الناس أي ظاهر الصلاح تخليصًا له من شدّة، كاستجابة دعوة أو تخليص من محنة.

#### رابعًا: الاستدراج:

وهو أمرٌ خارقٌ للعادةِ يظهرُ على يد شخصٍ ظاهر الفسقِ والفُجُورِ، أو الكفرِ والشركِ، يدعي الألوهية، وقد تكون على وفق مراده؛ ليزيد طغيانهُ وغرورهُ، ثم يأخذهُ اللهُ أخذَ عزيز مقتدرِ.

#### خامسًا: الإهانة:

وهي أمرٌ خارقٌ للعادة يظهر على يد شخص ظاهر الفسق والفجور أو الكفر والشركِ، يدعي النبوة على خلاف مطلوبه وعكس مرادِه، تكذيبًا له في دعواه، كما حدث لمسيلمة الكذابِ عندما أراد أن يفعل كرسول الله عليه فَقُل في عين عوراءَ لِتَبْرَأَ فَعَمِيَت الصحيحةُ.

# سادسًا: الإرهاص:

أمرٌ خارقٌ يظهر على من هَيَّأَه الله سبحانه وتعالى قبل بعثته لِتَحَمُّلِ رسالته تأسيسًا للنبوة، ليلتفت نظرُ القومِ إليه وتَتَوجَّه القلوبُ نحوه؛ كإظلالِ الغمامِ للنبي عَيْلَةُ قَبْلَ البِعْثَةِ.

#### الفرق بين الخوارق والسحر والشعوذة:

السحر هو التمويه بالحيل والتخاييل، وأما الشعوذة أو الشعبذة فهي خِفَّةُ اليدِ ليُرِيَ أَنَّ لها حقيقة ولا حقيقة لها كفعل الحُواة (١) وكلاهما: السحر والشعوذة في ظاهره خَرْقُ للعادة، لكنه يخضع للتعليم والتَّعَلُّم، ويمكن أن يأتي أكثرُ من شخص بأفعالٍ متشابهةٍ إذا تعلموها، ثم إنها ليسا مقرونين بدعوى الرسالة فلا يكون أحدهما معجزة، ولا يأتي السحر أو الشعوذة من ظاهر الصلاح ولا مستور الحال فليسا من الكرامة ولا من المعونة، وإنها تأتي هذه الأفعال من الفساق والمرتزقة، يُمَوِّهُونَ بها على العامَّةِ لسلب أموالهم بغير عناءٍ.

\_ والحقُّ ما يراه أهل السنة من أنَّ للسحر حقيقةً تخضعُ للتعليم، وقد ثبت بالقرآن والسنة؛ فالله سبحانه وتعالى يقول في قصة سحرة فرعون: ﴿ وَجَآءُو بِسِحْرٍ عَظِيمٍ ﴾(١).

- ويرى المعتزلةُ أنَّ السحر لا حقيقةَ له، ولا يخرج عن أن يكون خفةً في اليد كالشعوذة.

ولا حُجَّة للمعتزلة في قوله سبحانه: ﴿ يُخَيِّلُ إِلَيْهِ مِن سِحْرِهِمْ أَنَّهَا تَسْعَىٰ ﴾ (") ولم يقل: تسعى، على الحقيقة؛ لأنَّ التخييلَ من السحر، ولا حجة لهم أيضًا في قوله: ﴿ سَحَرُواْ أَعَيُنَ النَّاسِ ﴾ (")، أي: ولم يغيروا الحقائق؛ لأنَّ سحرَ الأعْيُنِ تغييرٌ للحقائق.

<sup>(</sup>١) الحواة: الذين يجمعون الحيات.

<sup>(</sup>٢) سورة الأعراف. الآية: ١١٦.

<sup>(</sup>٣) سورة طه . الآية: ٦٦.

<sup>(</sup>٤) سورة الأعراف. الآية: ١١٦.

#### حكمُ المعجزة؛

ـ تأييدُ الله سبحانه لرسله عليهم السلام بالمعجزات تفضلًا منه وتكرمًا عليهم حتى تسهل مهمتهم ولا تقوم الحجة عليهم.

\_وليس التأييدُ بالمعجزة واجبًا على الله سبحانه كما يقول الفلاسفة وكما ينسب إلى المعتزلة؛ لأنَّ الله سبحانه وتعالى لا يجب عليه شيءٌ فهو سبحانه فعّال لما يريد.

- وليست المعجزة مستحيلة كما يقول الشَّمنيةُ والبراهمةُ بناءً على استحالة إرسال الرسل عندهم والاكتفاء بالعقل؛ لأن الواقع يكذبهم؛ فقد جاء الأنبياء والرسل مؤيَّدِينَ بالمعجزات، فهي ممكِنةٌ عقلًا واقعةٌ فعلًا وهو رأي أهل الحق.

#### دلالة المعجزة على صدق الرسول:

المعجزة تصديق من الله لرسوله في دعواه الرسالة، فدلالتها تفيد اليقين لمن شاهد المعجزة وعاينها ورأى عجز الجميع عن الإتيان بمثلها.

وكذلك تفيد اليقين لمن لم يشاهد بنفسه وإنها نقل إليه الخبر عن طريق التواتر إذا كان في موضع بعيد عن الرسول، أو في عهد بعد عهد الرسول.

ولم يخالف أحدٌ من العلماء في أنَّ دلالة المعجزة دلالةٌ يقِينِيَّةٌ. بعض معجزات الأنبياء:

- انقلاب العصاحية في يد موسى عليه السلام تلقف ما يأفك الكفرة، وضم يده إلى جناحه وإخراجها بيضاء من غير سوء.

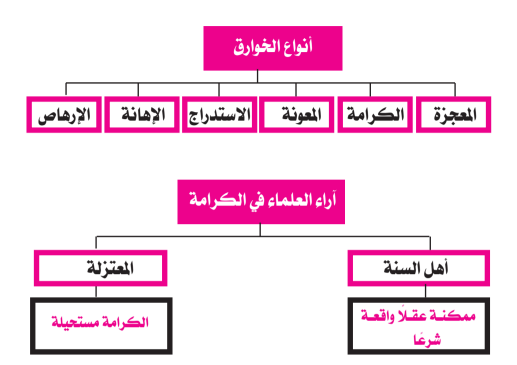
- ناقة نبي الله صالح على التي خرجت أمام القوم من صخرة صهاء، وشرط عليهم أن يكون لها شِرْبُ يوم، ولهم شربُ يوم، فضاقوا بها ذَرْعًا، فانبعث

أشقاهم فعقر الناقة، فَحَلَّ عليهم غضب الله، ونزلت بهم الكارثة، وأخذتهم الصاعقة.

ومنها معجزاتُ نبيِّ الله عيسى هُ كإحياء الموتى وإبراء الأكمه والأبرص وإخبارهم بها في بيوتهم من مدخراتهم، ومنها ما طلبوه من عيسى هُ أَنْ يُنَزِّلُ على على اللهُ أَنْ يُنَزِّلُهَا عَلَيْكُمُ فَمَن يَكُفُرُ عليهم مائدة من السهاء فطلبها هُ من الله: ﴿ قَالَ اللهُ إِنِي مُنَزِّلُهَا عَلَيْكُمُ فَمَن يَكُفُرُ عَلَيْهُمْ فَإِنِّ أُعَذِّبُهُو عَذَابًا لَآ أُعَذِّبُهُو أَحَدًا مِّنَ الْعَلَمِينَ ﴾ (١).

\* \* \*

<sup>(</sup>١) سورة المائدة . الآية: ١١٥.



#### المناقشة والتدريبات

س١: أ) ما المعجزة لغة واصطلاحًا؟ وبم عرفها السعد؟ وما شروطها إجمالًا؟ س٢: ما المقصود بالمصطلحات التالية:

(الكرامة - المعونة - الاستدراج - الإهانة - الإرهاص)

س٣: ما الفرق بين السحر والشعوذة؟ وما الآراء في حقيقة السحر؟ مع التوجيه.

س٤) ضع علامة ( $\forall$ ) أمام العبارة الصحيحة وعلامة ( $\times$ ) أمام العبارة الخطأ مع تصويب الخطأ ، والتعليل للصواب إن وجد.

- أ. تأييد الله الرسل بالمعجزات تفضلًا منه وتكرمًا عليهم ()
- ب.من شروط المعجزة أن تكون حادثة

ج. الأمر الخارج الذي يظهر قبل البعثة لمن هيأه الله لتحمل الرسالة يسمى

- إرهاصًا ( )
- د. دلالة المعجزة ظنية
- هـ.السحر والشعوذة ليسا من المعونة ()

## س٥: تخير الإجابة الصحية مما بين القوسين فيها يأتي:

أ. السحر لا حقيقة له عند (أهل السنة - المعتزلة - الفلاسفة).

ب. المعجزة مستحيلة عند ( المعتزلة - السنية - الأشاعرة ).

ج. دلالة المعجزة (ظنية - يقينية - كلاهما صحيح).

د. الأمر الخارق للعادة الذي يظهر على يد شخص ظاهر الفسق على خلاف مطلوب تكذيبًا له هو ( المعونة - الإهانة - الاستدراج).

هـ. الخوارق تنحصر في أنواع ( خمسة - ستة - سبعة ) .

\* \* \*

#### ١٢ـ معجزات نبينا ﷺ

قَالَ النَّاظِمُ رَحْالَكُهُ:

ومعجزاتُه كثيرةٌ غُررْ \*\* منها كلامُ اللهِ مُعْجِزُ البَشَرْ معجزاته عَلَيْهَ عَرران:

لما ذكر فيها تقدم تأييد الله تعالى للأنبياء بالمعجزات نبه هنا على كثرتها ووضوحها لنبينا على الله على المعجز عن الإحاطة بها.

#### حكم منكر معجزاته عليه عليه عليه عليه عليه المعالمة المعال

 ١ - ما كان من المعجزات معلومًا بالقطع منقولًا بالتواتر كالقرآن الكريم فمنكره كافر.

٢ – ما لم يكن كذلك:

أ - إن اشتهر كنبع الماء من بين أصابعه على فمنكره فاسق.

ب- إن لم يشتهر وثبت بطريق صحيح أو حسن عزر منكره.

\_القرآن الكريم نُقِلَ إلينا بطريق التواتر، فمُنْكِرُ هذه المعجزةِ يُعْتَبَرُ كافرًا.

\_ أمّا المعجزاتُ المادية فمنها المشهورُ كنبع الماء من بين أصابعه ﷺ ومنكرها فاسق.

\_ومن المعجزات ما لم يبلغ هذا القدر من الشهرة، وإنها نقل عن طريق صحيح أو حسن، فلا يفسق منكرها.

<sup>(</sup>١) الغرر: جمع غرة، وهي في الأصل: بياض في جبهة الفرس، وتطلق على خيار الشيء، ثم استعملت في كل واضح معروف على وجه الحقيقة العرفية وهو المراد هنا، فـ (غرر) بمعنى: واضحات مشهورات.

## المعجزة الخالدة القرآن الكريم:

هو اللفظ المُنزَّلُ على النبيِّ ﷺ المنقول بالتواتر المتعبَّدُ بتلاوته، المُتَحَدَّي بأقصر سورةٍ منه.

- والقرآن أعظم معجزاته ﷺ؛ لأن التحدِّي به لا يزال قائمًا إلى أن تقوم الساعة: ﴿ قُل لَيْنِ ٱجْتَمَعَتِ ٱلْإِنشُ وَٱلْجِنُّ عَلَىۤ أَن يَأْتُواْ بِمِثْلِ هَذَا ٱلْقُرْءَانِ لَا يَأْتُونَ بِمِثْلِهِ عَلَىٰ اللَّهُ وَالْجِنُّ عَلَىۤ أَن يَأْتُواْ بِمِثْلِ هَذَا ٱلْقُرْءَانِ لَا يَأْتُونَ بِمِثْلِهِ وَلَوْ كَانَ بَعْضُهُمْ لِبَعْضِ ظَهِيرًا ﴾(١).

ثم إنه ليس مرتبطًا بحياة الرسول على كبقية المعجزات، فعصا سيدنا موسى المنافعة المعجزات، فعصا سيدنا موسى المنافعة أن يخرج يده بيضاء من غير سوء كما خرجت يد موسى، وإحياء الموتى لا يأتي إلا على يد سيدنا عيسى بذاته، ونبع الماء إنها كان من بين أصابع محمد على، وأما القرآن فقد تلاه سيدنا محمد على، وحفظه أتباعه، وكل منهم يتلوه كما تلاه سيدنا محمد النبي على وينقل ألفاظه من مكان إلى مكان، ومن زمان إلى زمان، والهداية قائمة والتحدي موجود، والمعجزة دالةٌ على الرسالة من غير حاجة إلى بقاء سيدنا «محمد» ليسه ويتحدى المعاندين.

- وقد اشتمل القرآن الكريم على تشريع حكيم لسياسة الدنيا وجعلها طريقًا موصلًا إلى الآخرة، وقد اعترف أعداء الإسلام بمنزلة هذه الشريعة، وجعلها مرجعًا من مراجع القوانين.

#### إعجاز القرآن:

كان العرب إبان بعثة النبي عَيْلَة أئمة الفصاحة والبلاغة، يديرون الألفاظ، والمعاني في خطبهم، وأشعارهم بأساليبَ يَطْرَبُ لها الذوق السليم؛ فكان لا بد

<sup>(</sup>١) سورة الإسراء . الآية: ٨٨.

أن تأتي المعجزة من قبيل ما برع فيه القوم، فلما سمعوا تلك الآيات البينات ملكت عليهم قلوبهم، وعقولهم، وخَرُّوا ساجدين لفصاحتها، ولكن شيطانهم وهواهم أبى على كثير منهم الإذعان لهذه الهداية، فرموا الرسول عليه تارة بأنَّه ساحرٌ، وثانية بأنه شاعر، وأخرى بأن ما أتى به أساطير الأولين، ولم تَفُتّ هذه الاتهامات في عضده عليه المناه وإنها استمر في دعوته متحديًا لهم أن يعارضوا هذا التنزيل المحكم فيقول: ﴿ فَلْيَأْتُوا بِحَدِيثٍ مِثْلِهِ ۚ إِن كَانُوا صَدِقِينَ ﴾ (١) ولكنهم يقفون حياري، ومع ذلك يستمرون على جحودهم، فيتنزل معهم ويخفف تحديه فيطلب منهم الإتيان بعَشْر سور فيقول: ﴿ فَأَتُواْ بِعَشْرِ سُورٍ مِّثْلِهِ مَفْتَرَيْتِ وَادْعُواْ مَنِ ٱسْتَطَعْتُم مِّن دُونِ ٱللَّهِ إِن كُنْتُمْ صَدِقِينَ ﴾(٢) فلا يستطيعون الإجابة؛ فيطالبهم بسورة واحدة ﴿ وَإِن كُنتُمْ فِي رَبِّ مِمَّا نَزَّلْنَا عَلَى عَبْدِنَا فَأَتُواْ بِسُورَةٍ مِن مِّثْلِهِ ، وَأَدْعُواْ شُهَدَاءَكُم مِن دُونِ اللَّهِ إِن كُنتُمْ صَلدِقِينَ ﴾(٣)، ثم يسجل عليهم العجز وينذرهم عاقبة الكفر فيقول: ﴿ فَإِن لَّمْ تَفْعَلُواْ وَلَن تَفْعَلُواْ فَاتَّقُواْ النَّارَ الَّتِي وَقُودُهَا النَّاسُ وَالْحِجَارَةُ أَعِذَتْ لِلْكَنفِرِينَ ﴾(١)، ولا يقتصر التعجيز على الموجودين في عهده عليه المنه وانها يمتد إلى كل زمان ومكان وإلى الإنس والجن ﴿ قُل لَّبِنِ ٱجْتَمَعَتِ ٱلْإِنشُ وَٱلْجِنُّ عَلَىٓ أَن يَأْتُواْ بِمِثْلِ هَلْذَا ٱلْقُرْءَانِ لَا يَأْتُونَ بِمِثْلِهِ وَلَوْ كَانَ بَعْضُهُمْ لِبَعْضِ ظَهِيرًا ﴿ (٥).

## جهة إعجاز القرآن الكريم:

أنز ل الله القرآن الكريم معجزة لنبيه مُصَدِّقةً لدعواه، وقد تحدى العربَ أن يأتوا بمثل سورة منه فلم يستطيعوا مع أنهم أمراء الكلام، وقد خرُّوا ساجدين لبلاغته وفصاحته.

<sup>(</sup>١) سورة الطور . الآية: ٣٤.

<sup>(</sup>٢) سورة هود . الآية: ١٣.

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة . الآية: ٢٣.

<sup>(</sup>٤) سورة البقرة . الآية: ٢٤.

<sup>(</sup>٥) سورة الإسراء . الآية: ٨٨.

ولم يكن إعجازه قاصرًا على البلاغة والفصاحة، وإنها كان ذلك من وجوه، نذكر منها:

١- نزل القرآن منجًا في ثلاث وعشرين سنة تبعًا للمناسبات والظروف، ثم
 كوَّنَت آياته هذا النظم المحكم، فأصبح كتابًا واحدًا متناسقًا تناسبُ الآيةُ
 الآية، والسورةُ السورةَ، لا تجد فيه عوجًا ولا أمتًا.

٢- اشتمل على إشارات إلى كثير من عجائب الكون ومحتويات هذا الوجود بها لا يعلمه العرب الأميون، ولا رسولهم النبي الأمي على كقوله سبحانه: ﴿ وَفِ ٱلْأَرْضِ قِطَعٌ مُتَجَوِرَتٌ وَجَنَتُ مِّنَ أَعْنَبِ وَزَرْعٌ وَنَخِيلٌ صِنُوانُ وَعَيْرُ صِنْوَانِ يُسْقَى بِمَآءِ وَحِدِ وَنُفَضِّلُ بَعْضَهَا عَلَى بَعْضِ فِي ٱلْأَصُلُ إِنَّ فِي وَعَيْرُ صِنْوَانِ يُسْقَى بِمَآءِ وَحِدِ وَنُفَضِّلُ بَعْضَهَا عَلَى بَعْضِ فِي ٱلْأُصُلُ إِنَّ فِي وَعَلَيْ كَالِكَ لَاَيْتِ لِقَوْمِ يَعْقِلُونَ ﴾ (١).

قوله: ﴿ أَلَمْ تَرَأَنَّ ٱللَّهَ أَنزَلَ مِنَ ٱلسَّمَآءِ مَآءً فَأَخْرَجْنَا بِهِ عَمْرَتِ ثُخْنَلِفًا ٱلْوَانُهَا وَمِنَ ٱلْجِبَالِ جُدَدُ إِيضٌ وَحُمْرٌ تُخْتَكِفُ ٱلْوَانُهَا وَعَلَ بِيبُ سُودٌ ﴾ (٢).

٣- ذكر القرآن قصص السابقين من الأنبياء والمرسلين، وما حدث لهم مع أمهم مما كان يكتمه أهل الكتاب فلم يجرؤوا على تكذيب شيء من أنبائه.

لا أخبر عن أمور مستقبلة، وقعت كما أخبر وصدقتها الحوادث، كقوله سبحانه: ﴿ الْمَ ﴿ نَ غُلِبَتِ الرُّومُ ﴿ فَ فَيَ أَدْنَى الْأَرْضِ وَهُم مِن بَعَدِ غَلِبِهِمُ سَيَغُلِبُونَ ﴿ نَ غُلِبَتِ الرُّومُ لِللّهِ الْأَمَٰرُ مِن قَبَلُ وَمِن بَعَدُ وَيَوْمَ لِللهِ الْأَمَٰرُ مِن قَبَلُ وَمِن بَعَدُ وَيَوْمَ لِللهِ اللهُ مَرُ مِن قَبَلُ وَمِن بَعَدُ وَيَوْمَ لِللهِ يَفْرَحُ الْمُؤْمِنُونَ ﴾ (٣).

<sup>(</sup>١) سورة الرعد . الآية: ٤.

<sup>(</sup>٢) سورة فاطر . الآية: ٢٧.

<sup>(</sup>٣) سورة الروم . الآيات: ١-٤.

وكقوله: ﴿ لَقَدْ صَدَقَ اللَّهُ رَسُولَهُ الرُّءَ يَا بِٱلْحَقِّ لَتَذْخُلُنَّ الْمَسْجِدَ الْحَرَامَ إِن شَآءَ اللَّهُ عَامِنِينَ مُحَلِّقِينَ رُءُوسَكُمْ وَمُقَصِّرِينَ لَا تَخَافُونَ فَعَلِمَ مَا لَمْ تَعْلَمُواْ فَجَعَلَ مِن دُونِ ذَالِكَ فَتَحًا قَرِيبًا ﴾ (١).

- ٥ جمع القرآن بين دفتيه تشريعًا حكيمًا تناول مناحي الحياة اقتصاديةً كانت، أم سياسية، أم اجتهاعية، وقد أثبت التطبيقُ الصحيحُ أن هذه التشريعات أصلحُ ما حُكِمَتْ به الأرض منذ نشأتها إلى أن تقوم الساعة.
- ٦- لم يستطع أعداء القرآن مع كثرتهم أن ينالوا منه؛ إذ لو كان من عند غير الله لوجدوا فيه اختلافًا كثيرًا، ولسهلت مهمتهم في طعنه والقضاء عليه، ولكنه تشريع خالدٌ وعد اللهُ بحفظه في قوله: ﴿ إِنَّا نَحَنُ نَزَّلْنَا ٱلذِّكْرَ وَإِنَّا لَهُ لَكُمُ لَكُمُ وها هي ذي القرون تتوالى وهو لا يَخْلُق على كثرة الرد.
- ٧- نزول هذا القرآن المعجز على نبي في بيئة أُميَّةٍ لم تأخذ بِقِسْط من التعليم ولم
   تنتشر فيها معرفة: ﴿ هُوَ الَّذِى بَعَثَ فِي ٱلْأُمِيِّةِ نَ رَسُولًا مِّنْهُمُ يَتَلُواْ عَلَيْهِمْ ءَايَئِهِم وَيُوَكِّهِمْ وَيُعَلِّمُهُمُ ٱلْكِئنَبَ وَٱلْحِكْمَةَ وَإِن كَانُواْمِن قَبْلُ لَفِي ضَلَالٍ مُّبِينٍ ﴾(٣).

هذا قليل من كثير من وجوه إعجاز القرآن الكريم لم يستطع معها المعارضون أن يأتوا بشيء مثله.

#### بعض معجزات سيدنا محمد عليه الحسية:

ذكر القرآن الكريم كثيرًا من المعجزات الحسية للأنبياء، واقتصر على ذكر بعض المعجزات المادية لرسولنا على أومنها:

<sup>(</sup>١) سورة الفتح . الآية: ٢٧.

<sup>(</sup>٢) سورة الحجر . الآية: ٩.

<sup>(</sup>٣) سورة الجمعة . الآية: ٢.

#### ١ انشقاق القمر:

طلب كفار مكة من الرسول على أن يريهم آية على صدقه، فأشار إلى القمر فأصبحَ فِلْقَتَيْنِ رَأُوا الجبلَ بينها، وقد سجل القرآن الكريم ذلك، وجعله علامة على قرب الساعة، وندد بالكفار لإعراضهم عن الحق في قوله سبحانه: ﴿ أَفَرَبَتِ السَّاعَةُ وَانشَقَ الْقَمَرُ ﴿ وَإِن يَرَوا عَايَةً يُعْرِضُوا وَيَقُولُوا سِحْرٌ مُسْتَمِرٌ ﴾ (١).

عَنْ سيدنا عَبْدِ الله بْنِ مَسْعُودٍ، قَالَ: بَيْنَمَا نَحْنُ مَعَ رَسُولِ الله عَلَيْ بِمِنَّى إِذ انْفَلَقَ الْقَمَرُ فِلْقَتَيْنِ، فَكَانَتْ فِلْقَةٌ وَرَاءَ الْجَبَلِ، وَفِلْقَةٌ دُونَهُ، فَقَالَ لَنَا رَسُولُ اللهِ عَلِيْهِ: «اشْهَدُوا»(٢).

#### ٧ تسليم الحجر والشجر على الرسول على:

روى جمع من ساداتنا الصحابة في أحاديث تسليم الحجر والشجر على الرسول على الله ومن ذلك ما روي عن سيدنا علي في أنه قال: «كنت مع النبي على الرسول على الله وهو يقول: بمكة، فخرجنا في بعض نواحيها، في استقبله حجر ولا شجر إلا وهو يقول: السلام عليك يا رسول الله (٣).

<sup>(</sup>١) سورة القمر . الآيتان: ٢،١.

<sup>(</sup>٢) متفق عليه.

<sup>(</sup>٣) أخرجه الترمذي.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن حبان في صحيحه.

#### ٣ حنين الجذع:

قال سيدنا جابر عن: كان المسجد مَسْقُوفًا على جذوع نخل، فكان النبي عليه الذا خطب يقوم إلى جذع منها، فلما صُنِع له المنبرُ، سمعنا لذلك الجذع صوتًا كصوت العِشَار، وفي رواية أنس حتى ارتجَّ المسجد بجواره (١٠).

وفي حديث سيدنا بريدة على قال النبي على: «إن شئت أردك إلى الحائط – أي البستان الذي كنت فيه – تنبت لك عُروقُك ويَكْمُل خلقك، ويُجَدَّدُ لك خُوصٌ وثمرة، وإن شئت أُغْرِسَك في الجنة فيأكل أولياءُ الله من ثمركَ، ثم أصغى له النبي على يستمع ما يقول، فقال: بل تَغْرِسُنِي في الجنة فيأكل مني أولياء الله، وأكون في مكان لا أَبْلى فيه، فسمعه من يليه، فقال النبي على: فقد فعلت: ثم قال: اختار دارَ البقاءِ على دارِ الفناء، وأَمَرَ به فَدُفِنَ تحت المنبر، فكان الحسن إذا حدّث بهذا بكى وقال: يا عباد الله الخشبة تَحِنُّ لرسول الله على شوقًا إليه لمكانه، فأنتم أحق أن تشتاقوا إلى لقائه»(٢).

#### ٤ سماع تسبيح الحصا بين يديه عليه:

روى سيدنا ثابت أن أنس بن مالك قال: «كنا جلوسًا عند رَسُولِ الله عَلَيْ، فأخذ كفًّا من حصا فَسَبَّحْنَ في يده حتى سمعنا التسبيح، ثم صبهن في يد سيدنا أبي بكر فسبحن، ثم في يد سيدنا عثمان فسبحن، ثم في يد سيدنا عثمان فسبحن، ثم صبهن في أيدينا فما سبحن (٣).

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري.

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد في مسنده.

<sup>(</sup>٣) أخرجه البزار في مسنده.

#### ٥ شهادة الضب:

روى عن سيدنا عمر أَنَّ رَسُولَ الله عَلَيْ ، كَانَ فِي مَعْفِلِ مِنْ أَصْحَابِهِ، إِذْ جَاءَ أَعْرَابِيُّ قَدْ صَادَ ضَبًّا فَقَالَ مَنْ هذا؟ قالوا: نبي الله، فقال: وَاللَّاتِ وَالْعُزَّى لَا آمَنْتُ بِكَ، أَوْ(١) يُؤْمِنَ بِكَ هَذَا الضَّبُ، وَطَرَحَهُ بَيَنْ يَدَي النبي عَلَيْ، فَقَالَ الله: "يَا ضَبُّ» فأجابه بلسان مبين يسمعه القوم جَمِيعًا: لَبَيْكَ وَسَعْدَيْكَ يا زين من وافي القيامة. قَالَ: مَنْ تعبد؟ قال: الَّذِي فِي السَّمَاءِ عَرْشُهُ، وَفِي الْأَرْضِ سُلْطَانُهُ، وَفِي الْبَحْرِ سَبِيلُهُ، وَفِي الجُنَّةِ رَحْمَتُهُ، وَفِي النَّارِ عقابُه. قَالَ: «فَمَنْ أَنَا؟» قَالَ: رَسُولُ وَفِي الْبَحْرِ سَبِيلُهُ، وَفِي الجُنَّةِ رَحْمَتُهُ، وَفِي النَّارِ عقابُه. قَالَ: «فَمَنْ أَنَا؟» قَالَ: رَسُولُ رَبِّ الْعَالَيْنَ، وَخَاتَمُ النَّبِيِّينَ، وَقَدْ أَفْلَحَ مَنْ صَدَّقَكَ، وَخَابَ مَنْ كَذَّبَكَ. فأسلم رَبِّ الْعَالَيْنَ، وَخَاتَمُ النَّبِيِّينَ، وَقَدْ أَفْلَحَ مَنْ صَدَّقَكَ، وَخَابَ مَنْ كَذَّبَكَ. فأسلم الْأَعْرَابِيُّ (٢).

#### ٦۔ رد عین قتادۃ ﷺ:

حينها اشتدت الحرب في غزوة أُحُد، وأحاط المشركون بالمسلمين، فكان سيدنا قتادة يتلقى السهام عن سيدنا رسول الله على، فأصاب عينه سَهْمٌ فسالت على خده؛ فأخذها بيده، وسعى إلى سيدنا رسول الله على، فلها رآه على هذه الصورة دمعت عيناه، وقال: إن شئت صبرت ولك الجنة، وإن شئت رددتها ودعوت الله لك فلم تفقد منها شيئًا، فقال سيدنا قتادة: إن الجنة لجزاء جميل، وإني أخشى أن أُعَيَّر، ولكن رُدَّها واسأل الله لي الجنة، فردها ودعا له؛ فكانت أحسن عينيه وأحدَّهما نظرًا، وكانت لا تَرْمَد إذا رَمِدَتْ الأخرى (٣).

<sup>(</sup>۱) «أو» بمعنى: حتى.

<sup>(</sup>٢) أخرجه الطّبراني في المعجم الصغير والأوسط.

<sup>(</sup>٣) أخرجه أبو يعلى في مسنده.

#### ٧ الإسراء والمعراج:

قَالَ النَّاظِمُ رَحِمْ اللَّهُ:

# واجْـزِمْ بِمِعْرَاجِ النَّبِي كَمَا رَوَوا ﴿ ﴿ يَسَاسُونُ مِالْمِعْرَاجِ النَّبِي كُمَا رَوَوا ﴿ \*

مما فُضِّلَ به رسولُنا الكريم: دعوتُه لمشاهدة ملكوت السهاء والأرض في تلك الرحلة القدسية التي رَكِب فيها البُرَاق، وصَحِبَه فيها جبريلُ وميكائيلُ؛ حيث أُسْرِي به على من المسجد الحرام إلى المسجد الأقصى، وهناك التقى بالأنبياء الذين جمعهم الله لتحيته، ثم عرج به إلى السموات السبع، حيث كان في استقباله في كل سهاء نبي مقرب، ولا زال يترقى إلى سدرة المنتهى إلى حيثُ سمع صوت الأقلام في مَن فَلَد لَكُ الله في فَرَّسَيْنِ أَوْ أَدُنَى الله فَا فَحَى الله مَا أَوْحَى الله مَا كَذَب الفَوْرَادُ مَا رَأَى الله في الأداء وخمسين أَفَوْرَادُ مَا رَأَى الله في الأداء وخمسين في الثواب، وقد عاد من ليلته إلى حيث بدأت الرحلة.

والإسراء: أي السير ليلًا، والمعراج: أي: الصعود إلى السهاء، في حد ذاتهها أمران خارقان للعادة: أُكْرِم بهما سيدنا رسولُ الله على تطييبًا لنفسه، لما لقيه من تكذيب قومه، وقد أصبح يُحَدِّثُ بهما فَسَخِرَ منه الكفار، وارتدَّ ضعاف الإيهان؛ لأنهم لم يتصوروا أن شخصًا يقطع هذه المسافات الشاسعة ثم يصعد إلى السهاء كها يزعم ويعود من ليلته.

<sup>(</sup>١) سورة النجم . الآيات: ٨ ـ ١٠.

#### الإسراء والمعراج بالروح والجسد:

وقع خلاف بين العلماء في الإسراء والمعراج هل كانا يقظة أو منامًا (١٠) وهل كانا بالروح والجسد، كانا بالروح والجسد، والجسد أو بالروح فقط والصحيح أنهم كانا يقظة بالروح والجسد، ولو كانا غير ذلك لما كان هناك معنى للتكذيب وارتداد بعض ضعاف الإيمان وسخرية الكفار.

والذين يعترضون على وقوع المعراج بأنَّ السموات لا تقبل الخرق والالتئام، وبأن الإنسان لا يمكن أن يعيش خارج الغلاف الهوائي إلى غير ذلك من الاعتراضات، لم يضعوا في أذهانهم أن الأمر خارق للعادة، فلا يخضع للقوانين الطبيعية العادية، وإلا لما كان خارقًا.

#### حكم منكر الإسراء والمعراج:

ثبت الإسراء بالكتاب والسنة والإجماع فمنكره كافر.

أما المعراج فقد ثبت بالأحاديث المشهورة، فمنكره فاسق؛ لأنه لم يكذب صريح القرآن ولا المتواتر من السنة.

للصف الثاني الثانوي \_\_\_\_

 <sup>(</sup>١) قال الإمام البيجوري : إن قيل ما الفرق بين كونه منامًا وبين كونه بالروح؟
 أجيب: بأنه على كونه منامًا يكون في حالة النوم، وعلى كونه بالروح لا نوم أصلًا، بل الروح تذهب للأمكنة المخصوصة والجسد في هذه الحالة يكون كالغافل.

#### ما يجب اعتقاده في شأن عائشة وها:

قَالَ النَّاظِمُ رَحْالِسُّه:

# \*\* وبَرِّئَـنْ لعائشـة محـا رَمَـوْا

يجب اعتقاد براءة أم المؤمنين عائشة على الله أهل الإفك(١) المنافقون عبد الله بن أبي ابن سلول(٢) وأتباعه.

وقد جاء القرآن ببراءتها، وانعقد عليه إجماع الأمة، ووردت بها الأحاديث الصحيحة. فمن جحد براءتها، أو شك فيها، فقد كفر.

\* \* \*

<sup>(</sup>١) إلإفك: أشد الكذب.

<sup>(</sup>٢) أُبِيِّ: اسم أبيه، وسلول: اسم أم أبيه.

## المناقشة والتدريبات

س١: قال الناظم رحمه الله تعالى:

ومعجزاته كثيرة غرر \*\* منها كلام الله معجز البشر

في ضوء فهمك للبيت السابق أجب عما يأتي:

أ.لم وصف الناظم معجزات النبي ﷺ بالكثيرة المطلقة؟ وما حكم منكر
 معجزاته صلى الله عليه وسلم؟ وما أعظم معجزاته؟

ب.ما أعظم معجزات النبي على وضح ذلك مع التعليل.

جـ اذكر بعض معجزات النبي على إجمالًا.

س٢: ضع علامة ( $\forall$ ) أمام العبارة الصحيحة وعلامة ( $\times$ ) أمام العبارة الخطأ مع تصويب الخطأ ، والتعليل للصواب إن وجد.

- أ.منكر المعراج كافر ( )
- ب. الصحيح أن الإسراء والمعراج كانا يقظة بالروح والجسد ()
- ج.من شك في براءة السيدة عائشة فهو فاسق ()

س٣: علل لما يلي:

أ.القرآن الكريم أعظم معجزات النبي على.

ب. منكر المعراج ليس بكافر.

# 17 ـ سيدنا محمد على خاتم الأنبياء والمرسلين ومرسل للثقلين كافة قَالَ النَّاظِمُ عَلَيْهُ:

وخُصَّ خيرُ الخلقِ أن قد تمَّلَ \*\* به الجميعَ ربُّنَا وعمَّا اللهُ عَنْدَه، فشرعُه لا يُنْسَخُ \*\* بغيرهِ حتى الزمانُ يُنْسَخُ ونَسْخُهُ لشرعِ غيرِه وقعْ \*\* حتاً أذَلَّ اللهُ مَنْ له مَنَعْ

خصَّ الله نبيه محمدًا عَلَيْهُ بأن جعله خاتم الأنبياء والمرسلين، وأرسله إلى جميع المكلفين من الجن والإنس.

وقد اقتضت حكمة الله سبحانه أن يعهد إلى الثقلين بالتكاليف الشرعية، ولما كان العقل الإنساني كائنًا حيًّا ينشد الكهال، كانت التكاليف التي تناسبه في زمن لا تناسبه في زمن آخر، والتي تناسب بيئة ومجتمعًا خاصًّا قد لا تناسب بيئة أخرى ومجتمعًا مغايرًا، فكانت الرسل تأتي بشرائع تناسب عقلية القوم الذين ترسَل إليهم وبيئتهم.

وكان العالم في حاجة إلى رسالة تتم بها الرسالات، وشريعة تختم بها الشرائع، فبعث محمد بن عبد الله خاتم الرسل بالشريعة الخالدة العامة.

# شبهات حول ختم النبي على للأنبياء والرسل:

ولا يطعن في ختمه على للأنبياء وجودُ الخضر وإلياس على الآن على القول بحياتها؛ إذ إن المقصود أنه لا تبدأ نبوة ولا تنزل شريعة بعده على وكذلك لا يطعن في ختمه للأنبياء والرسل نزول عيسى هذه آخر الزمان، لأنه سَيَحْكُمُ بشريعة سيدنا محمد على وسيكون فردًا من أفراد الأمة الإسلامية.

ولا ينافي ذلك أنه حين يَنْزِلُ يحكم برفع الجزية عن أهل الكتاب، ولا يقبل منهم إلا الإسلام، فيكون ذلك نسخًا لحكم من أحكام الإسلام؛ لأن الإسلام جعل قبولَ الجزية من أهل الكتاب موقوتًا بنزول عيسى هي فإذا نزل انقطعت شبهتهم في اتباعهم له؛ لأنه يدعوهم إلى الإيهان بسيدنا محمد على التباعهم له؛ لأنه يدعوهم إلى الإيهان بسيدنا محمد على التباعهم له المناه المناه

#### أدلة ختم رسالته على للرسالات:

وقد ثبت أنه عليه خاتم النبيين بالأدلة القطعية التي لا تحتمل تأويلًا، من ذلك:

١ - قول الله سبحانه: ﴿ وَلَكِكِن رَّسُولَ ٱللَّهِ وَخَاتَمَ ٱلنَّبِيِّنَ ﴾ والنبي أعم من الرسول، فيلزم من ختم الأنبياء، ختم الرسل.

٢- ويقول ﷺ: أنا العاقب فلا نبي بعدي (١)، وفسر العلماءُ العاقبَ بأنه: الذي يُحْشَرُ الناس على عَقِبه؛ فهو ﷺ آخر نبي يأتي بشريعة، وتشريعه آخر تشريع يوحى به.

٣- وفي الحديث الذي ذكر فيه ﷺ فضله على الأنبياء قال: وأرسلت إلى الخلق كافة وخُتِمَ بي النبيون (٢).

٤ - وقد مثل على ختمه للأنبياء ببناء صرح شامخ كان هو آخر لبنة فيه، وذلك في قوله: مثلي ومثل الأنبياء قبلي كمثل رجل بنى بيتًا فأحسنه وجمله إلا موضع لبنة من زاوية، فجعل الناسُ يطوفون به ويُعْجبون به، ويقولون: هلا وُضِعَتْ هذه اللبنة! فأنا اللبنة، وأنا خاتم النبيين (٣).

<sup>(</sup>١) متفق عليه.

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم.

<sup>(</sup>٣) متفق عليه.

#### عموم الرسالة:

وإذا كان محمد على خاتم النبيين، ولن ينزل وحي بعده على بشر، ولن تتصل السماء بالأرض عن طريق رُسُل مرة ثانية، فلا بد أن تزود هذه الشريعة التي قدر لها البقاء إلى يوم الدين بالقواعد العامة والأسس القويمة الصالحة لكل زمان ومكان.

ولا بد أن يبقى الدليل على صلاحها، والحجة على صدقها ونسبتها إلى الله تعالى قائمة، فتمثل هذا الدليل وهذه الحجة في الدستور الخالد كتاب الله المعجز الذي لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه تنزيل من حكيم حميد.

فخاطب الله تعالى الجنس البشري كله مهم تناءت به الديار أو امتد به الزمن ﴿ يَتَأَيُّهُمَا ٱلنَّاسُ ٱتَّقُواْ رَبَّكُمْ ۚ إِن زَلْزَلَةَ ٱلسَّاعَةِ شَيْءٌ ۗ عَظِيمٌ ۗ ﴾ (١)

وسجل القرآن عموم الرسالة حتى تنقطع الحجج ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ إِنِّى رَسُولُ اللَّهِ إِلَيْكُمُ جَمِيعًا ﴾ (٢)، ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَكَ إِلَّا كَآفَةً لِلنَّاسِ بَشِيرًا وَنَكِذِيرًا ﴾ (٣).

ثم اتجه القرآن إلى أهل الكتاب بخصوصهم حتى لا يظنوا أنهم مستثنون من هذه الدعوة فقال: ﴿ يَكَأَهُ لَ الرَّكِكِ فَدْ جَآءَكُمْ رَسُولُنَا يُبَيِّنُ لَكُمْ عَلَى فَتَرَةٍ مِّنَ ٱلرُّسُلِ أَن تَقُولُواْ مَا جَآءَنَا مِنْ بَشِيرٍ وَلَا نَذِيرٍ فَقَدْ جَآءَكُم بَشِيرٌ وَنَذِيرٌ ﴾ (')

المراكم

<sup>(</sup>١) سورة الحج. الآية: ١.

<sup>(</sup>٢) سورة الأعراف. الآية: ١٥٨.

<sup>(</sup>٣) سورة سبأ. الآية: ٢٨.

<sup>(</sup>٤) سورة المائدة. الآية: ١٩.

ولم تكن الرسالة قاصرةً على الإنس، بل إنها شملت الجن كذلك، وهي تسجل عليهم ذلك في أكثر من موضع من القرآن ﴿ وَإِذْ صَرَفْنَا ٓ إِلَيْكَ نَفَرًا مِنَ الْجِنِ مَن الْقِرآن ﴿ وَإِذْ صَرَفْناۤ إِلَيْكَ نَفَرٌ مِن الْجِنِ فَقَالُوۤ الْإِنَا يَسْتَمِعُونَ الْقُرُ مِن الْجِنِ فَقَالُوۤ الْإِنَا يَسْتَمِعُونَ اللّهِ مِن اللّهِ ، ﴿ قُلُ أُوحِى إِلَى أَنّهُ اسْتَمَعَ نَفَرٌ مِن الْجِنِ فَقَالُوٓ الْإِنّا يَسْتَمِعُونَ اللّهِ مِن اللّهِ ، ﴿ قُلُ أُوحِى إِلَى أَنّهُ اسْتَمَعَ نَفَرٌ مِن الْجِنِ فَقَالُوٓ الْإِنّا سَمِعْنا قُرْءَانًا عَبَا ﴾ (١) . . . الآية ، ﴿ قُلُ أُوحِى إِلَى أَنّهُ اسْتَمَعَ نَفَرٌ مِن الجِن فَقَالُوٓ الْإِنّا لَيْمَا اللّهُ اللللّهُ الللللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللللللللللللللللل

ومن نفى عمومَ بِعْثته ﷺ، فقد كفر، وفي ذلك رَدُّ على العِيسَوِية، وهي فرقة من اليهود زعموا تخصيص رسالته ﷺ بالعرب.

ونرد عليهم بأنه: إذا اعترفوا بصدقه في نبوته، لزمهم تصديقه في كل ما جاء به، ومما جاء به أن رسالته عامة للعرب والعجم، وقد أرسل رسله وكتبه إلى ملوك العالم يدعوهم إلى الإسلام.

#### إشكال وجوابه:

لا يقال: إن تعميم البعثة ليس خاصًا بنبينا على الله الله نوح الله ، فإنه كان مبعوثًا لجميع مَنْ في الأرض بعد الطوفان.

لأننا نقول: إن عموم بعثة نوح على ليس من أصل البعثة بل أمر اتفاقي؛ لأنه لم يسلم من الهلاك إلا من كان معه في السفينة، وأما عموم بعثة نبينا على فهو من أصل البعثة.

ويقال أيضًا في الجواب عن ذلك: إن التعميم في حق سيدنا نوح على خاص بزمنه فقط، أما في حق نبينا على فهو عام لزمنه وللزمن الذي بعده.

<sup>(</sup>١) سورة الأحقاف. الآية: ٢٩.

<sup>(</sup>٢) سورة الجن. الآية: ١.

وسيدنا نوح عليه السلام لم يرسل إلى الجن، فإنه لم يرسل لهم من الأنبياء إلَّا محمد عليه ، وتسخير سلطنة ومُلك لا تسخير نبوة.

وقد شمل هذا العمومُ الإنسَ والجنَّ منذ عهد رسالته على أن تقوم الرسالة الساعة، كما شمل الملائكة بإرساله هي إليهم إرسال تشريف، وعموم الرسالة من خصوصياته هي، فلم تَعُمَّ رسالةٌ قبل رسالته.

#### نسخ الإسلام للشرائع السابقة:

النسخ لغة: الإزالة والنقل. ومنه: نسختِ الشمسُ الظلُّ؛ أي: أزالته. ونسختُ الكتابَ؛ أي: نقلته.

واصطلاحًا: رفع حكم شرعيّ بدليل شرعيّ. والمراد برفع الحكم الشرعي: انقطاع تعلقه بالمكلفين؛ لأنه خطاب الله تعالى، وهو يستحيل رفعه، لأنه قديم، بخلاف التعلق، فإنه حادث.

وإذا ثبت أنه علي خاتم النبيين وأن رسالته عامة وأن شرعه خالد فقد نسخ جميع الشرائع السابقة.

ودليل ذلك قوله تعالى: ﴿ وَمَن يَبْتَغ غَيْرَ ٱلْإِسۡلَامِ دِينَا فَلَن يُقۡبَلَ مِنْهُ ﴾ (١) فنسخ شرعه ﷺ لشرع غيره واقعٌ سهاعًا بإجماع المسلمين.

خلافًا لليهود والنصارى؛ حيث قالوا: إنه يلزم على القول بالنسخ ظهور مصلحة كانت خفية على الله تعالى.

<sup>(</sup>١) سورة آل عمران. الآية: ٨٥.

ورُدَّ بأن المصلحة تختلف بحسب الأزمنة. فالمصلحة في زمن الأمم السابقة، اقتضت تكليفهم بشرائعهم، والمصلحة في زماننا اقتضت تكليفنا بشريعتنا.

فلم يبق لحكم من الأحكام ولا لشريعة من الشرائع بقاء مع هذه الشريعة الخالدة التي اختارها الله سبحانه، وقال في شأنها: ﴿ إِنَّ ٱلدِّينَ عِندَ ٱللَّهِ الْخِالدة اللهِ عَنْدَ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُولِ اللهُ ا

<sup>(</sup>١) متفق عليه.

<sup>(</sup>٢) سورة آل عمران. الآية: ١٩.

<sup>(</sup>٣) سورة آل عمران. الآية: ٨٥.

## المناقشة والتدريبات

س١: أ) ما مذهب أهل السنة في وقوع الكرامات للأولياء؟ وضح ذلك معللًا ومدللًا لما تقول.

ب) ورد في القرآن الكريم ذكر لوقوع بعض الكرامات اذكرها.

س٢: أ) ما المقصود بالولي؟ ولم سمى بهذا الاسم؟

ب) ما مذهب المعتزلة في الكرامات؟ وبم رد أهل السنة عليهم؟

ج) ما الكرامة وما الفرق بينها وبين المعجزة؟

س٣: أ) ضع علامة ( $\forall$ ) أمام العبارة الصحيحة وعلامة ( $\times$ ) أمام العبارة الخطأ مع تصويب الخطأ ، والتعليل للصواب إن وجد:

| ( ) | ١-لا فرق بين المعجزة والكرامة           |
|-----|-----------------------------------------|
| ( ) | ٢-ذهبت المعتزلة إلى أن الكرامة مستحيلة  |
| ( ) | ٣-تثبت العصمة للأولياء                  |
| ( ) | ٤ -سمي الولي وليًّا لأنه يتولى عن الخلق |
| ( ) | ٥-الولي لا يتحدى بالكرامة               |

#### ب) قارن بين:

١. المعجزة والكرامة.

٢.الولي والنبي.

٣. مذهب أهل السنة والمعتزلة في الكرامة .

س٤: أ) ما رأي أهل السنة في أفضلية النبي صلى الله عليه وسلم؟ وضح ذلك مع الدليل.

#### ب) ما المقصود بكل من:

١. الصحابة.

٢. الخلافة.

٣. السابقون.

## س٥ أ) رتب ما يأتي على حسب الأفضلية:

(السابقون - أصحاب النبي - أهل غزوة بدر - الخلفاء الأربعة - أهل بيعة الرضوان).

ب) ما رأيك فيها وقع بين الصحابة من تشاجر؟ وما حكم الخوض فيه؟

س7: أ) أثار البعض بعض الشبهات حول ختم النبي صلى الله عليه وسلم للأنبياء والرسل؟ اذكرها مفندًا لها.

ب) ما أدلة ختم رسالة النبي صلى الله عليه وسلم للرسالات؟

س٧ أ) ما النسخ لغة واصطلاحًا؟ وما الدليل على نسخ شرع النبي صلى الله عليه وسلم لغيره؟ ومن الذي خالف في ذلك؟

## ب) اشرح العبارات التالية:

١. شرعه صلى الله عليه وسلم لا ينسخ بغيره.

٢. تأتي الرسل بشرائع تناسب عقلية القوم الذين ترسل إليهم.

س ٨: أ) ماذا تعرف عن فرقة العيسوية؟ وما الذي زعموه في رسالة النبي صلى الله عليه وسلم وبها ترد عليهم ؟

ب) ضع علامة ( $\forall$ ) أمام العبارة الصحيحة وعلامة ( $\times$ ) أمام العبارة الخطأ مع تصويب الخطأ ، والتعليل للصواب إن وجد.

|   |   | -       |     | <b>5</b> |       |      |        |      |      |
|---|---|---------|-----|----------|-------|------|--------|------|------|
| ( | ) | بعضًا . | ولا | لا كلا   | بغيره | ينسخ | نبي لا | ع ال | ۱)شر |

## س٩) أ) فند الشبهات التالية:

انزول عيسى عليه السلام آخر الزمان يطعن في ختم النبي صلى الله عليه وسلم للرسل والأنبياء.

٢)عموم البعثة ليس خاصًا بنبينا صلى الله عليه وسلم بل مثله نوح عليه
 السلام.

٣) يلزم على القول بالنسخ ظهور مصلحة كانت خفية على الله تعالى.

٤) وجود الخضر وإلياس عليها السلام يطعن في ختمه صلى الله عليه وسلم للأنبياء.

# ب) دلل أو علل لما يأتي:

انزول عيسى عليه السلام لا يطعن في ختم النبي صلى الله عليه وسلم
 للرسل.

٢)ختم رسالته صلى الله عليه وسلم للرسالات.

٣) المراد برفع الحكم الشرعى انقطاع تعلقه بالمكلفين.

٤)نسخ شرع النبي جميع الشرائع السابقة.

٥) شرع النبي مستمر ليوم القيامة.

## ١٤ ـ كرامات الأولياء

قال الناظم رَعُمُ اللَّهُ:

وأثبِتَــنْ للأوليــا الكَرَامَــهُ \*\* ومَـن نَفَاهـا فانْبِـذَنْ كلامَـهُ منه الله السنة:

اعتقاد جواز ووقوع كرامات الأولياء لهم في الحياة، وبعد الموت.

وليس في مذهب من المذاهب الأربعة قول بنفيها بعد الموت، لأن الفاعل لها في الحقيقة هو الله تعالى.

واستدلوا على جوازها بأنه: لا يلزم من فرض وقوعها محال، وكل ما كان كذلك، فهو جائز.

# وعلى الوقوع بها جاء في الكتاب العزيز من:

- ١- قصة مريم: قال تعالى: ﴿ كُلَّمَا دَخَلَ عَلَيْهَا زَكِّرِيّا ٱلْمِحْرَابَ وَجَدَ عِندَهَا رِزْقًا قَالَ يَمَنْ يُمُ أَنَّ لَكِ هَذَا قَالَتْ هُوَ مِنْ عِندِ ٱللَّهِ ﴾ (١).
- ٢ قصة أصحاب الكهف. قال تعالى: ﴿ وَلِبَثُواْ فِي كَهْفِهِمْ ثَلَاثَ مِائَةٍ سِنِينَ وَازُدادُواْ تِسْعًا ﴾ (٢).
- ٣ـ قصة آصف وزير سليان. قال تعالى: ﴿ قَالَ ٱلَّذِى عِندَهُ, عِلْمُ مِن ٱلْكِئْبِ أَنا عَالِي عَالَ عَالَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّلْمُ اللّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّا اللّهُ اللّهُ اللّهُ الل
  - ٤\_ وما وقع من كرامات الصحابة والتابعين.

<sup>(</sup>١) سورة آل عمران .الآية: ٣٧.

<sup>(</sup>٢) سورة الكهف الآية: ٢٥.

<sup>(</sup>٣) سورة النمل الآية: ٤٠.

#### تعريف الولى:

هو العارف بالله تعالى وبصفاته حسب الإمكان، المواظبُ على الطاعة، المجتنبُ للمعاصي - بمعنى: أنه لا يرتكب معصية بدون توبة، إذ ليس معصومًا - المعرضُ عن الانهاك في اللذات والشهوات المباحة.

وسُمِّي وليَّا؛ لأن الله تولى أمره، فلم يَكِلْهُ إلى نفسه، ولا إلى غيره لحظة، ولأنه يتولى عبادة ربه على الدوام.

#### مذهب المعتزلة في الكرامة:

قالوا: إن الكرامة مستحيلة، لأنها لو حدثت - وهي أمر خارق - لأشبهت المعجزة، فيلتبس الولى بالنبي.

#### رد أهل السنة:

لا يحدث اشتباه أو التباس، لأن الولى لا يَدَّعى النبوة، ولا يتحدى بالكرامة.

\* \* \*

## ه ١ ـ اعتقادنا في الصحابة

قال الناظم رَحْالسَّه:

وَصَحْبُهُ خيرُ القرونِ فاستمِعْ \*\* فتابِعِنْ فتابع لِمَن تَبِعْ وخَيرُهـم مَـن وَلِيَ الخِلافَـهُ \*\* وأمرُهُم في الفَضْـل كالخِلافه يليهُ مُ قومٌ كرامٌ بَرَرَهُ \*\* عدَّتُهم ستُّ تمامُ العشرهُ فأهلُ بدرِ العظيم الشانِ \*\* فَأَهْلُ احُدْ فبَيعةُ الرِّضوانِ والسابقون فضلُهم نصًّا عُرف \* \* هذا وفي تعيينهم قد اختُلفْ وأُوِّلِ التشاجر الذي وَرَدْ \* \* إِنْ خُضتَ فيه واجتنب داءَ الحَسَدْ يرى أهل السنة أن أصحاب النبي ﷺ أفضل القرون؛ لقوله ﷺ:«لا تسُبُّوا

أصحابي؛ فلو أن أحدَكم أنفقَ مِثلَ أُحدٍ ذهبًا ما بلغ مدَّ أحدِهم ولا نصيفَه» (١٠).

وقوله عَالِيَّة : «الله الله في أصحابي لا تتخذوهم غرضًا بعدي...»(٢).

والصحابي هو: مَنْ رأى النبيَّ عَيْكَةٍ أو رآه النبيُّ وآمن به.

ثم يليهم في الفضل التابعون. والتابعيّ: هو من صحب أحد الصحابة. ثم يليهم أتباع التابعين، وهم من عاصروا التابعين.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري ومسلم.

<sup>(</sup>٢) جزء من حديث أخرجه أحمد والترمذي

والخلافة هي: النيابة عن النبي عليه في عموم مصالح المسلمين. وقد قرر النبي عليه عن النبي عليه عن النبي عليه والخلافة بعدي ثلاثون سنة، ثم تصير مُلكًا عضوضًا»(٢) أي: فيه مشقة على الرعيَّة.

ويلي الخلفاء الأربعة في الفضل بقية العشرة المبشرين بالجنة وهم: طلحة بن عبيد الله، والزبير بن العوام، وعبد الرحمن بن عوف، وسعد بن أبي وقاص، وسعيد بن زيد، وأبو عبيدة عامر بن الجراح.

ويليهم أهل غزوة بدر، فأهل غزوة أحد، فأهل بيعة الرضوان، فالسابقون إلى الإسلام، وهم مَن صَلَّوا إلى القبلتين.

وبعض أهل هذه المراتب ربها دخل في بعضها، وربها دخل في الجميع، فقد يكون: سابقًا، خليفة، بدريًّا، أحديًّا، رضوانيًّا. كالخلفاء الأربعة.

وأما ما وقع بين الصحابة من تشاجر كها حدث من عليٍّ ومعاوية - رضي الله عنهها -، فقد كان ذلك باجتهاد منهم، وللمصيب أجران، وللمخطئ أجر.

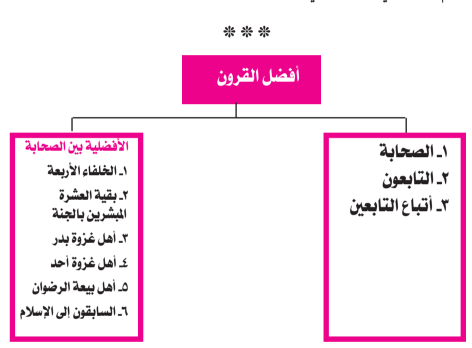
وقد شهد الله ورسوله لهم بالعدالة. فينبغي عدم الخوض فيها جرى بينهم.

<sup>(</sup>١) رواه مسلم.

<sup>(</sup>٢) أخرجه أبو داود، والترمذي.

فليس من العقائد الدينية، ولا مما ينتفع به في الدين، بل ربها ضرَّ في اليقين. ويباح بالقدر الذي يردِّ به على المتعصبين، أو للتعليم كتدريس الكتب التي تشتمل على الآثار المتعلقة بذلك.

فقد قال على الله الله في أصحابي، لا تتخذوهم غرضًا من بعدي، من آذاهم فقد آذاني، ومن آذاني فقد آذي الله، ومن آذى الله يوشك أن يأخذه "(١).



<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد في مسنده، والبخاري في التاريخ الكبير.

#### المناقشةوالتدريبات

س١: ما المقصود بالكرامة؟ وما أدلة ثبوتها؟

س٢: ما الفرق بين الكرامة والمعجزة؟ وضح ذلك مع التمثيل.

س٣: قارن بين مذهب أهل السنة والمعتزلة في كرامات الأولياء من ناحية القوة والضعف، مع التعليل.

س ٤: ما مذهب المعتزلة في الكرامة ؟ وما رد أهل السنة عليهم؟

س٥: ما المقصود بـ (الولى -الصحابي - الخلافة) ؟

س٦: املاً الفراغات التالية بعبارات مناسبة:

أ-أصحاب النبي ﷺ أفضل القرون يليهم.....ثم....

ب-مدة الخلافة الراشدة.....

جــــيلى الخلفاء الأربعة في الفضل بقية......ويليهم أهل غزوة.....

س٧: بم تفسر ما حدث بين سيدنا علي وسيدنا معاوية - رضي الله عنهم - ؟ وما الواجب في ذلك؟

س٨: دلل على ما يلي:

أ-أصحاب النبي عَيْكِي أفضل القرون.

ب-جواز وقوع الكرامة.



# قطاع المعاهد الأزهرية نموذج استرشادي لامتحان التوحيد للصف الثاني الثانوي الفصل الدراسي الأول

# أولًا: التوحيد:

#### السؤال الأول:

أ- ما المقصود بـ ( الكسب - السعادة - القدر ) عند الأشاعرة؟

- ضع عــ لامة ( $\sqrt{}$ ) أمام العبارة الصحيحة وعــ لامة ( $\times$ ) أمام العبارة الخطأ، مع تصويب الخطأ إن وجد:

- ١ القدرية الأولى هم أصحاب أبو منصور الماتريدي ( )
- ٢- يجوز الإحتجاج بالقضاء والقدر قبل الوقوع ( )
- ٣- لا فرق بين النبي والرسول عند أهل السنة

#### السؤال الثانى:

- أ- تخير الإجابة الصحيحة مما بين القوسين فيما يلى:
- ١ يجوز أن يخلف الله وعيده في حق من يشاء وهذا مذهب

( الأشاعرة - الماتريدية - المعتزلة).

٢- ذهب الماتريدية إلى أن السعادة هي

(الإيهان في الحال – ما هو مقدر في علم الله – الموت علي الإيهان).

٣- وجوب الصلاح والأصلح عند معتزلة بغداد يشمل
 ( الدين - الدنيا - الدين والدنيا ).

٤ - النبوة تكتسب للعبد بمباشرة أسباب مخصوصة عند

( المعتزلة - الفلاسفة - القدرية).

ب- (اللهم اغفر لجميع المؤمنين جميع ذنوبهم)، في جواز هذه العبارة خلاف بين الأشاعرة والماتريدية - وضح ذلك مبينًا وجهة نظرك.

#### السؤال الثالث:

## أ- دلل على ما يأتى:

١ - قول السيدة عائشة أن النبي صلى الله عليه وسلم لم ير ربه في الدنيا.

٢ - الوحى ممكن الوقوع.

٣- إرسال الرسل جائز عقلًا واقع فعلًا.

ب- ورد في حق داود عليه السلام ما يوهم عدم العصمة- اذكر ذلك ،ثم قم بالرد عليه.

#### ثانيًا: الفرق:

١- اذكر اسباب نشأة الفرق إجمالًا.

٢ - متى نشأت المعتزلة؟ وما منهجهم قى البحث؟

٣- ما أهم مبادئ أهل السنة والجهاعة؟

| توقيع ولي الأمر |   | الدرجة |   | الشهر             |
|-----------------|---|--------|---|-------------------|
|                 | ( | ) من ( | ) | اختبار شهرأكتوبر  |
|                 | ( | ) من ( | ) | ختبار شهر نوفمبر  |
|                 | ( | ) من ( | ) | ختبار شهر ديسمبر  |
|                 | ( | ) من ( | ) | اختبار شهر يناير  |
|                 | ( | ) من ( | ) | اختبار شهر فبراير |
|                 | ( | ) من ( | ) | اختبار شهر مارس   |
|                 | ( | ) من ( | ) | اختبار شهر أبريل  |
|                 | ( | ) من ( | ) | اختبار شهر مايو   |

الأزهر الشريف

منطقة:

إدارة :

| التطبيق الأول ( ) من ( ) التطبيق الثاني ( ) من ( ) التطبيق الثاني ( ) من ( ) التطبيق الثالث ( ) من ( ) |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| التطبيق الثالث ( ) من ( )                                                                              |
|                                                                                                        |
| التطبيق الرابع ( ) من ( )                                                                              |
|                                                                                                        |
| التطبيق الخامس ( ) من ( )                                                                              |
| التطبيق السادس ( ) من ( )                                                                              |
| التطبيق السابع ( ) من ( )                                                                              |
| التطبيق الثامن ( ) من ( )                                                                              |

الأزهر الشريف

منطقة:

| لأمر                      | تواصل المعلم مع ولي ا      |               |
|---------------------------|----------------------------|---------------|
| رسالة من ولي الأمر للمعلم | رسالة من المعلم لولي الأمر | تاريخ الرسالة |
|                           |                            |               |
|                           |                            |               |
|                           |                            |               |
|                           |                            |               |
|                           |                            |               |
|                           |                            |               |
|                           |                            |               |
|                           |                            |               |
|                           |                            |               |
|                           |                            |               |
|                           |                            |               |
|                           |                            |               |

الأزهر الشريف

منطقة:

إدارة :.....

# لعرض فيديوهات الشرح قم بعمل مسح لهذا الباركود



| الصفحة | الموضوع                              |
|--------|--------------------------------------|
| ٣      | مقدمة                                |
| ٦      | أهداف الدراسة في الصف الثاني الثانوي |
| ٨      | ١_خلق أفعال العباد                   |
| ٨      | أفعال العباد قسمان                   |
| ٩      | المقصود بالكسب عند أهل السنة         |
| 11     | المذاهب في علاقة الأسباب بالمسببات   |
| ١٤     | المناقشة والتدريبات                  |
| ١٦     | ٢_التوفيق والخذلان أو الهدى والضلال  |
| ١٦     | أدلة أهل السنة                       |
| ١٩     | ٣_الوعد والوعيد                      |
| 19     | الوعيد لغة وشرعًا                    |
| ۲.     | حكم الوعد والوعيد                    |
| ۲.     | أولًا: حكم الوعد                     |
| ۲.     | ثانيًا: حكم الوعيد                   |
| ۲۱     | أدلة الماتريدية                      |
| 77     | الجواب عن هذه الأدلة                 |
| 74     | ثمرة الخلاف                          |
| 40     | المناقشة والتدريبات                  |
| **     | ٤_ السعادة والشقاوة                  |

# تابع قائمة الموضوعات

| الصفحة     | الموضوع                          |
|------------|----------------------------------|
| **         | السعادة والشقاوة لغة             |
| **         | السعادة والشقاوة شرعًا           |
| 44         | شبهة وجوابها                     |
| 44         | والجواب                          |
| ٣,         | السعادة والشقاوة عند الماتريدية  |
| ٣,         | المترتِّب على الخلاف             |
| ٣٢         | المناقشة والتدريبات              |
| 40         | ٥_الصلاح والأصلح                 |
| <b>۳</b> ٧ | ردُّ أهل السنة                   |
| **         | تعقيب                            |
| 49         | ٦_ القضاء والقدر                 |
| ٤٠         | تعريف القضاء والقدر              |
| ٤٠         | ب_الماتريدية                     |
| ٤١         | آراء الفرق في القضاء والقدر      |
| ٤٤         | هل يجوز الاحتجاج بالقضاء والقدر؟ |
| ٤٨         | المناقشة والتدريبات              |
| ٤٩         | ٧_ رؤية الله تعالى               |
| ٥٣         | الرد على المعتزلة                |

| الصفحة | الموضوع                                        |
|--------|------------------------------------------------|
| ٥٣     | هل الخلاف لفظي أو حقيقي؟                       |
| ٥٤     | وأما عن الأمر الثالث فنقول                     |
| ٥٧     | وقوع الرؤية في الآخرة                          |
| ٥٩     | المناقشة والتدريبات                            |
| 71     | ٨_ النبوات٨                                    |
| 71     | حاجة البشر إلى الرسالة                         |
| 77     | الفرقُ بين النبيِّ والرسول                     |
| 74     | حكم إرسال الرسل                                |
| 77     | المذهب الرابع: مذهب أهل السنة                  |
| 77     | حكم الإيمان بالرسل والأنبياء                   |
| 77     | كيفية الإيمان بالرسل والأنبياء                 |
| 79     | النبوة منحة من الله لا تُنَال بالكسب والاجتهاد |
| 79     | مذهب الفلاسفة                                  |
| ٧.     | أنواع الولاية                                  |
| ٧٣     | المناقشة والتدريبات                            |
| ٧٥     | ٩_ما يجب وما يستحيل للرسل                      |
| ٧٥     | ١_ الأمانة (العصمة)                            |
| ٧٨     | النصوص التي توهم عدم العصمة                    |

| الصفحة | الموضوع                                                                                     |
|--------|---------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٧٨     | ما ورد في حق آدم 🕮                                                                          |
| ٧٩     | ما ورد في حقِّ إبراهيم عليه الله الما ما ورد في حقِّ الما الما الما الما الما الما الما الم |
| ۸١     | ما ورد في حق موسى ﷺ                                                                         |
| ٨٢     | ما ورد في حقّ يوسف ﷺ                                                                        |
| ٨٤     | ما ورد في حقِّ داودَ ﷺ                                                                      |
| ٨٥     | ما ورد في حق نبينا محمد ﷺ                                                                   |
| ۸۹     | ٢ ـ من الصفات الواجبة للرسلِ على الصدق                                                      |
| ٩٠     | الدليل على وجوب الصدق للرسل                                                                 |
| 97     | ٣ من الصفات الواجبة للرسل الفَطَانَةُ                                                       |
| ٩٣     | سؤال وجواب                                                                                  |
| 9 8    | ٤_ من الصفات الواجبة للرسل علا التبليغُ                                                     |
| 9 8    | الدليلُ على وجوبِ التبليغ                                                                   |
| 90     | ما يستحيل على الرّسل                                                                        |
| ٩٧     | المناقشة والتدريبات                                                                         |
| 1      | ١٠ الجائز في حق الأنبياء والرسل                                                             |
| ١٠٤    | ١١_المعجزة                                                                                  |
| ١٠٤    | تمهيد                                                                                       |
| 1.0    | أنواع الخوارق                                                                               |
|        | <u> </u>                                                                                    |

| الصفحة | الموضوع                             |
|--------|-------------------------------------|
| 1.0    | شروط المعجزة                        |
| ١٠٨    | الفرق بين الخوارقِ والسحرِ والشعوذة |
| 117    | المناقشة والتدريبات                 |
| 118    | معجزات نبينا عِيَّالِيَّةِ          |
| 118    | حكم منكر معجزاته عِلَيْةٍ           |
| 111    | بعضٌ معجزات سيدنا محمد ﷺ الحسية     |
| 178    | ما يجب اعتقاده في شأن عائشة كلي     |
| 170    | المناقشة والتدريبات                 |
| 177    | ١٣_محمد خاتم المرسلين               |
| 177    | ختم رسالته ﷺ للرسالات               |
| ١٢٨    | عموم الرسالة                        |
| 14.    | نسخ الإسلام للشرائع السابقة         |
| 147    | المناقشة والتدريبات                 |
| 147    | ١٤ ـ كرامات الأولياء                |
| 147    | مذهب أهل السنة                      |
| 147    | تعريف الولي                         |
| 147    | مذهب المعتزلة                       |
| 147    | رد أهل السنة                        |
|        |                                     |
|        |                                     |

| الصفحة | الموضوع                     |
|--------|-----------------------------|
| ۱۳۸    | ٥١ ـ اعتقادنا في الصحابة    |
| 1 : 1  | المناقشة والتدريبات         |
| 157    | نهاذج استرشادية             |
| 150    | جدول متابعة الطالب          |
| ١٤٨    | QR-code لعرض فيديوهات الشرح |
|        |                             |
|        |                             |
|        |                             |
|        |                             |
|        |                             |
|        |                             |
|        |                             |
|        |                             |
|        |                             |
|        |                             |
|        |                             |
|        |                             |
|        |                             |