**الأزهر الشريف** قطاع المعاهد الأزهرية



تيسير فتح الهبدي

بشرح مختصر الزبيدي

للشيخ الإمام عبد الله بن حجازي الشرقاوي المتوفى في سنة (١٢٢٧هـ)

للصف الثاني الثانوي

لجنة إعداد وتطوير المناهج بالأزهر الشريف

سے ۱۹۹۷ ۱۹۹۵ - ۲۰۲۵ م

## بِسْمِ ٱللَّهِ ٱلرَّمْنَ ٱلرَّحِيمِ مقدمة

الحمد للَّه وحده، والصلاة والسلام على من لا نبي بعده، وعلى آله وصحبه أجمعين.

#### وبعد:

فهذا هو الجزء الثاني من كتاب: (تيسير فتح المبدي بشرح مختصر الزبيدي) المقرر لطلاب الصف الثاني الثانوي بالمعاهد الأزهرية ، وقد راعينا في وضعه سهولة الأسلوب ووضوح العبارة؛ ليتناسب مع مدارك الطلاب، وقد اجتهدنا في أن نوفي كل مسألة حقها .

#### وقد اتبعنا في هذا التيسير المنهج الآتي:

- ١- اختيار عناوين مناسبة توضح أبرز مقاصد الحديث.
  - ٢\_ شرح وتوضيح مفردات الحديث.
  - ٣- الاهتمام بالمباحث العربية في الحديث.
- ٤\_ بيان أهم ما يُستفاد من الحديث من فضائل وأحكام.
  - ٥ العناية بشرح وبيان أهم المسائل المتعلقة بالحديث.
- ٦- لم نتوسع في تخريج الأحاديث المشروحة اعتمادًا على صحتها لأنها جميعًا في صحيح البخاري.

ونحن نسجل اعتزازنا بهذا التيسير؛ ليكون لبِنَةً صالحةً في بناء أبنائنا الطلاب؛ ليكونوا نافعين لأنفسهم ومجتمعهم ووطنهم وأمتهم.

واللَّه نسأل أن ينفع بهذا العمل، وأن يجعله خالصًا لوجهه الكريم.

لجنة إعداد وتطوير المناهج

بالأزهر الشريف

#### أهداف الدراسة

## بنهاية دراسة مادة الحديث يُتَوَقّع من الطالب أن:

1\_ يدرك معاني الأحاديث المتعلقة بالإيهان، والبر، والصلة، والآداب، والفضائل، ورعاية المسلم لأخيه المسلم، والحث على النفقة، وحفظ اللسان، وفضل العلم وتعليمه، وفضيلة الذكر، وآداب الدعاء، ويسر الإسلام وسهاحته، وغير ذلك.

٢\_ يعرف معانى المفردات الغامضة.

٣ يقف على شرح الأحاديث المقررة وبيانها.

٤\_ يقف على أوجه الإعراب الواردة في الأحاديث.

٥ يتذوق الأسرار البلاغية الواردة في الأحاديث.

٦- يستنبط الدروس المستفادة من الأحاديث.

## الحديث الأول سعة فضل الله تعالى

عن أبي سَعِيد الخُدْرِيِّ ﴿ أَنَّهُ سَمِعَ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ يَقُولُ: ﴿إِذَا أَسْلَمَ العَبْدُ فَحَسُنَ إِسْلَامُهُ الْ يُكَفِّرُ اللَّهُ عَنْهُ كُلَّ سَيِّئَةٍ كَانَ زَلَفَهَا، وَكَانَ بَعْدَ ذَلِكَ القِصَاصُ: الْحَسَنَةُ بِعَشْرِ أَمْثَالِهَا إِلَى سَبْعِ مَائَةِ ضِعْفٍ، وَالسَّيِّئَةُ بِمِثْلِهَا إِلَّا أَنْ يَتَجَاوَزَ اللَّهُ الْحَسَنَةُ بِعَشْرِ أَمْثَالِهَا إِلَى سَبْعِ مَائَةِ ضِعْفٍ، وَالسَّيِّئَةُ بِمِثْلِهَا إِلَّا أَنْ يَتَجَاوَزَ اللَّهُ عَنْهَا»(۱).

## التعريف براوي الحديث

هو: سعد بن مالك بن سِنان بن عبيد اللَّه بن ثعلبة الأنصاري، أبو سعيد الخُدْرِيُّ، شهد الخندق، وبيعة الرضوان، له (١١٧٠) حديثًا، توفي عام ثلاث وستين هجرية.

#### معانى المفردات:

| معناها                                                              | الكلمة               |
|---------------------------------------------------------------------|----------------------|
| أو إسلامها؛ بأن دخل فيه بباطنه وظاهره،                              | 9951011975           |
| واعتقده اعتقادًا خالصًا من الشوائب.                                 | فَحَسُنَ إِسْلَامُهُ |
| التكفير: التغطية والسَّتر، ويصح هنا أن                              |                      |
| يكون بمعنى إزالة الكفر والمعاصي، وقيل: إماطة                        | يُكَفِّرُ            |
| المستحق بالعقاب بثواب زائد.                                         |                      |
| بتخفيف اللام المفتوحة، وفي رواية: بتشديدها:                         | 1255                 |
| «زَلَّفَهَا»، وفي رواية: «أَزْلَفَهَا» أي: قَدَّمَهَا وَأَسْلَفَهَا | زَلَفَهَا            |

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري في صحيحه.

| معناها                                              | الكلمة                                  |
|-----------------------------------------------------|-----------------------------------------|
| أي بعد حُسْن إسلامه                                 | وَكَانَ بَعْدَ ذَلِكَ                   |
| أي: كتابة المجازاة في الدنيا.                       | القِصَاصُ                               |
| أي تُكْتَب وتُثْبَت بعَشْر.                         | بعشر(۱)                                 |
| الضِّعْفُ بكسر الضاد: أي: المِثْل إلى ما زاد،       | ŕ                                       |
| يُقال لك ضِعْفُهُ يريدون مثليه، وثلاثة أمثاله؛ لأنه | ضِعْفٍ                                  |
| زيادة غير مخصوصة.                                   |                                         |
| أي بغير زيادة.                                      | وَالسَّيِّئَةُ بِمِثْلِهَا              |
| أي: عن السيئة فيعفو عنها.                           | إِلَّا أَنْ يَتَجَاوَزَ اللَّهُ عَنْهَا |

#### المباحث العربية:

(يقول) في قوله: «أَنَّهُ سَمِعَ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ يَقُولُ»: جملة حالية، وعَبَّرَ بالمضارع حكاية عن حال ماضية.

«يُكَفِّرُ»: بالرفع، ويجوز الجزم؛ لأن فعل الشرط ماض وجوابه مضارع، وهو ضعيف؛ لأن «إِذَا» وإن كانت من أدوات الشرط لا تجزم إلا في الشَّعْر (٢).

«القِصَاصُ»: بالرفع اسم «كَانَ» على أنها ناقصة، أو فاعل على أنها تامة، وعبَّر بالماضي (٣) وإن كان السياق يقتضي المضارع؛ لتحقق الوقوع.

«الحَسَنَةُ بِعَشْرِ أَمْثَالِهَا»: مبتدأ وخبر، والجملة استئنافية.



<sup>(</sup>١) بفتح العين وسكون الشين، لأن ضم العين يدل على تقليل الثواب.

<sup>(</sup>٢) مع إرادة معنى الشرط.

<sup>(</sup>٣) أي في قوله على (وكانَ بعدَ ذلكَ القِصَاصُ...).

#### الشرح والبيان:

## ١ ـ المقصود بالعبد في الحديث:

عَبَّرَ فِي الحديث بقوله: «أَسْلَمَ العَبْدُ»، وليس المقصود الاقتصار على العبد فقط، بل تدخل فيه الأَمَةُ أيضًا، فليس حُسْنُ الإسلام قاصرًا على الرجل، بل يشمله ويشمل المرأة؛ لأنَّ النساء شقائق الرجال يَسْرِي عَلَيْهِنَّ ما يَسْرِي على الرِّجَال إلا ما خُصَّ بحكم شرعي؛ فالتعبير بالعبد هنا في الحديث للتغليب (١٠).

#### ٢\_ هل مضاعفة الحسنات تجاوز السبع مائة؟

- زعم بعض العلماء أخْذًا بظاهر قوله ﷺ: «إِلَى سَبْعِ مِائَةِ ضِعْفٍ» أَنَّ التضعيف لا يتجاوز سبعهائة، وَرُدَّ عليه بحديث ابن عباس؛ كما عند البخاري في كتاب الرِّقاق: «كَتَبَهَا اللَّهُ لَهُ عِنْدَهُ عَشْرَ حَسَنَاتٍ إِلَى سَبْعِ مِائَةِ ضِعْفٍ إِلَى أَضْعَافٍ كتاب الرِّقاق: «كَتَبَهَا اللَّهُ لَهُ عِنْدَهُ عَشْرَ حَسَنَاتٍ إِلَى سَبْعِ مِائَةِ ضِعْفٍ إِلَى أَضْعَافٍ كَثِيرَةٍ». وأما قول اللَّه تعالى: ﴿ وَاللَّهُ يُضَعِفُ لِمَن يَشَاءً ۗ ﴾ `` فليست صريحة؛ لأنه يحتمل أن يكون المراد أنْ يُضَاعِفَ تلك المضاعفة لمن يشاء، بأن يجعلها سبعهائة، وهو الذي قاله البيضاوي تبعًا لغيره. ويَحْتَمِل أَنْ يُضَاعِفَ السبعهائة بأن يزيد عليها.

\_في قوله ﷺ: «إِلَّا أَنْ يَتَجَاوَزَ اللَّهُ عَنْهَا»: دليلٌ لأهل السُّنَّة على أنَّ العبد تحت مشيئة الله \_ تعالى \_ إنْ شاء عفا عنه، وإنْ شاء عاقبه.

وَفيه رَدُّ أيضًا على من قَطَعَ لأهل الكبائر بالنار كالمعتزلة، والخوارج. ٣\_ هل أعمال البر تكتب للكافر؟

 وإعتاق، ونحوه ثم أسلم، وابتعد عن تلك السيئات في حال إسلامه، ومات على الإسلام كُتِبَ له ثواب ذلك، وهو ظاهر خلافًا لبعض أهل العلم، أمَّا إذا لم يُسْلِم فقيل: لا يكتب له ثواب، بل نفعه قاصرٌ على الدنيا كزيادة مال، وولد.

والراجح: أنَّ الكافر إذا أسلم وحسن إسلامه، تُكْتَب له أعمال البرِّ في حال كفره فضلًا من اللَّه سبحانه وتعالى، وكرمًا ببركة إسلامه.

#### ٤\_ ما يرشد إليه الحديث:

١\_ حرص النبي على تعليم أمته.

٢\_ مضاعفة الثواب لمن حَسُن عمله، وراقب رَبُّه.

٣ـ إذا حسن إسلام الكافر تُكتب له أعمال البر التي عَمِلَهَا في حال كفره تفضلًا من الله سبحانه وتعالى.

٤ فيه دليل لأهل السُّنَّة على أنَّ العبد تحت مشيئة اللَّه \_ تعالى \_ إنْ شاء عفا
 عنه، وإنْ شاء عاقبه.

٥ ـ بيان سعة فضل اللَّه ـ تعالى ـ، وعظيم ثوابه، ولطيف إنعامه.

٦- أن الله تعالى لا يُضَاعِفُ عقاب السيئات، بل جزاءًا وفاقًا، أو يتفضل بعفوه عنها.

٧- الإسلام يهدم ما قبله من المعاصي صغائر أو كبائر.

#### المناقشة والتدريبات

## ١ ضع خطًّا تحت الإجابة الصحيحة:

- \_ فحسن إسلامه، معناها: [سلم من الشوائب \_ أسلم مبكرًا \_ أتقن إسلامه].
  - \_ زلفها، معناها: [مرّبها قدمّها وأسلفها من أسماء الجنة].
    - ٢\_ هات ضد الكلمات الآتية: (يكفر \_ضعف \_ القصاص)

#### ٣ صل بين العبارات وما يناسبها:

\* دليل لأهل السنة على أن العبد
 تحت مشيئة اللَّه.

(أ) إلى سبعهائة ضعف

- \* كتب له ثواب عمله الجميل
- (ب) عبارة: السيئة بمثلها إلا أن يتجاوز
- \* لا تعني الوقوف عند عدد السبعائة.
- (ج) الكافر إذا فعل أفعالًا جميلة من الإسلام ثم مات ولم يسلم
- \* لم يكتب له ثواب عمله الجميل بل يقتصر نفعه على الدنيا.
- (د) الكافر إذا فعل أفعالًا جميلة قبل الإسلام ثم أسلم قبل أن يموت

٤- قوله ﷺ: «إلى سبع مئة ضعف»: دليل عند بعض العلماء أخذًا بالظاهر أن التضعيف لا يتجاوز سبعمائة، وضح ذلك.

٥- هل الكافر إذا أسلم تُكْتَبُ له أعمال البر في حال كفره؟ وضح ذلك. ٦- كيف ترد على من يقول: إن الخطاب في الحديث للرجال فقط، استدلالًا بقوله على العبد»؟

## الحديث الثاني مأمورات ومنهيات نبوية

عَنِ البَرَاءِ بْنِ عَازِبٍ ﴿ قَالَ: ﴿ أَمَرَنَا النَّبِيُّ ﷺ بِسَبْعٍ ، وَنَهَانَا عَنْ سَبْعٍ : أَمَرَنَا لِنَّبِيُ عَلَيْ بِسَبْعٍ ، وَنَهْ اللَّهُ عِنْ سَبْعٍ : أَمَرَنَا النَّبِيُ عَلَيْ إِللَّهُ إِلَى اللَّهُ مِ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّلْمُ

#### التعريف براوي الحديث

الْبَراء بن عَازِب بن الْحَارث بن عدي بن جُشَم الأوسي الْأَنْصَارِيّ، أَبُو عَهَرَة. نزل الْكُوفَة، لَهُ: (٣٠٥ حديثًا)، شهد أحدًا، وَالْحُدَيْبِيَة، وشهد مع النبى عَلَيْهِ خس عشرة غزوة، وهو الذي فتح الريّ، توفيّ سنة: اثنتين وسبعين، من الهجرة بالكوفة.

#### معانى المفردات:

| معناها                                                                     | الكلمة                  |
|----------------------------------------------------------------------------|-------------------------|
| أي بسبع خصال، أو سبع فضائل.                                                | بِسَبْعٍ                |
| المشي مع الجنازة، والمراد أعمُّ من المشي وهو الصلاة عليها وتشييعها ودفنها. | بِاتِّبَاعِ الجَنَائِزِ |
| زيارته، وسُمِّيَتْ الزيارةُ عيادةً؛ لأنَّ شأنها العَوْدُ<br>والتَّكرار.    | وَعِيَادَةِ المَرِيضِ   |

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري ومسلم في "صحيحيهما".

| معناها                                                       | الكلمة                |
|--------------------------------------------------------------|-----------------------|
| إلى وليمة ونحوها.                                            | وَإِجَابَةِ الدَّاعِي |
| العمل على رفع الظلم عنه، وإعادة الحق له بالقول               |                       |
| والفعل أيًّا كان؛ مسلمًا أو ذميًّا.                          | وَنَصْرِ الْمَظْلُومِ |
| بَرُّ القسم: صِدْقُه وعدمُ الحِنْثِ فيه، وإِبْرَارُهُ: جعلُه |                       |
| بَارًا، فالمراد تصديق الحالف في حلفه، أو إجابة ما            | وَإِبْرَارِ القَسَمِ  |
| يحلف عليه.                                                   |                       |
| بالشين المعجمة، وَرُوِيَ بالسين «تَسْمِيت» مشتق              |                       |
| من الشوامت، وهي: القوائم؛ فكأنه دعى له بثباته على            |                       |
| طاعة اللَّه، أو المراد بالشوامت من يشمت في الشخص             |                       |
| أي: يفرح فيه إذا حصل له ما يَضُرّه فيكون دعاءً لدفع          |                       |
| الشوامت عنه؛ فإن العُطاس مَظِنَّةُ حصول ضرر من               | وَتَشْمِيتِ العَاطِسِ |
| اعوجاج في الفم به، فالتشميت هو ذكر الله تعالى على            |                       |
| كل شيء بأن يُقَال له إذا حمد الله: يرحمك الله، وتشميت        |                       |
| العاطس إذا حَمِدَ اللَّه تعالى، فهو مقترن بحمد اللَّه        |                       |
| تعالى.                                                       |                       |
| في الكلام حذف، أي: عن استعمال آنية الفضة(١).                 | عَنْ آنِيَةِ الفِضَّة |
| الثياب المتخذة من الحرير الناعم.                             | وَالدِّيبَاج          |

(١) والآنية جمع إناء وهو الوعاء.

| معناها                                                                                                | الكلمة          |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------|
| بفتح القاف وكسر السين، ثياب مُضلّعة فيها حرير أو كَتَّان مخلوط بحرير، وقيل: من القز، وهو رديء الحرير. | وَالقَسِّيِّ    |
| غليظ الحرير.                                                                                          | وَالإِسْتَبْرَق |

#### المباحث العربية:

«آنِيةِ الفِضَّةِ»: بالجر بدل من «سَبْعٍ»، وبالرفع خبر لمبتدأ محذوف أي أحدها آنية الفضة.

#### الشرح والبيان:

## ١ - ما حكم تشييع الجنازة؟ وما موضع المشيع منها؟

- يرى العلماءُ أنَّ حكم تشييع الجنازة فرض كفاية، وظاهر التعبير في الحديث «بِاتِّبَاعِ الجَنَائِزِ»: أنَّه المشي خلفها، وهو ما فَضَّله الحنفية، وفَضَّلَ الشافعيةُ المشي أمامَها؛ لحديث أبي داود، وغيره بإسناد صحيح عن ابن عمر على قال: «رَأَيْتُ النَّبِيَ عَلَيْهُ، وَأَبَا بَكْرٍ، وَعُمَرَ يَمْشُونَ أَمَامَ الْحِنَازَةِ»؛ ولأنَّه شفيع، وحق الشفيع النَّبِيَ عَلَيْهُ، وَأَبَا بَكْرٍ، وَعُمَرَ يَمْشُونَ أَمَامَ الْحِنَازَةِ»؛ ولأنَّه شفيع، وحق الشفيع أنْ يتقدم.

وأما حديث «امْشُوا خَلْفَ الجِنَازَةِ» فضعيف، وأجابوا عن هذا الحديث بأنّ الاتباع محمول على الأخذ في طريقها، والسعي لأجلها كما يقال الجيش يتبع السلطان، أي: يَتَوَّخَى موافقته، وإنْ تقدَّم كثير منه في المشي والركوب.

وأما المالكية فلهم في هذه المسألة ثلاثة أقوال:

١\_التقدُّم. ٢- والتأخُّر.

٣ تقدم الماشي، وتأخر الراكب، وأما النساء فيتأخرن بلا خلاف؛ لضعفهن،
 وصيانةً لهن.

## ٢\_ حكم عيادة المريض:

## هل يدخل غير المسلم في الحديث؟

- ويستوي في هذا كُلَّ مريض: المسلم، وغير المسلم، والصديق، والعدو، ومن يعرفه، ومن لا يعرفه؛ لعموم الأخبار. وذكر الإمام النووي في «المجموع» استحباب عيادة المريض من أهل البدع، والمعاصي، إذا كان قريبًا له، أو يزوره رجاء توبته، وطلب هدايته.

#### آداب زيارة المريض:

- ومن آداب زيارة المريض: أن تكون خفيفة، وأن تكون يومًا بعد يوم، ومحل ذلك في غير القريب والصديق ونحوهما مما يَسْتَأْنِسُ به المريض، أو يَتَبَرَّكُ به، (١) الخُرْفَةُ: البستان، والمعنى: أن العائد للمريض يستوجب الجنة، وبساتينها.

أو يَشُقُّ على المريض عدم رؤيته كل يوم ودعاه المريض للتردد عليه، فهؤلاء يواصلونها ما لم يُنْهَوْا، أو يعلموا كراهته لذلك.

ومن آدابها أيضًا: أن يدعو اللَّه ﴿ له بالشفاء، فيقول: «أسأل اللَّه العظيم رب العرش العظيم أن يشفيك»، سبع مرات؛ لحديث «مَا مِنْ عَبْدٍ مُسْلِم يَعُودُ مَرِيضًا لَمْ يَحْضُرْ أَجَلُهُ فَيَقُولُ سَبْعَ مَرَّاتٍ: أَسْأَلُ اللَّهَ العَظِيمَ رَبَّ العَرْشِ العَظِيمِ أَنْ يَشْفِيكَ إِلَّا عُوفِي ﴾ (١).

وفيه نصر المظلوم، مسلمًا كان أو غير مسلم، بالقول أو بالفعل، وهو فرض على من يَقْدِرُ عليه، ويُطاع أمره.

- وفي الحديث: إجابة الداعي إلى وليمة النكاح، وغيره، إن لم يكن هناك ما يتضرر به في الدين من المفاسد، مثل الملاهي، وفُرُش الحرير، ونحوها.

- وفيه تصديق المسلم لأخيه المسلم فيها أقسم به، وهو أن يفعل ما سأله المُلْتَمِس، وأقسم عليه أن يفعله. وقيل: المراد من إبرار القسم: الحالف، ويكون المعنى: أنه لو حلف أحد على أمر مستقبل، وأنت تقدر على تصديق يمينه، كها لو أقسم ألا يفارقك حتى تفعل كذا وكذا، وأنت تستطيع فعله كي لا يحنث في يمينه فأنت مأمور بأن تبرَّ قسمه.

وهو خاص بها يَجِلَّ من مكارم الأخلاق، فإنْ ترتب على تركه مصلحةٌ فلا، ولذا قال على لأبي بكر في قصة تعبير الرؤيا: «لا تُقْسِم» حين قال: «أقسمت عليك يا رسول اللَّه لَتُخْبِرَنِّي بالذي أصبت».

\_وفيه: الأمر بردِّ السلام، وهو فرض كفاية عند مالك، والشافعي، فإذا كان المسلم بمفرده تَعَيَّن عليه الرَّدُّ.

<sup>(</sup>١) رواه الترمذي وحسَّنه.

- وفيه: الأمر بتشميت العاطس، وهو سنة على الكفاية، ويقال في تشميته: «يَرْ حَمُكَ اللَّهُ».

#### المنهيات في الحديث:

- وأما المنْهِيَّاتُ في الحديث فالمعدود ست وليس سبعًا، سقط من هذه الرواية واحدة وهي «رُكُوبُ المَيَاثِرِ»، والمَيَاثِرُ: هي الغطاء يكون على السَّرْج (١) من حرير، أو صوف، أو غيره، لكن الحرمة متعلقة بالحرير. وتتعلق الحرمة بالكِبر لراكب المياثر.

\_ واستعمال آنية الفضة حرام للإسراف والخيلاء.

- وخاتم الذهب، ولبس الحرير حرام على الرجال دون النساء، خَصَّصَه حديث عَلِيٍّ بْنِ أَبِي طَالِبٍ ﴿ قَال: أَخَذَ رَسُولُ اللَّهِ عَلِيٍّ حَرِيرًا بِشِمَالِهِ، وَذَهَبًا بِيَمِينِهِ، ثُمَّ رَفَعَ بِهِمَا يَكَيْهِ، فَقَالَ: ﴿ إِنَّ هَذَيْنِ حَرَامٌ عَلَى ذُكُورِ أُمَّتِي، حِلُّ لِإِنَاثِهِمْ (٢)».

د ذكر ﷺ الدِّيبَاجَ، وَالقَسِّيَّ، وَالإِسْتَبْرَقَ، والمَيَاثِرَ من باب ذكر الخاص بعد العام (٣)؛ اهتهامًا بحكمها، أو دفعًا لتوهم أنَّ اختصاصها باسم يخرجها عن حكم العام، أو أنَّ العُرْفَ فَرَّقَ اسمها لاختلاف مُسَمَيَّاتها، وربها تَوَهَّم مُتَوِّهِمٌ أنَّها غيرُ الحرير. ولكن قد يُقَال: قد تعمل هذه الأشياء من غير الحرير فها وجه النهي؟

أُجِيبَ: بأنَّ النهي قد يكون للكراهة؛ كما أنَّ المأموراتِ بعضها للوجوب

<sup>(</sup>١) السرج: رحْل الدابة أو ما يوضع على ظهرها لحمايتها.

<sup>(</sup>٢) هذه رواية ابن ماجه رقم ٣٥٩٥ وفيها ( ثم رفع بهما يديه )، وعند أبي داود والنسائي وأحمد ليس فيها ( ثم رفع بهما يديه ).

<sup>(</sup>٣) العام في قوله ﷺ ( ونهانا عن الحرير ).

وبعضها للندب مع استعمال صيغة الأمر فيها، ويكون استعمال صيغة الأمر، أو النهى في ذلك حينئذ من استعمال اللفظ في حقيقته، ومجازه عند من يُجيزُهُ.

وقد يكون النهي خاصًا بهذه الأشياء إذا صنعت من الحرير فإن صنعت من غيره جاز ذلك، والله أعلم.

#### ما يرشد إليه الحديث:

- ١\_ حرص النبي عَلَيْهُ على تعليم أمته.
- ٢\_ مشر وعية الأوامر السبعة الواردة وجوبًا أو ندبًا.
- ٣ النهى عن الأمور السبعة الواردة حرمة أو كراهة.
- ٤ حرص الشريعة الإسلامية على ما يُوجب الألفة والمودة، وما يدفع البغضاء والشحناء.
  - ٥\_ محاربة السرف والخيلاء.

#### المناقشة والتدريبات

#### ١ ـ بَيِّن معاني الكلمات الآتية:

(اتِّبَاع الْجَنَائِزِ \_ إِبْرَار القَسَم \_ القَسِّيّ \_ الإِسْتَبْرَق).

٢\_ اذكر بعض آداب زيارة المريض.

٣ ما حكم تشييع الجنازة ، ورد السلام؟

٤ ما علة نهيه ﷺ عن آنية الفِضَّة، ولبس خاتم الذَّهَب، وَالحَرِيرِ، وَالدِّيبَاجِ،
 وَالقَسِّيِّ، وَالإِسْتَبْرَقِ؟

٥ اشرح الحديث بأسلوبك.

٦- اذكر ما يُرشد إليه الحديث.

## الحديث الثالث تحريم هجر المسلم

عَنْ أَبِي أَيُّوبَ الأَنْصَارِيِّ ﷺ: أَنَّ رَسُولَ الله ﷺ قَالَ: «لا يَحِلُّ لِرَجُلِ أَنْ يَهْجُرَ أَخَاهُ فَوْقَ ثَلاثِ لَيَالٍ؛ يَلْتَقِيَانِ فَيُعْرِضُ هَذَا وَيُعْرِضُ هَذَا، وَخَيْرُهُمَا الَّذِي يَبْدَأُ بِالسَّلام»(۱).

#### التعريف براوي الحديث

هو خَالِد بن زيد بن كُلَيْب بن تَعْلَبَة الْأَنْصَارِيّ النجاري، أَبُو أَيُّوب الْمَنِي. شهد بَدْرًا والعقبة، وَعَلَيهِ نزل النَّبِي حِين دخل الْمَدِينَة، لَهُ مائة وَخَسُّونَ حَدِيثًا. ومات ببلاد الروم في خلافة معاوية ...

#### معانى المفردات:

| معناها                                            | الكلمة                |
|---------------------------------------------------|-----------------------|
| أي يحرم؛ لأن نفي الحل يستلزم الحرمة.              | لا يحل                |
| ليس المراد قَصْرَ الحكم على الرجل، فالمرأة والرجل | 18-1                  |
| في هذا الحكم سواء.                                | لِرَجُٰلٍ             |
| يعني أخاه في الإسلام، والهجر: هو الترك            | يَهْجُرَ أَخَاهُ      |
| والقطيعة.                                         | يهجر اس               |
| بأيامها.                                          | فَوْقَ ثَلاثِ لَيَالٍ |
| أي يُوليه ظهره.                                   | فَيُعْرِضُ            |
| أي يفعل معه الآخر كذلك.                           | وَيُعْرِضُ هَذَا      |

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري ومسلم في «صحيحيهما».

#### المباحث العربية:

«يَلْتَقِيَانِ»، «ويُعْرِضُ هَذَا»: جملتان مستأنفتان لبيان كيفية الهجران، ويجوز أن تكونا حالًا من فاعل «يهجر» مع مفعوله.

«وَخَيْرُهُمَا الَّذِي يَبْدَأُ بِالسَّلامِ»: عطف على الجملة السابقة(١)، ويمكن أن تكون عطفًا على قوله ﷺ: «لا يَجِلُّ».

#### الشرح والبيان:

## ما حكم هجر المسلم لأخيه المسلم؟

- يُحذِّرُ الرسول عَلَيْ من هجر المسلم أخاه المسلم أكثر من ثلاثة أيام بلياليها، فإذا بدأت مثلًا من ظُهْر يوم السبت كان آخرها ظُهْر يوم الثلاثاء، وظاهر الحديث جواز الهَجْر في الثلاث؛ لأن الإنسان مجبولٌ على الغضب فسومح بذلك القدر ليرجع ويزول ذلك العارض، فها زاد عليها من الهجر لا يحل.

## لماذا عبر بالأخ في الحديث؟

- عبَّر عَلَيْ بالأخ؛ إشعارًا بسبب المنع، وتذكيرًا بحقوق الأخوة في الصلة لا الهجر إلا أن يكون الهجر لسبب دينيًّ، مثل: هجر أهل الأهواء والبدع فهو دائم على مَرِّ الأوقات ما لم يُظْهِر التوبة والرجوع إلى الحق؛ فالهجر للَّه جائز ما دام العاصي باقيًا على تلك المعصية التي هُجِرَ لأجلها؛ فقد هجر النبيُّ عَلَيْ والصحابة كعبَ بنَ مالكِ، وصاحبيه على لمَّا تخلفوا عن غزوة تبوك حتى تاب اللَّه عليهم.

للصف الثاني الثانوي \_\_\_\_

<sup>(</sup>١) من حيث المعنى؛ لما يفهم منها أن ذلك الفعل ليس بخير.

#### س: هل يجوز الهجر فوق ثلاث؟

- أجمع العلماء على أنه لا يجوز الهجر فوق ثلاث، إلا لمن خاف من مخالطته ما يفسد عليه دينه، أو يدخل منه على نفسه أو على دنياه مضرة، فإنْ كان كذلك جاز، ورُبَّ هَجْرِ جميل خير من مخالطة مؤذية.

- في الحديث دلالة على أن الهجر يزول بمجرد إلقاء السلام أو الرَّدِّ، وقيل: لا يزول الهجر إلا بالرجوع إلى الحالة التي كانوا عليها أولًا من الألفة والمودة، والأول أرجح.

#### ما يرشد إليه الحديث:

١\_ حرص النبي عَلَيْهُ على تعليم أمته.

٢ عدم جواز هجر المسلم أخاه فوق ثلاثة أيام إلا لمصلحة دينية.

٣ الهجر يورث البغضاء والشحناء بين المسلمين.

٤\_ معاملة المسلم لأخيه مبنية على المودة والحب والألفة.

٥ يكون ترك الهجر بالمكالمة، والسلام، والمصافحة وغيرها.

٦- البادئ بالسلام مُقَدَّمٌ في الفضل على من ينتظر السلام من غيره؛ لمزيد
 الرحمة والألفة في قلبه.

#### المناقشة والتدريبات

- ١ بيّن معاني الكلمات الآتية: (لِرَجُل فَيُعْرِضُ).
- ٢\_ ما إعراب قوله ﷺ: "يَلْتَقِيَانِ"، و "يُعْرِضُ هَذَا"؟
  - ٣ ما سِرُّ التعبير بالأخ في الحديث؟
  - ٤\_ هل يجوز الهجر فوق ثلاثة أيام؟ وضح ذلك.
    - ٥ اشرح الحديث بأسلوبك.
    - ٦- اذكر ما يُرشد إليه الحديث.
  - ٧- اذكر ما تعرفه عن الراوى الأعلى للحديث.
    - \* \* \*

## الحديث الرابع الْأَنْبِيَاءُ إِخْوَةٌ لعَلَّات

# عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ عَ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْ: «أَنَا أَوْلَى النَّاسِ بِعِيسَى ابْنِ مَرْيَمَ فِي الدُّنْيَا وَالْآخِرَةِ، وَالْأَنْبِيَاءُ إِخْوَةُ لِعَلَّاتٍ، أُمَّهَاتُهُمْ شَتَّى وَدِينُهُمْ وَاحِدٌ»(١).

#### معانى المفردات:

| معناها                                            | الكلمة                          |
|---------------------------------------------------|---------------------------------|
| أخصُّ الناس به، وأقربُهم إليه.                    | أَنَا أَوْلَى النَّاسِ بِعِيسَى |
| بفتح العين، وتشديد اللام، الأخوة لأب من           |                                 |
| أمهات شَتَّى، أما الإخوة لأبوين فيقال لهم أولاد   |                                 |
| الأعيان، فالعَلَّاتُ الضرائر، أصله: مَنْ تزوج     | إِخْوَةٌ لِعَلَّاتٍ             |
| امرأة ثم تزوج أخرى كأنه علَّ منها، والعَلَلُ:     |                                 |
| الشُّربُ بعدَ الشُّربِ، وكأنَّ الزوج قد علَّ منها |                                 |
| بعدما كان ناهلًا من الأخرى.                       |                                 |
| أي في توحيدهم، وأصول أديانهم.                     | دِينُهُمْ وَاحِدُ               |

#### الشرح والبيان:

## لم خصَّ النبي عَلَيْةٍ عيسى بالذِّكر؟

\_ خَصَّ النَّبيُّ عَلَيْهُ عِيسَى ابنَ مَرْيَمَ عَلَيْهُ بالذكر دون غيره في قوله: «أَنَا أَوْلَى

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري ومسلم في «صحيحيهما».

النَّاسِ بِعِيسَى ابْنِ مَرْيَمَ فِي الدُّنْيَا وَالْآخِرَةِ»؛ لكونه مُبَشِّرًا ومُمُهِّدًا لقواعد مِلَّتِه في آخر الزمان، تابعًا لشريعته، ناصرًا لدينه، فكأنها واحد؛ فالاختصاص على هذا سببه معرفة الفضل لأهل الفضل، وفي رواية: «فَلَيْسَ بَيْنَنَا نَبِيُّ»، فعلى هذه الرواية الاختصاص سببه قرب العهد مع جامع الرسالة، ولا مانع من تعدد أسباب الاختصاص.

\_ قوله ﷺ: «الأنبياء إخوة لِعلات» استئناف فيه دليل على الحكم السابق، وهو قوله: «أَنَا أَوْلَى النَّاسِ بِعِيسَى ابْنِ مَرْيَمَ فِي الدُّنْيَا وَالْآخِرَةِ»، فكأنَّ سائلًا سأل على هو المقتضي؛ لكونه ﷺ أولى الناس بعيسى ابن مريم فأجاب بذلك.

#### استشكال وجوابه:

استشكل على البعض هذه الولاية بها جاء في القرآن الكريم، من قوله تعالى: ﴿ إِنَّ أَوْلَى النَّاسِ بِإِبْرَهِيمَ لَلَّذِينَ اتَّبَعُوهُ وَهَنذا النَّيِّ وَالَّذِينَ ءَامَنُواً وَاللَّهُ وَلِيُ الْمُؤْمِنِينَ ﴿ إِنَ مَسَاقَ الْحَدَيثُ اللَّهُ وَمِينَ اللَّهِ اللَّهُ اللللَّهُ اللللْمُلْمُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْمُلْمُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ ا

#### ـ معنى قوله أمهاتهم شتى ودينهم واحد:

- وحاصل معنى قوله على النبوة والغاية المُمَّا أُمَّهَا أُمُّمُ شَتَى وَدِينُهُمْ وَاحِدٌ النبوة والغاية القصوى من البعثة التي بُعِثُوا جميعًا لأجلها هي دعوة الخلق إلى معرفة الحقّ، وإرشادهم إلى ما به يَنْتَظِمُ مَعَاشُهُم، ويَحْسُنُ معادُهم، فالأنبياء - عليهم الصلاة

والسلام - أصل دينهم واحد، وفروعهم مختلفة، فهم متفقون في الاعتقاديات المسهاة بأصول الدين، مثل التوحيد، مختلفون في الفروع (١)، وهي الفقهيات، فَعَبَّرَ عَلَيْهِ عَمَا هو الأصل المشترك بين الجميع بالأب، ونسبهم إليه.

#### ما يرشد إليه الحديث:

- ١ ـ حرص النبي ﷺ على تعليم أمته.
- ٢\_ الغاية من بعثة الرسل دعوة الخلق إلى معرفة الحق.
- ٣ـ الأنبياء جاءوا بدين واحد وهو الإسلام وإن اختلفت شرائعهم في الفروع.
  - ٤\_ اقتصار النبي ﷺ على ذكر عيسى على دون غيره لتقارب رسالتيهما.
    - ٥- إبراز المعاني المعقولة في هيئة الصور المحسوسة تقريبًا للأذهان.

<sup>(</sup>١) لقول الله تعالى: ﴿ لِكُلِّ جَعَلْنَا مِنكُمَّ شِرْعَةً وَمِنْهَاجًا ﴾ المائدة آية ٤٨.

#### المناقشة والتدريبات

## ١ ـ بَيِّن معاني الكلمات الآتية:

(أَنَا أَوْلَى النَّاسِ بِعِيسَى \_ إِخْوَةٌ لِعَلَّاتٍ).

٢\_ اشرح الحديث بأسلوبك.

٣ اذكر بعضًا مما يرشد إليه الحديث.

٤\_ لماذا خُصَّ عيسى على بالذكر دون غيره؟

٥\_ مامعني أمهاتهم شتى؟

## الحديث الخامس الرُؤْيَا الصَّالحَةُ

عَن أَبِي هُرَيْرَةَ ﷺ قَالَ: سَمِعْتُ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ يَقُولُ: «لَمْ يَبْقَ مِنَ النَّبُوَّةِ إِلَّا الْمُشَرَاتُ؟ قَالَ: «الرُّؤْيَا الصَّالِحَةُ».

#### معانى المفردات:

| معناها                                                                       | الكلمة                  |
|------------------------------------------------------------------------------|-------------------------|
| بكسر الشين جمع مُبَشِّرة من التبشير، وهو إدخال الفرح والسرور على المُبَشَّر. | المُبشِّرَاتُ           |
| يراها الشخص، أو تُرى له.                                                     | الرُّوْيَا الصَّالِحَةُ |

#### المباحث العربية:

«لَمْ يَبْقَ»: عبَّر به «لَمْ» المفيدة لنفي الماضي، والمراد الاستقبال، ولذا ورد في رواية: «لَنْ يَبْقَى بَعْدِي مِنَ النَّبُوَّةِ إِلَّا الْمُبَشِّرَاتُ». وقيل: الماضي على ظاهره، والملام في «النَّبُوَّةِ» للعهد، والمراد نبوته ﷺ، أي: أنه لم يبق بعد النبوة المختصة بي إلا المُبَشِّرات.

#### الشرح والبيان:

## تفسير البشرى في الحديث:

- ورد عند الإمام أحمد من حديث أبي الدَّرْدَاءِ ﴿ اللَّهُ سَأَلَ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ عَنْ هَذِهِ الْآيَةِ: ﴿ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَكَانُواْ يَتَّقُونَ ﴿ اللَّهُمُ ٱلْمُشْرَىٰ فِي ٱلْحَيَوْةِ

الدُّنِيَا ﴾ (١). قَالَ: «هي الرُّؤْيَا الصَّالِحَةُ يَرَاهَا السُّمُسْلِمُ، أَوْ تُرَى لَهُ (٢)، وعند ابن جرير من حديث أَبِي هُرَيْرَةَ ﴿ النَّبِيِّ عَلَيْ: ﴿ لَهُمُ ٱلْمُشْرَىٰ فِي ٱلْحَيَوْةِ ابن جرير من حديث أَبِي هُرَيْرَةَ ﴿ الْمَالِحُ، أَوْ تُرَى لَهُ، وَهِيَ فِي الأَخِرَةِ الشَّالِحُ، أَوْ تُرَى لَهُ، وَهِي فِي الأَخِرَةِ الشَّالِحُ، أَوْ تُرَى لَهُ، وَهِي فِي الأَخِرَةِ الشُّالِحُ، أَوْ تُرَى لَهُ، وَهِي فِي الأَخِرَةِ السُّالِحُ، أَوْ تُرَى لَهُ، وَهِي فِي الأَخِرَةِ السُّجَنَّةُ (٤). يعني أَنَّ الوحي انقطع بموته على فلا يبقى بعده ما يُعْلَم به أنه سيكون غير الرؤيا الصالحة، وفي حديث ابن عباس في «صحيح مسلم» أنه قال ذلك في مرض موته، وفي حديث أنس عند أبي يعلى مرفوعًا: «إن الرسالة والنبوة قد انقطعت، ولا نبي ولا رسول بعدي، ولكن بقيت المبشرات».

والتعبير بـ «المُبَشِّراتِ» خَرَجَ مخرجَ الغالب، وإلا فمن الرؤيا ما تكون منذرةً والتعبير بـ «المُبَشِّراتِ» خَرجَ الغالب، والله فمن الله عنه على وقوعه.

#### حقيقة الرؤيا:

إن الله يخلق في قلب النائم اعتقادات وإدراكات أثناء نومه فيعقلها كما يخلقها في قلب اليقظان، وقد يكون الملك حاضرًا فتكون سارة، وقد يكون الشيطان هو الحاضر فتكون غير سارة، وحينئذ تكون من أضغاث الأحلام التي لا تضر، وليست رؤيا حقيقية.

- ماذا ينبغي أن يفعل المسلم عندما يرى شيئًا يكرهه في نومه؟

إذا رأى المسلم منامًا أزعجه وأفزعه وأقض مضجعه فعليه أن يفعل ما يأتي:

١ - أن ينفث عن شهاله ثلاث مرات، والنفث: هو النفخ الخفيف لكن من غير ريق.

<sup>(</sup>١) سِورة يونس. الآيتان: ٦٣، ٦٤.

<sup>(</sup>Y) أخرجه أحمد في «مسنده».

<sup>(</sup>٣) سِورة يونس. الأية: ٦٤.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن جرير في «تفسيره».

- ٢- أن يتعوذ بالله تعالى من شرها؛ لأنها من الشيطان.
- ٣- من رأى شيئًا يكرهه فلا يحدث به أحدًا من الناس.
- ٤ أن يقوم من نومه ويتوضأ ويصلي، ودليل ذلك الحديث المتفق عليه، من حديث أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: «فمن رأى شيئًا يكرهه فلا يقصه على أحد، وليقم فليصل».
  - ٥- أن يتحول عن جنبه الذي كان عليه.
  - ٦- على المؤمن أن يعتقد اعتقادًا تامًّا بأن هذا الحلم لن يضر.

وأما إذا رأى رؤيا حسنة فإنه يحمد الله تعالى عليها؛ لأنها نعمة وبشرى من الله، وأن يخبر بها أحبابه؛ وذلك من باب التحدث بنعمة الله عزوجل عليه.

## - هل يُقَالُ لصاحب الرؤيا الصالحة: له شيء من النبوة؟

والجواب: أن الرؤيا جزء من أجزاء علم النبوة، وجزء الشيء لا يستلزم ثبوت وصفه له، فإن جزءًا من النبوة لا يكون نبوة، كمن قال: أشهد أن لا إله إلا الله رافعًا صوته، لا يُسَمَّى مُؤَذِّنًا، ولا يُقَالُ: إنه أَذَّنَ، وإن كانت جزءًا من الأذان، وكذا لو قَرَأَ شيئًا من القرآن، وهو قائم، لا يسمى مُصَلِّيًا، وإن كانت القراءة جزءًا من الصلاة.

#### ما يرشد إليه الحديث:

- ١\_ حرص النبي عَيْكِيٌّ على تعليم أمته.
- ٢ الرؤيا الصالحة الصادقة بشارة من اللَّه تعالى لعبده المؤمن.
- ٣- المبشرات هي الرؤيا الصالحة التي يراها المسلم أو تُرى له.

- ٤ الرُّؤْيَا الصَّالِحَةُ جُزْءٌ مِنْ سِتَّةٍ وَأَرْبَعِينَ جُزْءًا مِنَ النُّبُوَّةِ.
- ٥- بيان رحمة اللَّه-تعالى-بعباده، وسعة فضله بتبشير قلوبهم ببعض المغيبات عن طريق الرؤيا الصادقة.
- 7- استحباب السؤال عن الرؤيا والمبادرة إلى تأويلها وتعجيلها أول النهار لهذا الحديث؛ لأن القلب أجمع؛ ولأن عهد الرائي قريب لم يطرأ عليه ما يُشَوِّش الرؤيا عليه.

#### المناقشة والتدريبات

- ١ بيّن معاني الكلمات الآتية: (المُبَشِّرَات، الرُّؤْيا الصَّالِحَةُ).
- ٢ ما تفسير قوله تعالى: ﴿ لَهُمُ ٱلْبُشْرَىٰ فِي ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنْيَا ﴾؟
  - ٣ مل الرؤيا لا تكون إلا بالتبشير فقط؟ وضح ذلك.
    - اشرح الحديث بأسلوبك.
    - ٥- اذكر مما يرشد إليه الحديث.

## الحديث السادس إثم من قَتَل مُعَاهَدًا

عنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ عَمْرٍ وَ النَّبِيِّ عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ عَمْرٍ وَ النَّبِيِّ عَنْ قَالَ: «مَنْ قَتَلَ مُعَاهَدًا لَمُ يَرِحْ رَائِحَةَ الْجَنَّةِ، وَإِنَّ رِيحَهَا تُوجَدُ مِنْ مَسِيرَةِ أَرْبَعِينَ عَامًا».

#### معاني المفردات:

| معناها                                                   | الكلمة                      |
|----------------------------------------------------------|-----------------------------|
| ذِمِّيًّا من أهل العهد، وجاء في رواية: «بِغَيْرِ حَقِّ»، |                             |
| والمراد بالعهد: الأمان والميثاق. ويُقصَدُ به: من كان له  | مُعَاهَدًا                  |
| مع المسلمين عَهْدُ شَرْعِيٌّ.                            |                             |
| يُرْوَى على ثلاثة أوجه:                                  |                             |
| أَحَدُها: «يَرِحْ» بفتح الياء، وكسر الراء.               |                             |
| والثاني: «يُرِح» بضمِ الياء وكسر الرَّاءِ.               | لَمْ يَرِحْ                 |
| والثالث: «يَرَح» بفتح الياء، والراءِ، وكُلُّه من         |                             |
| الرِّيحِ، ومعناه: لم يجد ريحها، ولم يشمها.               |                             |
| أي: مسافة يستغرق سيرها هذه المدة.                        | مَسِيرَة أَرْبَعِينَ عَامًا |

#### المباحث العربية:

«لَمْ يَرِحْ»: كِنَايَة عَنْ عَدَم الدُّخُول فِيهَا إِبْتِدَاء بِمَعْنَى أَنَّهُ لَا يَسْتَحِقُّ ذَلِكَ.

#### الشرح والبيان:

## هل يُحْمَلُ معنى الحديث على الوعيد، أو على الحتم والإلزام؟

يُحْمَل معنى هذا الحديث على الوعيد، وليس على الحتم والإلزام، وإنها هذا لمن أراد اللّه إنفاذ الوعيد عليه، وهو أنه لا يَشُمُّ رائحة الجنة، ولا يجد ريحها، ولم يُرِد به أنّه لا يجدها أصلًا، بل أوّل ما يجدها سائر المسلمين الذين لم يقترفوا الكبائر جمعًا بينه وبين ما تعاضدت به الدلائل النقلية والعقلية على أن صاحب الكبيرة إذا كان مُوحِّدًا محكومًا بإسلامه لا يَخْلُدُ في النار، ولا يُحْرَم من الجنة.

## الجمع بين روايات السبعين، والمائة، والألف:

قال السيوطيُّ عَلَيْهُ: جاء في رواية: «سَبْعِينَ عَامًا»، وفي أخرى: «مِائَة عَامٍ»، وفي ثالثة: «أَلْف عَامٍ»، وجمع بأنَّ ذلك بحسب اختلاف الأشخاص، والأعمال، وتفاوت الدرجات فيدركها من شاء اللَّه من مسيرة ألف عام، ومن شاء من مسيرة أربعين عامًا، وما بين ذلك.

وقيل: ذَكرَ «أَرْبَعِينَ عَامًا»؛ لأن الأربعين نهاية أَشُد العمر، وفيها يزيد عمل الإنسان، ويقينه، ويندم على سالف ذنوبه، فهذا يجد ريحها على مسيرة أربعين عامًا، وأما رواية «سَبْعِينَ عَامًا»؛ فلأن السبعين حد المُعْتَرَك، وفيها تحصُل الخشية، والندم؛ لاقتراب الأجل، فيجدريح الجنة من مسيرة سبعين عامًا. وقيل: غير ذلك.

هذا وقد وردت نصوص كثيرة في حرمة الاعتداء على المعاهد (۱) وأصحاب الذمة ، منها ما ورد عن عمرو بن الحَمِق قال قال رسول الله ﷺ: « من أمَّن رجلًا على دمه ، فقتله، فأنا برئ من القاتل وإن كان المقتول كافرًا »(۲).

#### ما يرشد إليه الحديث:

١\_ حرص النبي على تعليم أمته.

٢\_ تحريم قتل المعاهد بغير حق.

٣\_ وجوب الوفاء بالعهود.

٤ حرمان الغادر من دخول الجنة ابتداءً، وليس حرمانًا مطلقًا لايخلد في
 النار إلا الكافر.

العرف العام عند جميع الدول: أنَّ مَنْ دَخَلَ دولة بتصريح مِنْ ولي أمرها فهو معاهد، فاتسع مفهوم المعاهد في العصر الحالي، فأصبح من يَحمل تأشيرة دخول إلى الدولة، أو يؤذن له بالدخول، بإقامة مؤقتة أو دائمة، أو حصل على تصريح عمل، ونحو ذلك فإنه يأخذ حكم المعاهد، وعليه أن يلتزم بشروط تلك الدولة وقوانينها، ومن ثَمَّ يكون آمنًا على نفسه وماله وعرضه.

(٢) هـذا لفـظ ابـن أبي عاصـم في الآحـاد والمشاني جـ٤ ص ٣١٦ حديث ٢٣٤٤، ٢٣٤٤ والمسائي في السـنن الكـبري، وأخرجـه البخـاري في التاريخ الكبـير، ولكـن بلفـظ مقـارب، وفي الأوسـط للطـبراني برقـم ٢٤٦٠، ٢٤٦٠ وابـن حبـان في التقاسيم والأنـواع حديث ٢٤٦٠ بلفـظ "أيـا رجـل أمَّـن رجـلًا ...".

<sup>(</sup>١) مفهوم المعاهد في العصر الحديث:

#### المناقشة والتدريبات

### ١ ـ بَيِّن معاني الكلمات الآتية:

(مُعَاهَدًا \_ لَمْ يَرَحْ).

- ٢\_ علام يُعْمل معنى هذا الحديث؟
- عن أي شيء كنَّى ﷺ بقوله: «لَمْ يَرَحْ»؟
  - ٤\_ اشرح الحديث بأسلوبك.
  - ٥- اذكر ما يُرشد إليه الحديث.
- ٦- هل يُحْمَلُ هذا الحديث على الوعيد أو الحتم والإلزام؟ وضح ذلك.
- ٧- هل يختلف مفهوم المعاهد في العصر الحديث عما هو موجود في كتب الفقه؟ وضح ذلك.

## الحديث السابع الصدقةُ من الكَسْب الحلال الطَّيِّب

عن أبي هُرَيْرَة هُ قَال: قال رسول اللَّه ﷺ: «مَنْ تَصَدَّقَ بِعَدْلِ عَرْةٍ مِنْ كَسْبٍ طَيِّبٍ ـ وَلا يَقْبَلُ اللَّهُ إِلا الطَّيِّبِ ـ فَإِنَّ اللَّهَ يَتَقَبَّلُهَا بِيَمِينِهِ، ثُمَّ يُرَبِّيهَا لِصَاحِبِهِا (''، كَمَا يُرَبِّى أَحَدُكُمْ فَلُوَّهُ، حَتَّى تَكُونَ مِثْلَ النَّجَبَلِ "''.

### معانى المفردات:

| معناها                                           | الكلمة                           |
|--------------------------------------------------|----------------------------------|
| العَدلُ بفتح العين: المِثْل وهو المراد هنا، أما  |                                  |
| بكسرها: فهو الحِمْل بكسر الحاء، أي: بقيمة تمرة،  | مَنْ تَصَدَّقَ بِعَدْلِ تَمْرُةٍ |
| أو ما يعادلها في قيمتها.                         |                                  |
| أي حلال.                                         | مِنْ كَسْبٍ طَيِّبٍ              |
| بمضاعفه الأجر، أو بزيادة في الكمية.              | ثُمَّ يُرَبِّهَا لِصَاحِبِهِا    |
| بفتح الفاء، وضم اللام، وفتح الواو المشددة، أو    |                                  |
| «فَلْوَهُ»: بفتح الفاء، وسكون اللام، وفتح الواو، |                                  |
| وضبطه بعضهم: «فِلْوَهُ» بكسر الفاء، وسكون        | فَلُوّهُ                         |
| اللام، وهو المُهُرُ أي: ولد الفرس حين يُفْطَمُ؛  | 3,92                             |
| لاحتياجه حينئذٍ إلى تربية غير الأم.              |                                  |
|                                                  |                                  |

<sup>(</sup>١) وردت في بعض الروايات بلفظ "لصاحبه "، وليس لصاحبها كما عند القسطلاني.



<sup>(</sup>Y) أخرجه البخاري ومسلم في «صحيحيهما».

| معناها                                              | الكلمة           |
|-----------------------------------------------------|------------------|
| بالتاء، أي: تكون الصدقة.                            | حَتَّى تَكُونَ   |
| لتثقل في ميزانه، أو المراد الثواب، وعند الترمذي:    | مِثْلَ الْجَبَلِ |
| «حَتَّى إِنَّ اللَّقْمَةَ لَتَصِيرُ مِثْلَ أُحُدٍ». |                  |

### المباحث العربية:

«وَلا يَقْبَلُ اللَّهُ إِلا الطَّيِّبَ»: جملة معترضة بين الشرط والجزاء؛ والاعتراض من ألوان الإطناب، وفيه تأكيد لتقرير المطلوب في النفقة.

«كَمَا يُرَبِّى أَحَدُكُمْ فَلُوَّهُ»: ضَرَبَ عَلَيْ المَثَلَ بالمُهْرِ؛ لأنه يزيد زيادةً بَيِّنَةً؛ ولأن الصدقة نتاج العمل، وأحوج ما يكون النَّتَاجُ إلى التربية إذا كان فَطِيمًا، فإذا أحسن العناية به انتهى إلى حدِّ الكهال، وكذلك الصدقة.

### الشرح والبيان:

\_ معنى الحديث: قال الحافظ ابن حجر عطالله:

«إن العبد إذا تصدَّق من كَسْبٍ طَيِّبٍ لا يزال نَظَرُ اللَّه إليه يُكْسِبُها نَعْتَ الكهال حتى تنتهي بالتضعيف إلى نِصَابٍ تَقَعُ المناسبةُ بينه وبين ما قَدَّمَ، نِسْبَةَ ما بين التَّمْرَةِ إلى الجَبَلِ(۱).

## سر التعبير باليمين في الحديث، وبيان معناها:

- قال الخَطَّابِيُّ عَلَّكَ فِي تفسير قوله عَلَيْهِ: «بِيَمِينِهِ»: ذَكَرَ اليمينَ؛ لأنها في العُرْف لما عَزَّ، والأخرى لما هَانَ(٢).

(٢) قال أبو بكر ابن فُورَك رَجُمالِكَ المراد بوصف الله تعالى باليمين أنه لما وصف باليدين، ويد الجارحة تكون

<sup>(</sup>١) فتح الباري ( $\sqrt{//}$  ، ٢٨٠)، وقال الداودي: أي كمن تصدق بمثل الجبل.

- وقال المازريُّ: هذا الحديث، وشِبْهُهُ إنها عَبَّرَ به على ما اعتادوا في خطابهم؛ ليفهموا عنه فكنَّى عن قبول الصدقة باليمين، وعن تضعيف أجرها بالتربية.

وقال القاضي عياض: لمَّا كان الشيء الذي يُرتَضَى يُتَلَقَّى باليمين، ويُؤخَذ بها استُعْمِلَ في مثل هذا واسْتُعِيرَ للقبول. وقيل: حُسْنه.

### ما يرشد إليه الحديث:

- ١\_ حرص النبي ﷺ على تعليم أمته.
- ٢\_ سعة فضل اللَّه وعظيم رحمته، وجزيل كرمه.
  - ٣\_ فضل الصدقة من الكسب الحلال الطيب.
- ٤ ألا يستقل المتصدق بها يتصدق به، ولو كان تمرة أو شق تمرة، أو لقمة من رغيف.
  - ٥ ألَّا بهزأ أحد من متصدق بقليل، فأفضل الصدقة جهد المقل.
    - ٦\_ اللَّه تعالى طيب، ولا يقبل إلا الطيب.
    - ٧\_ مضاعفة اللَّه تعالى للأجر بلا حساب.

\* \* \*

إحداهما يمينًا، والأخرى شمالًا، واليسرى تنقص أبدًا في الغالب عن اليمين في القوة، والبطش عرفنا النبى عن اليمين في القوة، والبطش عرفنا النبى عن الله تعالى أنه لا نقص فيها، وأن ما وصف به من اليدين، ليس كما يوصف به ذو الجارحة الذي تنقص مياسره عن ميامنه.

١ ـ بَيِّن معاني الكلمات الآتية:

(بِعَدْلِ \_ طَيِّبٍ \_ فَلُوَّهُ).

٢- بَيِّن المراد بقوله ﷺ: «فَإِنَّ اللَّهَ يَتَقَبَّلُهَا بِيَمِينِهِ».

٣ ما سر التعبير بقوله ﷺ: «كَمَا يُرَبِّي أَحَدُكُمْ فَلُوَّهُ»؟

١ اشرح الحديث بأسلوبك، مبينًا المعنى الإجمالي للحديث.

٥- اذكر ما يُرشد إليه الحديث.

# الحديث الثامن التحري في كسب اللقمة الحلال

عن أبي هريرة ﷺ، عن النبي ﷺ قال: «يَأْتِي عَلَى النَّاسِ زَمَانٌ لا يُبَالِي الـْمَرْءُ مَا أَخَذَ مِنْهُ؛ أَمِنَ الـْحَلالِ، أَمْ مِنَ الـْحَرَام».

### معانى المفردات:

| معناها                                                               | الكلمة            |
|----------------------------------------------------------------------|-------------------|
| أي لا يجري على باله، والبال: القلب، والمبالاة: الاكتراثُ والاهتمامُ. | لايْبَالِي        |
| الضمير في «مِنْهُ» عائد على «مَا».                                   | مَا أَخَذَ مِنْهُ |

### المباحث العربية:

«لا يُبَالِي»: خبر مقدم، يعني: الأخذ من الحلال ومن الحرام مستوٍ عنده، لا يبالي بأيها أخذ، ولا يلتفت إلى الفرق بين الحلال والحرام.

«مَا أَخَذَ مِنْهُ، أَمِنَ الحَلاَلِ أَمْ مِنَ الحَرَامِ»: «ما» منصوب على نزع الخافض، أي: لا يبالى بها أخذ من المال.

و «أم» متصلة. ومتعلق «مِنْ» محذوف، والهمزة قد سُلِبَ عنها معنى الاستفهام، وجُرِّدَتْ لمعنى الاستواء، فقوله: «أَمِنَ الحَلاَلِ أَمْ مِنَ الحَرَامِ» في موضع الابتداء، فوجه الذم من جهة التسوية بين الأمرين، وإلا فأخذ المال من الحلال ليس مذمومًا.

### الشرح والبيان:

### ما يهدف إليه الحديث:

\_ في هذا الحديث ذَمُّ ترك التحري في المكاسب،

قال الإمام ابن بطال على الهذا يكون لضعف الدِّين، وعموم الفتن، وقد أخبر المنه أن الإسلام بدأ غريبًا وسيعود غريبًا وأنذر كثرة الفساد، وظهور المنكر، وتغير الأحوال، وقال بعض العلماء: أخبر على بهذا تحذيرًا من فتنة المال، وهو من بعض دلائل نبوته؛ لإخباره بالمغيبات، وهي الأمور التي لم تكن في زمنه ووقعت كما أخبر بها على أهد.

## ما يرشد إليه الحديث:

١\_ حرص النبي ﷺ على تعليم أمته.

٢ ـ ذَمُّ من لم يبالِ في طلب معاشه، وجمع كسبه.

٣- وجوب تحري الحلال الطيب، واجتناب الحرام الخبيث.

٤\_ من معجزاته عليه الخباره ببعض الأمور التي ستحصل في المستقبل.

٥ من أكل حلالًا تجاب دعوته، ومن أكل حرامًا ترد دعوته.

٦- التحذير الشديد من اكتساب المال من الطرق غير المشروعة.

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم في صحيحه من حديث أبي هريرة ١٠٠٠

## ١ ـ بَيِّن معاني الكلمات الآتية:

(لا يُبَالى - مَا أَخَذَ مِنْهُ).

٢- بَيِّن وجه الذَّمِّ في قوله ﷺ: «أَمِنَ الْحَلالِ، أَمْ مِنَ الْحَرَام».

٣ ما وجه كون هذا الحديث من معجزاته عليه؟

٤\_ اشرح الحديث بأسلوبك.

٥- اذكر ما يُرشد إليه الحديث.

## الحديث التاسع فضلُ الصَّحَابَة ﴿ ﴿ ﴿

عَنْ أَبِي سَعِيدٍ الْخُدْرِيِّ ﷺ قَالَ: قَالَ النَّبِيُّ ﷺ: «لَا تَسُبُّوا أَصْحَابِي، فَلَوْ أَنَّ أَحَدَكُمْ أَنْفَقَ مِثْلَ أُحُدٍ ذَهَبًا مَا بَلَغَ مُدَّ أَحَدِهِمْ، وَلَا نَصِيفَهُ»(١).

### معانى المفردات:

| معناها                                                                                                   | الكلمة           |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------|
| جبل معروف بالمدينة.                                                                                      | أُحُدٍ           |
| من الفضيلة والثواب.                                                                                      | مَا بَلَغَ       |
| أي من الطعام الذي أنفقه، والمُدُّ بضم الميم: ربع الصاع <sup>(۱)</sup> .                                  | مُدَّ أَحَدِهِمْ |
| بفتح النون، وكسر الصاد، هو النصف، أي: نصف مُدِّه والتقدير: ما بلغ هذا القَدْر اليسير من فضلهم، ولا نصفه. | وَلَا نَصِيفَهُ  |

### المباحث العربية:

«لَا تَسُبُّوا»: وهو وإن كان الضمير فيه جمعًا، لكن المقصود به واحد، وهو خالد بن الوليد رضي الله عنه، وغيره يجري عليه النهي بطريق القياس؛ لأنه إذا نُمِيَ الصحابي صاحب الفضيلة عن أن يسب، نُمِيَ غيره من باب أولى.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري ومسلم في «صحيحيهما».

<sup>(</sup>١) والصاع مكيال معروف عند أهل المدينة يسع أربعة أمداد، وفي العصر الحاضر يساوي: (٢,٠٤) كيلوجرام تقريبًا.

### الشرح والبيان:

سبب ورود هذا الحديث: ذُكِر أنه كان بين خالد بن الوليد، وبين عبد الرحمن بن عوف والله عليه الله عليه الله عليه الله عليه الله عليه الله عليه الله القول.

فأظهر ذلك السبب أنَّ مقصود هذا الخبر زَجْرُ خالدٍ هَ ، وإظهار خصوصية السابق بالنبي عَلَيْ ، وأن السابقين لا يلحقهم أحد في درجتهم وإن كان أكثر نفقة وعملًا منهم، وذلك لما يُقارِنه من مزيد الإخلاص، وصدق النية، وكمال النفس، وقال الطيبي: ويمكن أنْ يقال: فضيلتهم بحسب فضيلة إنفاقهم، وعظم موقعها؛ كما قال تعالى: ﴿ لا يَسَتَوِى مِنكُم مّنَ أَنفَقَ مِن قَبْلِ ٱلْفَتْح وَقَئلًا ﴾ (١) أي قبل فتح مكة، وهذا في الإنفاق فكيف بمجاهدتهم، وبذلهم أرواحَهُم ومهَجَهُم؟

## لمن الخطاب في قوله: «لا تسبوا»؟

\_ والخطاب في قوله ﷺ: «لَا تَسُبُّوا»: لغير الصحابة من المسلمين المفروضين في العقل، فجعل من سيُوجد في منزلة الموجود الحاضر.

وقيل: للصحابة الموجودين في زمنه على الأن المخاطب هو خالد بن الوليد وقيل: وهو من الصحابة الموجودين إذ ذاك باتفاق، وحينئذ فالمراد بقوله: «أَصْحَابِي» أصحاب مخصوصون، ونهي بعض من أدرك النبي على وخاطبه عن سبّ من سبقه يقتضي نهي من لم يدركه على ولم يخاطبه عن سبّ من سبقه من باب أولى والصحابة لهم فضل عظيم، قال الحسن البصري: أولئك أصحاب محمد أولى والصحابة لهم فضل عظيم، قال الحسن البصري: أولئك أصحاب محمد على كانوا أبر هذه الأمة قلوبًا، وأعمقها عليًا، وأقلها تكلفًا، قوم اختارهم الله لصحبة نبيه وإقامة دينية، فتشبهوا بأخلاقهم وطرائقهم؛ فإنهم كانوا ورب الكعبة على الهدي المستقيم.

(١) سورة الحديد. الآية: ١٠.

### جزاء من سَبّ الصحابة:

- والنهي عن سب الصحابة شاملٌ لمن لابس الفتن منهم وغيره؛ لأنهم مجتهدون في تلك الحروب متأولون، فسبُّهم حرام من محرمات الفواحش. ومذهب الجمهور: أنَّ من سبهم يُعَزَّر، ولا يُقْتَل. وقال بعض المالكية: يُقْتَل؛ لحديث أَنسِ بْنِ مَالِكٍ عَنْ «مَنْ سَبَّ أَصْحَابِي فَعَلَيْهِ لَعْنَةُ اللَّهِ، وَالْمَلائِكَةِ، وَالنَّاسِ أَجْمَعِينَ، لَا يَقْبَلُ اللَّهُ مِنْهُ صَرْفًا وَلَا عَدْلًا»(۱).

وقال سعد الدين التفتازاني عَلَّكُ: إنّ سبَّهم والطعن فيهم إنْ كان مما يُخَالِفُ الأدلة القطعية فكفرٌ؛ كقذف عائشة على وإلَّا فبدعة وفِسْق. وقد قال عَلَيْ: «اللَّهَ اللَّهَ إِنِي أَصْحَابِي، لَا تَتَّخِذُوهُمْ غَرَضًا بَعْدِي، فَمَنْ أَحَبَّهُمْ فَبِحُبِّي أَحَبَّهُمْ، وَمَنْ آذَاهُمْ فَقَدْ آذَانِي، وَمَنْ آذَانِي فَقَدْ آذَى اللَّه، وَمَنْ آذَافِي أَنْ يَأْخُذَهُ» (٢).

### ما يرشد إليه الحديث:

- ١\_ حرص النبي ﷺ على تعليم أمته.
  - ٢ تحريم سب الصحابة، وأذاهم.
  - ٣\_ حب الصحابة على من الإيمان.
- ٤- الأفضلية بين الصحابة على حسب سابقتهم وعطائهم للإسلام.
- ٥ الصحابة أفضل أولياء الله سبحانه وأكرمهم عليه، وأعلاهم منزلة عنده.

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد والترمذي.

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد والطبراني.

- ٦- الله سبحانه يتفضل على عباده بها يشاء، والفضل بيده، من شاء أعطاه،
   ومن شاء منعه.
- ٧- اسم صحبة النبي صلى الله عليه وسلم مستحق لمن صحبه، أو رآه من المسلمين، وإن كان العرف يخص الصحبة ببعض الملازمة، وهذا هو الراجح.
- ٨ـ أن العمل الصالح الواحد يختلف أجره باختلاف الفاعل، وباختلاف المكان والزمان والظروف المحيطة.
  - ٩\_ توجيه الأحكام والتدليل عليها بها يقنع السامع والمكلف.
- ١- جواز التعليق على المستحيل العادي كإنفاق جبل من ذهب للمبالغة وتقريب المعانى.

## ١ ـ بَيِّن معانى الكلمات الآتية:

(مُدَّ أَحَدِهِمْ \_ نَصِيفَهُ).

٢ لمن الخطاب في قوله ﷺ: ﴿ لَا تَسُبُّوا ﴾؟.

٣ بَيِّن سبب ورود هذا الحديث.

٤- اشرح الحديث بأسلوبك.

٥- اذكر ما يُرشد إليه الحديث.

- الاستعانة بمدرس فصلك وبمحاورة زملائك الكرام اعقد حلقة نقاشية علمية يتم الرد خلالها على من ينقصون الصحابة الكرام رضي الله عنهم ويسيئون إليهم، ويجترئون على سبهم.
- الرجوع إلى مكتبة معهدك: اكتب بحثًا تُبيّنُ فضائل الصحابة، ودورهم في تبليغ رسالة الإسلام لمن بعدهم.
- ٨- بم تُعْرَف الصحبة؟ وما واجب المسلمين تجاه الصحابة الكرام رضي الله
   عنهم؟

## الحديث العاشر المنافسة في فعل الخير

## معانى المفردات:

| معناها                                              | الكلمة                    |
|-----------------------------------------------------|---------------------------|
| الحسد: هو تمني زوال نعمة الغير سواء حصل             |                           |
| للحاسد أم لا، والمراد هنا: الغِبْطَة، وهي أن يتمنى  | لَا حَسَدَ                |
| الإنسان لنفسه ما عند غيره دون زوالها.               |                           |
| بتاء التأنيث أي خصلتين، وفي رواية: «اثْنَيْنِ» بغير | اثْنَتَيْنِ               |
| تاء، أي: شيئين.                                     |                           |
| بمد الهمزة، أي: أعطاه مالًا.                        | آتَاهُ اللَّهُ مالًا      |
| بضم السين مع حذف الهاء، وفي نسخة: «فَسَلَّطَهُ»     | فَسُلِّطَ                 |
| بإثباتها.                                           |                           |
| بفتح اللام، والكاف، أي: إهلاكه بأن أفناه كله.       | عَلَى هَلَكَتِهِ          |
| لا في التبذير، ووجوه المكاره.                       | فِي الْحَقِّ              |
| أي: القرآن؛ كما ورد في بعض الطرق، أو العلم          | آتَاهُ اللَّهُ الحِكْمَةَ |
| الذي يمنع من الجهل، ويَزْجُر عن القبيح.             |                           |

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري ومسلم في «صحيحيهما».

### المباحث العربية:

«رَجُلٌ»: بالرفع بتقدير: «إحدى الاثنتين خصلةُ رجلٍ»، ثم حُذِفَ المضاف، وأقيم المضافُ إليه مقامه فارتفع ارتفاعه. والجر بدل من اثنين على حذف مضاف أي: خصلةُ رجلٍ؛ لأنَّ اثنين معناه \_ كها مر \_ خصلتين. والنصب بتقدير أعني، وهو رواية ابن ماجه.

### الشرح والبيان:

## معنى الحسد في الحديث، وحكمه:

- أطلق على الحسد وأراد به الغِبْطَة (١) في قوله: «لا حَسَد» من قبيل إطلاق اسم المُسبّب على السبب على سبيل المجاز المرسل، وهي تمني مثل ما للغير من غير أن يتمنى زواله عنه، ويدل على ذلك حديث أبي هريرة في فقال: «لَيْتَنِي أُوتِيتُ وَثْلَ مَا أُوتِيَ فُلَانٌ، فَعَمِلْتُ مِثْلَ مَا يَعْمَلُ (٢)؛ حيث لم يتمن السلب، بل أن يكون مثله، وعلى هذا فالاستثناء متصل، والمعنى: - لا حسد محمود - أي: لا ينبغي الاغتباط إلا في هاتين الخصلتين.

وقيل: الحسد على حقيقته، وخُصَّ منه المستثنى لإباحته كما خُصَّ نوعٌ من الكذب بالرخصة، وإن كان في أصله محظورًا، والمعنى: لا إباحة في شيء من الحسد إلا فيما كان سبيله ما ذُكِرَ، وفيه نظر؛ لما يلزم عليه من إباحة الحسد في

<sup>(</sup>١) وسياه البخاري اغتباطًا فقال: باب الاغتباط في العلم والحكمة؛ لأن من أوتي مثل هذا ينبغي أن يُغبط به ويُنافس فيه.

<sup>(</sup>Y) أخرجه البخاري في «صحيحه».

الاثنتين مع أنَّ الحسد الحقيقي وهو تمني زوال نعمة الغير عنه لا يباح أصلًا، نعم إنْ أُرِيدَ فيهم الغبطة صحَّ ذلك، وكان الاستثناء منقطعًا(١).

- هذا الحسد الذي أباحه على ليس من جنس الحسد المذموم، فليس فيه زوال نعمة الغير عنه، بأن يُسْلَبَ صاحبُ المالِ ماله، أو صاحب الحكمة حكمته، وإنها تمنى أن يصير في مثل حاله، من فعل الخير، وتمني الخير والصلاح جائزٌ، وهو من باب الاغتباط؛ لأنَّ من أُوتِي مثل هذه الحال فينبغي أن يغتبط بها وينافس فيها.

### ما يرشد إليه الحديث:

١\_ حرص النبي على تعليم أمته.

٢\_ الترغيب في طلب العلم وتعلمه.

٣\_ الترغيب في التصدق بالمال.

٤\_ المنافسة في فعل الخير.

٥ جواز تمني عمل المعروف مثل شخص ما، من غير تمني زواله عنه.

٦- تحريم الحسد المذموم، أما المباح وهو الاغتباط فمحمود.

٧ الغنى إذا قام بحق المال وفعل فيه ما يرضى الله تعالى كان أفضل من الفقير.

٨\_ أن الحكمة هي العلم النافع، وهي مأخوذة من القرآن والسنة.

<sup>(</sup>١) ويكون المعنى : لكن باثنتين.

### ١ ـ بَيِّن معانى الكلمات الآتية:

(لَا حَسَدَ \_ في الحق \_ الحِكْمَة).

- ٢\_ عَلامَ يُطلق الحسد في هذا الحديث؟.
- ٣ هل الحسد المراد في الحديث من قبيل الحسد المذموم؟ وضح ذلك.
  - ٤\_ اشرح الحديث بأسلوبك.
  - ٥- اذكر ما يُرشد إليه الحديث.
- ٦- كيف تفرق بين الحسد المحمود والحسد المذموم؟ وهل من الغبطة أن أتمنى أن أكون متفوقًا في دراستي مثل زملائي المتفوقين؟
- ٧- «بذل العلم والمال بالحق وللحق عما تنهض به المجتمعات، وتتقدم به الدول» حول هذا المعنى كيف تستدل عليه من خلال الحديث الشريف والأحاديث الأخرى .. وضح ذلك.

# الحديث الحادي عشر أجر السَّاعي عَلَى الأَرْمَلَة وَالِسْكين

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ ﴿ قَالَ: قَالَ النَّبِيُّ ﷺ: «السَّاعِي عَلَى الأَرْمَلَةِ وَالمِسْكِينِ، كَالْمُجَاهِدِ فِي سَبِيلِ اللَّهِ، أَوِ القَائِمِ اللَّيْلَ الصَّائِمِ النَّهَارَ»(١).

### معاني المفردات:

| معناها                                         | الكلمة                                          |
|------------------------------------------------|-------------------------------------------------|
| أي الذي يذهب ويجيء في تحصيل                    | a l 🕳 ti                                        |
| ما ينفع الأرملة، والمسكين.                     | السَّاعِي                                       |
| هي: التي مات عنها زوجها.                       | الأَرْمَلَةِ                                    |
| هُوَ الَّذِي لَا شَيْءَ لَهُ. وَقِيلَ: هُوَ    | وَالمِسْكِين                                    |
| الَّذِي لَهُ بَعضُ الشَّيَء.                   | والمسكي                                         |
| المحارب للكفار في ميادين القتال                |                                                 |
| في حصول الثواب للكلِّ.                         | كَالْمُجَاهِدِ فِي سَبِيلِ اللَّهِ              |
| «أو»: شك من الراوي، وجاء                       |                                                 |
| في رواية بالواو: «وَكَالْقَائِمِ لَا يَفْتُرُ، | أُوِ القَائِمِ اللَّيْلَ، الصَّائِمِ النَّهَارَ |
| وَكَالصَّائِمِ لَا يُفْطِرُ».                  |                                                 |

### المباحث العربية:

«أَوِ القَائِمِ اللَّيْلَ، الصَّائِمِ النَّهَارَ»: الليل، والنهار: يجوز فيهما الحركات الثلاث؛ إن جُعِل صفة مُشَبَّهة مثل: الحسن الوجه.



<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري ومسلم في «صحيحيهما».

### الشرح والبيان:

## موضع الحديث عند البخاري:

د ذكر البخاريُّ عَلَّكَ هذا الحديث تحت باب: «فضل النفقة على الأهل» ومناسبته له من جهة إمكان اتصاف الأهل أي: الأقارب بالوصفين المذكورين في الحديث «التَّرَمُّل أو المسكنة»، وإذا ثبت هذا الفضل لمن يُنْفِق على من ليس بقريب ممن اتصف بالوصفين، فالمنفق على المتصف بها من الأقارب أولى (۱).

## \_ معنى الساعي في الحديث، وسبب تشبيهه بالمجاهد:

ـ يشير لفظ: «السَّاعِي» في قوله عَيَّا : «السَّاعِي عَلَى الأَرْمَلَةِ وَالمِسْكِينِ» إلى أنَّه جعلَ أوقاته جعلَ أوقاته معمورةً بالسعي عليها، فجُوزي بأنْ كُتِبَ له أَجْرُ مَنْ جَعل أوقاته معمورةً بالعبادة، فكان كالصائم الذي لا يُفطِر، وكالقائم الذي لا يَفْتُر.

وقد جاء تشبيه الساعي على الأرملة والمسكين بالمجاهد في سبيل اللَّه؛ بجامع الكَدِّ والتعب في كُلِّ؛ فالساعي يُنْفِق على الأرملة التي فقدت زوجها الذي كان يرعاها، وينفق عليها، وكذلك يُنفِق على المسكين الذي فقد ماله، وعجز عن الكسب، أو قدر عليه، ولكن لم يجد العمل، الذي يسد جوعته، ويُغنيه عن ذُلِّ المسألة، فكان كالمجاهد في سبيل اللَّه الذي يخدم دينه بنفسه وماله.

<sup>(</sup>١) ذكر البخاري هذا الحديث في كتاب النفقات، باب " فضل النفقة على الأهل " كها ذكره في كتاب النكاح الأدب باب " الساعي على المرملة والمسكين "، وفي باب " الساعي على المسكين "، وذكره في كتاب النكاح باب " النفقات ".

### ما يرشد إليه الحديث:

- ١\_ حرص النبي على تعليم أمته.
- ٢\_ بيان فضل السعي في تحصيل النفع للأرملة وللمسكين.
- ٣- بعض الأعمال تساوي الجهاد، وقيام الليل، وصيام النهار.
  - ٤\_ معرفة مقدار ثواب الأعمال مُفَوَّضٌ إلى اللَّه سبحانه.

### ١ ـ بَيِّن معانى الكلمات الآتية:

(السَّاعِي \_ الأَرْمَلَة \_ كَالمُّجَاهِدِ فِي سَبيل اللَّهِ).

- ٢ بِمَ يشير لفظ: «السَّاعِي» في قوله عَلَيْهُ: «السَّاعِي عَلَى الأَرْمَلَةِ وَالمِسْكِينِ»؟.
- ٣- بَيِّن وجه الشبه في تشبيه الساعي على الأرملة والمسكين، بالمجاهد في سبيل اللَّه.
  - ٤\_ اشرح الحديث بأسلوبك.
  - ٥ اذكر ما يُرشد إليه الحديث.
- ٦- هل نفهم من الحديث أن قضاء حوائج الأرامل والمساكين يُغْنِي عن صيام النهار وقيام الليل؟ وضح ذلك.
- ٧- ما رأيك في تصرف زميلٍ لك بالمعهد يبذل من وقته في السعي لقضاء حوائج الأرامل والمساكين والفقراء والمحتاجين؟ ماذا ستقول له؟ وهل ستعاونه على هذا الفعل أو لا؟

## الحديث الثاني عشر أجرُ الصَّبْر على البلاء (كفارة المرض)

عَنْ أَبِي سَعِيدٍ الْخُدْرِيِّ، وَأَبِي هُرَيْرَةَ وَ اللَّهِ عَنِ النَّبِيِّ عَلَيْهِ قَالَ: «مَا يُصِيبُ الْسُلِمَ مِنْ نَصَبِ وَلَا وَصَبٍ وَلَا هَمِّ وَلَا حُزْنٍ وَلَا أَذًى وَلَا غَمِّ، حَتَّى الشَّوْكَةَ يُشَاكُهَا، إِلَّا كَفَّرَ اللَّهُ بَهَا مِنْ خَطَايَاهُ»(١).

### معانى المفردات:

| معناها                                                        | الكلمة |
|---------------------------------------------------------------|--------|
| أي تعبٍ.                                                      | نَصَب  |
| أي: مرض، أو مرض دائم ملازم.                                   | وَصَب  |
| هو: المكروه يلحق الإنسان بحسب ما يقصده، وقيل:                 |        |
| إن الهمَّ ينشأ عن الفكر فيما يُتَوَقَّعُ حصوله مما يُتأذى به. | , ke   |
| وقيل: الهُمُّ، والحُزْنُ بمعنى واحد. وقيل: الهُمُّ: مختصُّ    | هَـمّ  |
| بها هو آتٍ، والحُزْنُ: بها مضي.                               |        |
| بضمِّ فسكون. وروي: «حَزَن» بفتحتين، وهو: ما                   |        |
| يلحقه بسبب حصول مكروه في الماضي، وقيل: الحُزْن                | حُزْن  |
| يحدث لفقد ما يشق على المرء فقده.                              |        |
| يَلْحَقُه مِنْ تعدّي الغير عليه.                              | أَذًى  |

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري ومسلم في «صحيحيهما»، ونقل الترمذي عن ابن الجارود: " وسمعت وكيعًا يقول: لم يُسمع في الهمِّ أنه كفارة إلا في هذا الحديث ".

للصف الثاني الثانوي \_\_\_\_

| معناها                                                                                                                                                                  | الكلمة                                          |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------|
| هو كَرْبٌ يحدث للقلب بسبب ما حَصَلَ للإنسان. وقيل: حزن يَغُمُّ الرجل بحيث يقرب أن يُغْمَى عليه.                                                                         | غَمّ                                            |
| بالضم أي: يُدْخِلُهَا غَيْرُهُ في جسده، وكذا لو دخلت هي من غير إدخال، كما في «صحيح مسلم»: «لَا تُصِيبُ الْمُؤْمِنَ شَوْكَةٌ»، فأضاف الفعل إليها، والمراد ما هو أعم(١٠). | يُشَاكُهَا                                      |
| أي ما يُصيب المسلم غمّ في حال من الأحوال إلا<br>كَفَّرَ اللَّهُ مِنْ خَطَايَاهُ.                                                                                        | إِلَّا كَفَّرَ اللَّهُ بِهَا<br>مِنْ خَطَايَاهُ |

### المباحث العربية:

«حَتَّى الشَّوْكَةَ يُشَاكُهَا»: يجوز رفع الشوكة على الابتداء، والخبر «يشاكها»، وجرها على أن «حتى» عاطفة، أو بمعنى «إلى»، والضمير في «يشاكها» مفعوله الثاني، والمفعول الأول مضمر أقيم مقام الفاعل، والمعنى: «حتى الشوكة يُشَاك المسلم تلك الشوكة».

«إِلَّا كَفَّرَ اللَّهُ بِهَا مِنْ خَطَايَاهُ»: «مِنْ»: تبعيضية، والجملة في محل نصب حال.

<sup>(</sup>١) قال ابن التين: لو كان أراد أن تصيبه الشوكة لقال: حتى الشوكة تشوكه، ولكنه جعلها - أعني الشوكة - مفعولة، وجعله هو مفعولا به أيضًا.

### الشرح والبيان:

## هل الأجر على المصيبة أم على الصبر عليها؟

- يُجازى المسلم على بعض خطاياه في الدنيا بالمصائب التي تقع له فيها، فتكون كفارة له. وظاهر الحديث: أنّ الثواب على نفس المصيبة بشرط ألّا تقترن بالسخط، وعليه الجمهور، خلافًا لمن قال: إنّ الثواب والعقاب على الكسب، والمصائب ليست منه، بل الأجر على الصبر عليها والرضا بها، وَرُدَّ بأن ذلك قدر زائد يُمْكِنُ الثواب عليه زيادة على ثواب المصيبة.

### درجات الناس عند نزول البلاء:

- ينقسم الناس عند نزول البلاء درجات: فمنهم: من يُسلِّم بالأمر، ومنهم: من يبتغي به وجه اللَّه ويقصد الأجر، ومنهم: من يبتغي به وجه اللَّه ويقصد الأجر، ومنهم: من يتلذَّذُ بالبلاء راضيًا عن الفَعَّالِ لما يشاء سبحانه وتعالى، وأما الساخطون فليسوا مِن اللَّه في شيء.

### ما يرشد إليه الحديث:

- ١\_ حرص النبي علياً على تعليم أمته.
- ٢\_ حصول الثواب للمصاب، وتخفيف العقاب عنه.
- ٣\_ البشارة العظيمة للمؤمن؛ لأنَّ اللَّه جعل البلاء مكفرًا له.
- ٤\_ أمر المؤمن كله له خير، يصبر عند البلاء، ويشكر عند النعماء.
- ٥ عظيم فضل اللَّه تعالى حيث يُثِيب الثواب الجزيل، ولو على الشيء القليل.

١ ـ بَيِّن معاني الكلمات الآتية:

(نَصَب \_ خُزْن \_ غَمِّ).

٢- بَيِّن المراد بـ «مِن» في قوله ﷺ: «إِلَّا كَفَّرَ اللَّهُ بِهَا مِنْ خَطَايَاهُ».

٣\_ اشرح الحديث بأسلوبك.

٤\_ اذكر ما يُرشد إليه الحديث.

٥ هل الأجر على المصيبة أو على الصبر عليها؟

٦\_ هل تختلف درجات الناس عند نزول البلاء؟ وضح ذلك.

## الحديث الثالث عشر التحذير من قول الزور

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ ﷺ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: «مَنْ لَمْ يَدَعْ قَوْلَ الزُّورِ وَالعَمَلَ بِهِ، فَلَيْسَ لِلَّهِ حَاجَةٌ فِي أَنْ يَدَعَ طَعَامَهُ وَشَرَابَهُ».

## معاني المفردات:

| معناها                                                       | الكلمة           |
|--------------------------------------------------------------|------------------|
| يترك.                                                        | يَدَع            |
| هو: الكذبُ والميل عن الحق، والعمل بالباطل، والتُّهمة.        | قَوْلَ الزُّورِ  |
| أي: بقول الزُّور، والمراد: العمل بمقتضاه مما نهى اللَّه عنه. | وَالْعَمَلَ بِهِ |

### المباحث العربية:

«فَلَيْسَ لِلَّهِ حَاجَةٌ»: مجاز عن عدم الالتفات والقبول، والميل إليه، نَفَى السبب، وأراد نفى المسبب.

#### الشرح والبيان:

## حرمة قول الزور والكذب والغيبة في الصيام:

ـ يرى الجمهور أنَّ الكذب، والغيبة، والنميمة، ونحوها لا تُفْسِدُ الصوم على الراجح بل تُنْقِصُ ثوابه، وتمنع كهاله؛ لأنَّه ليس المقصود منه العدم المحض، كما في المنهيات لاشتراط النية فيه إجماعًا، ولعل القصد به في الأصل الإمساك

عن المخالفات، لكن لما كان ذلك يَشُقُّ خَفَّفَ اللهُ تعالى وأمر بالإمساك عن المفطرات، ونَبَّهُ العاقل بذلك على الإمساك عن جميع المخالفات، وأرشد إلى ذلك ما تضمنته الأحاديثُ المُبَيِّنَةُ عن رسول اللَّه عَلَيْ مُرَادَه؛ فيكون اجتناب المفطرات واجبًا، واجتناب ما عداها من المخالفات من المُحَمِّلات.

## هل المقصود من الحديث ترك الصيام لمن يقول الزور؟

ـ ليس المراد من قوله ﷺ: «فَلَيْسَ لِلَّهِ حَاجَةٌ فِي أَنْ يَدَعَ طَعَامَهُ وَشَرَابَهُ» أن يترك صيامه إذا لم يَدَعْ قُولَ الزُّورِ وما ذُكِرَ معه، فإن من اغتاب أو شهد زورًا أو منكرًا لم يؤمر بأن يدع صيامه ولكنه يُؤْمَر باجتناب ذلك؛ ليتم له أجر صومه.

## الحكمة من الصوم:

- قال البيضاوي: ليس المقصود من مشر وعية الصوم نفس الجوع والعطش، بل ما يَتْبَعه من كسر الشهوات، وتطويع النفس الشريرة والأمَّارة بالسوء للنفس المطمئنة، فإذا لم يحصل ذلك لا ينظر اللَّه إليه نظرة القبول.

### ما يرشد إليه الحديث:

- ١\_ حرص النبي ﷺ على تعليم أمته.
- ٢\_ الحثُّ على اجتناب المعاصى للصائم.
- ٣- لا تُبطل المعاصي ثواب الصوم من أصله، بل تُنْقِصه، وتمنع كماله.
  - ٤\_ النهي عن قول الزور والعمل به مطلقًا، وزيادة قبحه في الصوم.
    - ٥ الحثُّ على التثبت من صحة الأخبار قبل العمل بمقتضاها.

- ٦- الكذب والزور أصل الفواحش، وأساس المحرمات.
  - ٧ الزور يحرم الصائم من ثوابه المضاعف.
- ٨ـ لا يقتصر مفهوم الصيام على الإمساك عن الطعام والشراب، بل يتسع فيشمل ترك قول الزور والعمل به والفحشاء والمنكر.

## ١ ـ بَيِّن معانى الكلمات الآتية:

(قَوْل الزُّورِ \_ يَدَع \_ وَالعَمَل بهِ).

٢\_ هل الغيبة والنميمة تُفسد الصوم؟.

٣ بَيِّن المقصود من مشروعية الصوم.

٤- اشرح الحديث بأسلوبك.

٥ اذكر ما يُرشد إليه الحديث.

هل مفهوم الصيام يقتصر على الإمساك عن الطعام والشراب؟

7- وجدت زميلًا لك في نهار رمضان يغتاب زملاء آخرين، ويكذب في الحديث، ولا يتورع عن فعل المعاصي، فبهاذا تنصحه؟ وكيف يكون توجيهك له.

✓ «قول الزور وشهادة الزور من أكبر الكبائر، وهي سبب في ضياع الحقوق وإفساد المجتمعات» حول هذا المعنى تناقش مع معلمك وتحاور مع زملائك لاستنباط الآثار السلبية المترتبة على شهادة الزور، ووضع العلاج المناسب له.

## الحديث الرابع عشر يسر الإسلام وسماحته

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ ﴿ عَنِ النَّبِيِّ عَلِي النَّبِيِّ عَلَيْ قَالَ: ﴿ إِنَّ الدِّينَ يُسُرٌ، وَلَنْ يُشَادَّ الدِّينَ أَحَدٌ إِلَّا خَلَبَهُ، فَسَدِّدُوا وَقَارِبُوا، وَأَبْشِرُوا، وَاسْتَعِينُوا بِالْغُدُوةِ وَالرَّوْحَةِ وَشَيْءٍ مِنَ الدُّلـْجَةِ.

## معاني المفردات:

| معناها                                              | الكلمة         |
|-----------------------------------------------------|----------------|
| أي دين الإسلام.                                     | إِنَّ الدِّينَ |
| من التيسير، وضدُّه العُسْرِ.                        | وه ه<br>پسر    |
| من المشادّة وهي المغالبة، والمراد: أنَّه لا يتعمقُ  |                |
| أحدٌ في الأعمال الدينية، ويتركُ الرفق إلا عجز       | وَلَنْ يُشَادّ |
| وانقطع؛ فيُغْلَب.                                   |                |
| من السداد، وهو: التوسط في العمل، والمعنى:           |                |
| الزموا السداد وهو الصواب من غير إفراطٍ، ولا         | فَسَدِّدُوا    |
| تفريطٍ.                                             |                |
| أي: قاربوا في العبادة، ولا تُبَاعِدُوا فيها، فإنكم  |                |
| إنْ باعدتم في ذلك لم تبلغوه.                        | وقاربوا        |
| وقيل معناه: إن لم تَسْتَطيعوا الأخذ بالأكمل         |                |
| فاعملوا بها يُقَرِّب منه، أي: لا تبلغوا النهاية، بل |                |
| تَقَرَّبُوا منها.                                   |                |

| معناها                                                         | الكلمة         |
|----------------------------------------------------------------|----------------|
| من الإبشار، وفي لغة: بضم الشين من البشر                        |                |
| بمعنى الْإِبشَار، أي أبشروا بالثواب على العمل،                 | وأبشروا        |
| وإن قَلَّ.                                                     |                |
| من الاستعانة، وهي طلب العون.                                   | وَاسْتَعِينُوا |
| بضم الغين، وسكون الدال، وقيل: بالفتح                           |                |
| «بِالْغَدْوَة»، هي: سَيْرُ أُوّلِ النهارِ إلى الزُّوالِ، وقيل: | بِالْغُدُوَة   |
| ما بين صلاة الغداة وطلوع الشمس.                                | ·              |
| بفتح الراء: السير بعد الزوال.                                  | وَالرَّوْحَة   |
| أي: واستعينوا بشيء.                                            | وشَيْء         |
| هي: سيرُ آخرِ الليل، وقيل سَيْرُ الليل كله.                    | الدُّلْجَة     |

### المباحث العربية:

«إِنَّ الدِّينَ»: (الدين) اسم «إنَّ» منصوب، وخبره «يُسْرُ».

«وَلَنْ يُشَادَّ اللِّين»: «لن»، حرف نفي ونصب واستقبال، وقوله: «يشاد» منصوب بها، وليس له فاعل (الدين) مفعول به منصوب وعلامة نصبه الفتحة الظاهرة.

«يُسْرُ»: أخبر بالمصدر مبالغة، وأكد بـ «إنَّ» ردًّا على مُنكري هذا الدينَ إن كان المُخَاطَبُ مُنْكِرًا ولو تنزيلًا، وإلا كان التأكيد لمجرد الاهتمام.

«أَحَدُّ»: فاعل.

«وَأَبْشِرُوا»: أُبهم المُبَشَّرُ به للتنبيه على عِظَمِهِ وتفخيمه.

### الشرح والبيان:

## يُسر الإسلام وسماحته:

ـ الدينُ يسرُ ؛ ليس فيه مشقةٌ بخلاف غيره من الشرائع السابقة، فإنه كان في بعض التكاليف مشقة على المُكلَّف، كقتل النفس في التوبة، وقطع موضع النجاسة.

## ما السِّرُّ في التعبير بـ (من)؟

- عبر على النهار، أي: استعينوا على مداومة العبادة بإيقاعها في الأوقات المنشطة، عمل النهار، أي: استعينوا على مداومة العبادة بإيقاعها في الأوقات المنشطة، فاستعار الغدوة والروحة وشيئًا من الدلجة لأوقات النشاط وفراغ القلب للطاعة، فإنَّ هذه الأوقاتِ أطيبُ أوقات المسافر، فكأنَّه على خاطب مُسافِرًا إلى مقصده فنبهه على أوقات نشاطه؛ لأن المسافر إذا سافر الليل والنهار جميعًا عجز وانقطع، وإذا تحرَّى السير في هذه الأوقات المنشطة داوم على السير من غير مشقة، وحُسن هذه الاستعارة أنَّ الدنيا في الحقيقة دارُ انتقال إلى الآخرة، وإنَّ هذه الأوقات الخمس بخصوصها أروحُ ما يكون فيها البدن للعبادة، ولما كانت الصلوات الخمس أفضل طاعات البدن، فهي تُقامُ في هذه الأوقات الثلاثة، الصبح في النُغُدُوةِ، والظهر والعصر في الرَّوْحَة، والمغرب، والعشاء في جزء الدُّلْجَة عند من يقول: إنها سبر كل الليل.

### من دلائل نبوته:

\_ قال ابن المُنيّر عَلَيْهُ: في هذا الحديث عَلَمٌ من أعلام النبوة؛ فقد رأينا ورأى الناسُ قبلنا أنَّ كل مُتَنَطِّع في الدين ينقطع، وليس المراد منع طلب الأكمل في العبادة، فإنه من الأمور المحمودة، بل منع الإفراط المُؤدِّي إلى الملال، أو المبالغة في التطوع المفضي إلى ترك الأفضل، أو إخراج الفرض عن وقته، كمن بات يُصلي الليل كله، ويُغَالِبُ النوم إلى أن غلبته عيناه في آخر الليل، فنام عن صلاة الصبح في الجاعة، أو إلى أن خرج الوقت المختار، أو إلى أن طلعت الشمس، فخرج وقت الفريضة.

### ما يرشد إليه الحديث:

- ١\_ حرص النبي ﷺ على تعليم أمته.
- ٢- التوسط في العبادة، وعدم الإسراف والمبالغة فيها، والحث على الرفق فيها.
  - ٣\_ اختيار أوقات النشاط لأداء العبادة فيها فذلك أدعى لتحقيق ثمرتها.
    - ٤- بيان يسر الإسلام، وعدم الحرج في التزام تعاليمه.
    - ٥ اغتنام أوقات الفراغ، ومراوحة الوقت في العبادة.
    - ٦- الحث على الإتيان بالأعمال الشريفة، والحذر مما تسوء عاقبته.
  - ٧- يسر الإسلام وسماحته، ومسايرته للنفس الإنسانية، والطباع البشرية.

## ١ ـ بَيِّن معاني الكلمات الآتية:

(يُشَادّ \_ قَارِبُوا \_ الدُّلْجَة \_ وَالرَّوْحَة).

٢ ما سر التعبير بـ «مِن» في قوله ﷺ: «مِن الدُّلْجَة»؟.

٣ بَيِّن سبب عَدِّ العلماء هذا الحديث علمًا من أعلام النبوة.

٤- اشرح الحديث بأسلوبك.

٥ - اذكر ما يُرشد إليه الحديث.

7 - مالمقصود «بالغدوة» في الحديث؟

٧- لماذا أَكَّدَب «إن» في الحديث في قوله صلى الله عليه وسلم: «إن الدين يسر»؟

٨- «التشدد يحسنه كل أحد، والتيسير لا يفقهه إلا العلماء» حول هذا المعنى
 تناقش مع أستاذك وتحاور مع زملائك لبيان الآثار السلبية المترتبة على التشدد
 والتنطع والتعسير، مع ذكر العلاج المناسب لهذا الأمر.

٩- كيف يكون تصرفك حينها ترى شخصًا يتشدد في أمور الدين بدون علم
 ولا دليل ولا بينة؟ وبم تنصحه؟ وكيف توضِّح له خطورة هذا التشدد عليه
 وعلى المجتمع؟

# الحديث الخامس عشر النهي عن تمني الموت لضرر دنيوي

عَنْ أَنَسِ بْنِ مَالِكٍ ﴿ قَالَ النَّبِيُّ ﷺ: ﴿ لَا يَتَمَنَّيَنَّ أَحَدُكُمُ المَوْتَ مِنْ ضُرِّ أَصَابَهُ، فَإِنْ كَانَ لَا بُدَّ فَاعِلَا، فَلْيَقُلْ: اللَّهُمَّ أَحْيِنِي مَا كَانَتِ الْحَيَاةُ خَيْرًا لِي، وَتَوَفَّنِي إِذَا كَانَتِ الْوَفَاةُ خَيْرًا لِي» (١٠).

## معاني المفردات:

| معناها                                  | الكلمة                                |
|-----------------------------------------|---------------------------------------|
| الخطاب للصحابة، ويجري الحكم على من      | لَا يَتَمَنَّيَنَّ أَحَدُكُمُ المَوْت |
| بعدهم من المسلمين.                      | د ينمين احديم الموت                   |
| أي: كل ما يصيب الإنسان من بلاء في النفس | مِنْ ضُرِّ                            |
| والمال وغيره.                           | سِ طر                                 |
| أي: الواحد منكم. أو فإن كان أحدكم فلا   | فَإِنْ كَانَ                          |
| وجه للتخصيص بالمريض دون غيره.           | 000                                   |
| أي: لامحالة سيتمنى الموت.               | لَا بُدَّ فَاعِلًا                    |
| أي: أبقني على الحياة.                   | اللَّهُمَّ أَحْيِنِي                  |
| أي: من الموت.                           | خَيْرًا لِيَ                          |
| أي: أُمِتْنِي.                          | <b>وَتَو</b> َفَّنِيُّ                |
| أي: إذا كان الموت خيرًا لي من الحياة.   | إِذَا كَانَتِ الوَفَاةُ خَيْرًا لِي   |

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري ومسلم في «صحيحيهما».

### المباحث العربية:

«لَا يَتَمَنَّيَنَّ»: «لَا» ناهية، والفعل مبني على الفتح؛ لاتصاله بنون التوكيد، في محل جزم، وفي رواية «لَا يَتَمَنَّى» بإثبات الياء، ف «لَا» نافية، والفعل مرفوع؛ خبر في معنى النهي، وهو أبلغ من النهي الصريح؛ لأنَّ فيه تقديرًا أنَّ المَنْهِيَّ قد امتثل، فأخبر عنه.

«فَإِنْ كَانَ لَا بُدَّ فَاعِلَا»: «فاعلًا» خبر «كان»، واسمها يعود على المصاب المفهوم من الكلام السابق، و «لَا» نافية للجنس، و «بُدَّ» اسمها، و الخبر محذوف، و الجملة معترضة بين «كان» وخبرها، والتقدير: «فإن كان متمنيًا الموت لا غنى عن التمنى فليقل إلخ».

«مَا كَانَتِ الْحَيَاة»: ما مصدرية ظرفية، أي مدة كون الحياة.

### الشرح والبيان:

\_ معنى الحديث: أنه لا ينبغي للمؤمن المتزود للآخرة، والساعي في ازدياد ما يثاب عليه من العمل الصالح أنْ يَتَمَنَّى ما يمنعه عن السلوك لطريق اللَّه تعالى.

# هل النهي عن تمني الموت في الحديث مطلق؟

- النهي عن تمني الموت في الحديث خاص بخوف ضرر دنيوي، أما إذا كان الضَّرُّ أُخرويًا بأن خَشِي على نفسه فتنة في دينه لم يدخل في النهي، ولذا تمناه عُمَرُ ابنُ الخَطَّاب على بقوله: «اللهم كَبُرَتْ سِني، وضَعُفَت قوتي، وانتشرت رعيتي، فاقبضني إليك غير مُضَيِّع، ولا مُفَرِّط»(١).

و لابن حبان: « لَا يَتَمَنَّى أَحَدُكُمُ الْمَوْتَ لِضُرِّ نَزَلَ بِهِ فِي الدُّنْيَا». (١) أخرجه مالك في الموطَّأ - كتاب الحدود - باب ما جاء في الرجم.

- قد يقول قائل بأنَّ النبيَّ عَلَيْ نهى عن تمني الموت في أول الحديث، وأمر به في آخره، والجواب: بأن النهي وارد على التمني المطلق، والإباحة واردة على التمني المقيد بها إذا كان الموت خيرًا، ففي هذا نوع تفويض، وتسليم للقضاء، بخلاف الأول المطلق فإن فيه نوع اعتراض ومراغمة للقدر المحتوم.

- الأمر في قوله: «فليقل» لمطلق الإذن، لا للوجوب، أو الاستحباب؛ لأن الأمر بعد الحظر لا يبقى على حقيقته، بل يُفيد الإباحة.

هل ظاهر الحديث متعارض مع حديث النبي عَلَيْهِ: «اللهم اغفر لي وألحقني بالرفيق الأعلى»؟

- ليس لأحد أن يقول: إنَّ ظاهر الحديث يتعارض مع قوله على اللهم الخفرلي، وارحمني، وألحقني بالرفيق الأعلى (())؛ لأنَّ الرسول على دعا بذلك بعد أن علم بأنه ميت في يومه هذا، ورأى الملائكة المُبشِّرينَ عن ربِّه بالسرور الكامل، فكان ذلك خيرًا له من كونه في الدنيا.

### ما يرشد إليه الحديث:

- ١\_ حرص النبي على على تعليم أمته.
- ٢\_ محافظة الإسلام على الأرواح، وحرصه على حياة الإنسان.
- ٣\_ النهي عن تمني الموت، ودعوة المسلم إلى التسليم والرضا بالقضاء.
  - ٤\_ حث المسلم على التزود من أعمال الآخرة.

<sup>(</sup>١) رواه البخاري.

٥ جواز تمني الموت، والدعاء به عند خوف الضرر الأخروي.

٦- حث المسلم للصبر على الضراء.

\* \* \*

١ - بَيِّن معانى الكلمات الآتية:

(ضُرّ \_ أَحْينِي \_ وَتَوَفَّنِي).

٢\_ ما المقصود بالنهى في الحديث؟.

٣ ما إعراب قوله عَلَيْكَةٍ: ﴿ لَا يَتَمَنَّيَّنَّ ﴾؟

٤\_ اشرح الحديث بأسلوبك.

٥ اذكر بعض ما يُرشد إليه الحديث.

٦- كيف تجمع بين قول النبي صلى الله عليه وسلم بالنهي في أول الحديث عن تمنى الموت، والأمر به في آخره؟

٧- ذهبت تزور قريبًا لك في المستشفى، وسمعت مريضًا على سريره يدعو على نفسه بالموت. ماذا تقول له؟ وما الآيات والأحاديث التي تستحضرها لتُذَكِّره بها في هذا الموقف؟ وتُهوِّن عليه بها مصابه، وتُخَفِّف آلامه.

# الحديث السادس عشر من الكبائر شتم الرجل والديه

عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ عَمْرٍ و ﴿ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: ﴿ إِنَّ مِنْ أَكْبَرِ الكَبَائِرِ أَنْ يَلْعَنَ الرَّجُلُ وَالِدَيْهِ!!؟ قَالَ: وَكَيْفَ يَلْعَنُ الرَّجُلُ وَالِدَيْهِ!!؟ قَالَ: ﴿ يَسُبُّ الرَّجُلُ أَبَا الرَّجُلِ فَيَسُبُّ أَبَاهُ، وَيَسُبُّ أُمَّهُ ﴾ (١).

## معاني المفردات:

| معناها                                     | الكلمة                                                                     |
|--------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------|
| الكبائر: جمع كَبِيرَة، والكبيرة: كل ما     |                                                                            |
| ورد فیه وعید شدید، وقیل: کل ما وجب         | إنَّ مِنْ أَكْبَرِ الكَبَائِرِ                                             |
| فيه حَدُّ، وقيل: غير ذلك.                  |                                                                            |
| أو أحدهما، والمراد باللعن هنا: الشتم،      |                                                                            |
| والتعبير بالرَّجُلِ جري على الغالب، والحكم | أَنْ يَلْعَنَ الرَّجُلُ وَالِدَيْهِ                                        |
| كذلك بالنسبة للمرأة.                       |                                                                            |
| استبعاد من السائل وتعجب؛ لأن الطبع         | وَكَيْفَ يَلْعَنُ الرَّجُلُ وَالِدَيْهِ؟                                   |
| المستقيم يأبي ذلك.                         | و ديف ينعن الرجل والديدِ:                                                  |
| معناه: يسب الرجل أبا الرجل فيرد            |                                                                            |
| الثاني بسب أب الأول، أوكذلك مع الأم؛       | يَسُتُّ التَّحُا وَأُنَّا التَّحُا وَ                                      |
| وبذلك يتسبب الإنسان وإن لم يقصد لعن        | يَسُبُّ الرَّجُلُ أَبَا الرَّجُلِ؛<br>فَيَسُبُّ أَبَاهُ، وَيَسُبُّ أُمَّهُ |
| والديه، وهذا من الكبائر، وأشد من ذلك       | فيسب آباه، ويسب آمه                                                        |
| من يلعن أو يسب والديه بنفسه».              |                                                                            |

(١) أخرجه البخاري ومسلم في «صحيحيهما».

### المباحث العربية:

«وَكَيْفَ يَلْعَنُ الرَّجُلُ وَالِدَيْهِ؟»: الاستفهام هنا مجازي، وغرضه البلاغي: الاستبعاد، والتعجب من كيفية وقوع هذا الأمر.

#### الشرح والبيان:

# حكم سَبِّ الوالدين:

- بَيْنَ النبي عَلَيْهُ في هذا الحديث أن سَبَّ الوالدين، أو التَّسَبُّب فيه من أكبر الكبائر؛ لأنه نوع من العقوق، وهو إساءة في مقابلة إحسان للوالدين، وكفران لحقوقها. والكبائر ما جاء فيها نص أو عقوبة، والصغائر غير ذلك.

## هل الكبائر درجة واحدة؟

- ولا ريب أن الكبائر متفاوتة بعضها أكبر من بعض، وإليه ذهب الجمهور. كما تنقسم الذنوب إلى كبائر، وصغائر، وهو قول عامة الفقهاء.

(وقال الأستاذ أبو إسحاق الإسفراييني: ليس في الذنوب صغيرة، بل كل ما نُهي عنه كبيرة، وهو منقول عن ابن عباس و المنتقال الشيكا .

و جَمَع بعضهم بينهما: بأنها بالنظر إلى عظمة من عُصِيَ بها كلها كبائر، وبالنظر إلى ذاتها تنقسم إلى قسمين: كبائر، وصغائر.

#### ما يرشد إليه الحديث:

- ١\_ حرص النبي على تعليم أمته.
- ٢\_ عظم حق الوالدين، ووجوب الإحسان إليها، وحرمة العقوق بِسَبِّهما.
  - ٣ إثبات أن الكبائر متفاوتة بعضها أكبر من بعض.
    - ٤\_ سب الوالدين، أو التسبب فيه من أكبر الكبائر.
  - ٥ جواز مراجعة الطالب لشيخه فيها يقوله مما يُشْكِل عليه.
    - ٦- من تسبب في شيء جاز أن ينسب إليه ذلك الشيء.
- ٧- اعتبار سد الذرائع أي: الشيء الموصل إلى النتيجة، وهي سَبُّ ولعن الوالدين؛ فلذلك نهى النبي صلى الله عليه وسلم بهذا الأسلوب المشتمل على التشديد.

\* \* \*

# ١ ـ اذكر معاني المفردات الآتية:

(الكَبَائِرِ \_ يَلْعَنَ \_ يَسُبُّ).

٢\_ بَيِّن آراء العلماء في تفاوت الكبائر.

٣\_ اشرح الحديث بأسلوبك.

٤\_ اذكر ما يرشد إليه الحديث.

٥- ماحكم سب الوالدين؟

٦- شاهدت في فناء المعهد زميلًا لك يسب زميله الآخر ويلعن والديه . . ماذا ستقول لها؟ وكيف تصلح بينها وتعيدهما إلى سابق أُلفتها ومحبتها؟

٧- «عقوق الوالدين يمحق البركة ويُضيِّق الأرزاق» .. حول هذا المعنى تناقش مع معلمك وتحاور مع زملاء فصلك في الآثار السيئة المترتبة على عقوق الوالدين، والآثار الطيبة المترتبة على برِّهما.

\* \* \*

# الحديث السابع عشر فضل الصدق

عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بِن مَسْعُودٍ عَنِ النَّبِيِّ عَلَيْ قَالَ: «إِنَّ الصِّدْقَ يَهْدِي إِلَى البِرِّ، وَإِنَّ البِرِّ يَهْدِي إِلَى البِرِّ، وَإِنَّ البَّرِّ يَهْدِي إِلَى البَّرِّ مُلْدِي إِلَى البَّرِ يَهْدِي إِلَى النَّارِ، وَإِنَّ الرَّجُلَ لَيَكُذِبُ حَتَّى يُكُونَ صِدِّيقًا، وَإِنَّ الكَذِبَ يَهُدِي إِلَى النَّارِ، وَإِنَّ الرَّجُلَ لَيَكْذِبُ حَتَّى يُكْتَب عَنْدَ اللَّهِ كَذَّابًا» (١).

# معاني المفردات:

| معناها                              | الكلمة                     |
|-------------------------------------|----------------------------|
| الصِّدق: يُطلق على صدق اللسان،      |                            |
| ومعناه: مطابقة الخبر للواقع.        | ÷ , <sup>#</sup> ti ÷ i    |
| ويُطلق على صدق النِّية، ومعناه:     | إنَّ الصِّدقَ              |
| الإخلاص في الأقوال، والأفعال.       |                            |
| يُوصل، من الهداية وهي: الدلالة      | .0.                        |
| الموصلة إلى البُغْيَة.              | يَهْدِي                    |
| هو: ما يُوصل إلى الخيرات كلها.      | البِّرّ                    |
| أي: في أخباره، وفي سره وعلانيته،    | \$ 9 0 1 1 9 WH W          |
| ويتكرر ذلك منه.                     | وإنَّ الرَّجُلَ لَيَصْدُقُ |
| أي: عظيم الصدق.                     | صِدِّيقًا                  |
| أي: الكذب في الأخبار، أو في النيّة. | وإنَّ الكَذِبَ             |

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري ومسلم في «صحيحيهما».

| معناها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | الكلمة                               |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------|
| ضد البر؛ قال تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلْأَبْرَارَ لَفِي نَعِيمِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ اللَّ | الفُجُور                             |
| أي: ويتكرر ذلك منه.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | وإن الرَّجُلَ لَيَكْذِبُ             |
| أي: يحكم عليه بذلك <sup>(٢)</sup> .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | حَتَّى يُكْتَبَ عندَ اللهِ كَذَّابَا |

### المناحث العربية:

- في الحديث مقابلة بين الصِّدق، والكَذِب، وبين البرِّ، والفُجُور، وبين الجَنَّةِ، والنَّارِ، وهي من ألوان البديع المُعِين على إظهار المعنى، فبضدها تتميز الأشياء.

«حَتى يَكُونَ صِدَّيقًا»: صِدِّيقًا: من أمثلة المبالغة، والتنكير للتعظيم والتفخيم، أى: بلغ في الصدق إلى غايته ونهايته، حتى دخل في زمرة الصديقين، واستحق

«وإنَّ الرَّجُلَ لَيَصْدُقُ» أي: يتكرر صدقه في أخباره، فالفعل المضارع «يصدق» يدل على التجدد والحدوث.

#### الشرح والبيان:

## المقصود بالصدق في الحديث:

\_ يطلق الصدق على: صدق اللسان، وعلى صدق النِّية، فأما صدق اللسان، فهو: مطابقة الخبر للواقع، وإن لم يُطابق الاعتقاد على الراجح.

وأما صدق النِّية، فهو الإخلاص في الأقوال والأفعال، ابتغاء مرضاة الله

<sup>(</sup>١) سورة الانفطار. الآيات: ١٣ ـ ١٤.

عُرُّهُ، وأقله: استواء سريرته وعلانيته، فلا يتكلم بشيء وفي باطنه ما يُخالفه، ولا يفعل شيئًا لغير مرضاة اللَّه تعالى.

# التوفيق بين هذا الحديث وبين أن حكم اللَّه أزلي:

ولا يتعارض قوله على: «حَتَّى يُكْتَبَ عَندَ اللهِ كَذَّابَا» مع ما ثبت من أن حكم الله ـ تعالى ـ أزلى؛ لأن معناه حتى يظهره الله للمخلوقين من الملأ الأعلى، ويُلْقِي ذلك في قلوب أهل الأرض، وعلى ألسنتهم، ويكتبون اسمه مع أسمائهم، فلك في قلوب أهل الأرض، وعقابهم، فعن ابن مسعود على: «لَا يَزَالُ الْعَبْدُ فيستحق بذلك صفة الكذابين وعقابهم، فعن ابن مسعود على: «لَا يَزَالُ الْعَبْدُ يَكُذِبُ، وَتُنْكَتُ فِي قَلْبِهِ نُكْتَةٌ سَوْدَاءً، حَتَّى يَسُودٌ قَلْبُهُ، فَيُكْتَبَ عِنْدَ اللهِ مِنَ النَّكَاذِينَ »(١).

## ما يرشد إليه الحديث:

- ١\_ حرص النبي عليه على تعليم أمته.
- ٢- الترغيب في الصِّدق وتحريه والاعتناء به.
  - ٣\_ التحذير من الكَذِب والتساهل فيه.
- ٤- الخير يؤدي إلى خير غالبًا، والشر يؤدي إلى شر أكبر غالبًا.
- ٥ عدم الاستهانة بالصغائر؛ فمعظم النار من مستصغر الشرر.
- ٦- مجاهدة النفس على تحري الصدق توصلها إلى مرتبة الصديقية.

<sup>\* \* \*</sup> 

### ١ ـ اذكر معانى المفردات الآتية:

(الصِّدق \_ يَهْدِي \_ البِّر \_ صِدِّيقًا).

٢\_ بَيِّن أهمية الصدق، وقُبح الكذب في حياة المسلم.

٣\_ اشرح الحديث بأسلوبك

٤\_ اذكر ما يُرشد إليه الحديث.

٥ - كيف تجمع بين هذا الحديث، وأن حكم الله أزلي؟

٦ - ما المقصود بالصدق في الحديث؟

«الصدق طريق الخير والجنة، والكذب طريق الشر والنار» في ضوء هذه العبارة تناقش مع معلمك وتحاور مع زملاء فصلك في الآثار الحسنة التي تعود على الفرد والمجتمع بسبب الصدق، والآثار السيئة التي تعود على الفرد والمجتمع بسبب الكذب.

٧- كافأ معلمك زميلك أحمد؛ لصدقه، وطلب المعلم منك كلمة تقولها في هذا الموقف تُبَيِّنُ فيها أهمية الصدق وجزاء الصادقين وكيفية اكتساب هذا الخلق المحمود، فهاذا ستقول؟

٨- شاهدت زميلًا لك يكذب على زميله الآخر، ويحلف الأيهان الكاذبة أنه
 ما فعل، وأنت تعلم أنه كاذب، فبم تنصحه؟ وكيف توجهه؟

# الحديث الثامن عشر اغتنام الوقت

عَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ وَ فَيْهِمَا كَثِيرٌ مِنَ النَّبِيُّ عَلَيْ النَّبِيُّ عَلَيْ النَّبِيُّ عَلَيْ مِنَ الصَّحَةُ، وَالفَرَاغُ».

# التعريف براوي الحديث:

هو: أَبُو الْعَبَّاسِ عَبْد اللَّه بْن الْعَبَّاسِ بْن عَبَدِ الْـمُطَّلِبِ بْن هَاشِم الْقُرَشِيّ، السُّهَاشِمِيّ، ابْن عَمِّ رَسُولِ اللَّهِ عَيْقَ وَكَانَ يُسَمَّى الْبَحْر وَالحَبْر لِسِعَة عَلِمَه وقد دعا له النبي عَيْقَ بالحكمة والتفقه في الدين ، روى له ١٦٦٠ حديثًا، مَاتَ سَنَة ٦٨هـ بالطَّائِفِ.

### معانى المفردات:

| معناها                                                       | الكلمة     |
|--------------------------------------------------------------|------------|
| تثنية نعمة، والمراد بها هنا: الحسنة، أو المنفعة المفعولة على | ۰ ۱۵۰۰     |
| وجه الإحسان للغير.                                           | نِعْمَتَان |
| في الغَبْن ضبطان: الأول: بفتح المعجمة، وسكون                 |            |
| الموحدة، ومعناه: النقص في البيع. والثاني: الغَبَن بتحريكهما، | مَغْبُونٌ  |
| ومعناه: الضعف في الرأي.                                      |            |
| أي: العافية في البدن.                                        | الصِّحةُ   |
| أي: من الشواغل بالمعاش، المانع له عن العبادة.                | الفَرَاغُ  |

### المباحث العربية:

«نِعْمَتَانِ»: مبتدأ مرفوع بالألف؛ لأنه مثنى.

«مَغْبُونٌ فِيهما»: مرجع الضمير يعود إلى النعمتين.

«كَثِيرٌ مِن النَّاسِ»: «كَثِيرٌ»: مرفوع بالابتداء، وخبره: «مَغْبُونٌ» مُقَدَّمًا.

وجملة: «مَغْبُونٌ فِيهِمَ كَثِيرٌ مِنَ النَّاسِ» في محل رفع خبر «نِعْمَتَانِ».

«الصِّحةُ والفَرَاغُ»: بالرفع أي: هما الصِّحة والفراغ.

#### الشرح والبيان:

## متى تكون الصحة والفراغ نعمتين؟

\_إن الصحة، والفراغ نعمتان من نعم الله \_ تعالى \_ إذا استعملها المرء في طاعة الله \_ تعالى \_ أما إذا لم يستعملها في ذلك فقد غُبِن صاحبها فيها، أي: باعها بِبَخْس لا تُحمد عاقبته، أو ليس له في ذلك رأي صحيح البتة.

- وقد يكون الإنسان صحيحًا، ولا يكون متفرعًا للعبادة؛ لاشتغاله بمتاع الدنيا، وبالعكس<sup>(۱)</sup>، فإذا اجتمعت الصحة والفراغ، وقَصَّر في نَيْل الفضائل فذاك الغَبْن كل الغبن؛ لأن الدنيا سوق الأرباح، ومزرعة الآخرة، وفيها التجارة التي يظهر ربحها في الآخرة، فمن استعمل فراغه وصحته في طاعة مولاه فهو المغبوط، الذي يتمنى الناس أن يكونوا مثله، ومن استعملها في معصية اللَّه فهو

<sup>(</sup>١) يعني يكون متفرغًا من الأشغال ولا يكون صحيحًا وفي المستدرك عن ابن عباس مرفوعا: "اغتنم خسًا قبل خمس،... صحتك قبل سقمك، ...، وفراغك قبل شغلك،... "صححه الحاكم ووافقه الذهبي.

المغبون (١)؛ لأن الفراغ يعقبه الانشغال، والصحة يعقبها السَّقَم، ولو لم يكن إلا السَهرَم والشيخوخة. فكان ماذا؟

### ما يرشد إليه الحديث:

- ١\_ حرص النبي على تعليم أمته.
- ٢\_ الصحة، والفراغ نعمتان من نعم اللَّه تعالى.
- ٣ للغبوط الحق: من استعمل فراغه وصحته في طاعة اللَّه عِنْ اللَّه عِنْ اللَّهُ عِنْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ
- ٤\_ المغبون الحقيقي: من استعمل شبابه وفراغه في معصية اللَّه تعالى.
- هـ ينبغي على الإنسان أن يغتنم شبابه وصحته في طاعة الله ـ تعالى ـ قبل
   الـهَرَم والسقم.

<sup>(</sup>١) – مما يُسْتَعانُ به على دفع الغبن: أن يعلم العبد أن الله تعالى خلق الخلق من غير ضرورة إليهم، وأنعم عليهم بنعم جليلة من غير استحقاق منهم لها، فمَنَّ عليهم بصحة الأجسام، وسلامة العقول، وضَمِنَ أرزاقهم، وضاعف لهم الحسنات، ولم يضاعف عليهم السيئات، وأمرهم أن يعبدوه ويشكروه، وجعل جزاءهم على ذلك خلودًا دائمًا في جنات النعيم، وأكرمهم بها لا عين رأت ولا أذن سمعت ولا خطر على قلب بشر؛ فمن أنعم النظر في هذا كان حريًّا ألا يذهب عنه وقت من صحته وفراغه إلا وينفقه في طاعة ربه، ويشكره على عظيم مواهبه والاعتراف بالتقصير عن بلوغ شكره حق شكره، فمن لم يكن هكذا وغفل وسها عن التزام ذلك، ومرت أيامه عنه في سهو ولهو وعجز عن القيام بها ألزمه ربه تعالى فقد غبن أيامه.

## ١ اذكر معانى المفردات الآتية:

(نِعْمَتَانِ \_ مَغْبُونٌ \_ الصِّحةُ \_ الفَرَاغُ)

٢\_ ما سر كون الصحة والفراغ من أهم النعم في حياة الناس؟

٣\_ اشرح هذا الحديث النبوى بأسلوبك.

٤\_ اذكر ما يُرشد إليه الحديث.

٥- كيف يستعان على دفع الغبن؟

٦ - كثيرًا ما ترى زميلًا لك يُضيع وقته فيها لا يفيد، فها الأمور التي تنصحه بها
 لكى يحافظ على وقته و لا يهدره؟

 ٧- بينها أنت تسير في الطريق وجدت شخصًا يتصرف تصرفات تضر بصحته ضررًا بالغًا .. ما العبارات التي ستقولها له وتنصحه بها؟

٨- اذكر بعض الأسباب التي تفيد في استثار الوقت، وعدم ضياعه.

اذكر بعض الأمور التي تفيد في تحسين الصحة، وعدم تضييعها.

٩- هل يصح للإنسان أن يضيع صحته أو يقتل نفسه؟ وضح ذلك مستدلًا على ما تقول.

\* \* \*

# الحديث التاسع عشر حفظ اللسان

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ هُ ، عَنِ النَّبِيِّ عَلَيْ قَالَ: «إِنَّ العَبْدَ لَيَتَكَلَّمُ بِالكَلِمَةِ مِنْ رِضْوَانِ اللَّهِ، لَا يُلْقِي هَا بَالًا، يَرْفَعُهُ اللَّهُ بِهَا دَرَجَاتٍ، وَإِنَّ العَبْدَ لَيَتَكَلَّمُ بِالكَلِمَةِ مِنْ سَخَطِ اللَّهِ، لَا يُلْقِي هَا بَالًا، يَهْوِي بِهَا فِي جَهَنَّمَ»(١).

# معاني المفردات:

| معناها                                       | الكلمة                                    |
|----------------------------------------------|-------------------------------------------|
| أي: بالكلام المُفْهِمِ المُفيد.              | إِنَّ العَبْدَ لَيَتَكَلَّمُ بِالكَلِمَةِ |
| أي: مما يُرضي اللَّه.                        | مِنْ رِضْوَانِ اللَّهِ                    |
| «يُلْقِي»: أي: لا يُلقي للكلمة قلبًا،        |                                           |
| والمعنى: لا يتأملها بخاطره، ولا يتفكر في     | لَا يُلْقِي هَا بَالًا                    |
| عاقبتها، والمُراد: أنه يتكلم بها على غفلة من | لا يلقِي ها بالا                          |
| غير تَثَبُّتٍ، ولا تأمل.                     |                                           |
| أي: يِرفع اللَّه له بها درجات، وفي رواية:    | يَرْفَعُهُ اللَّهُ بِهَا دَرَجَاتٍ        |
| «يرفع اللَّه بها درجات».                     | يرفعه الله بِها درجاتِ                    |
| أي: مما لا يَرْضَى بِهِ اللهُ تعالى.         | مِنْ سَخَطِ اللَّهِ                       |
| بفتح الياء، وسكون الهاء، وكسر الواو أي       | . 0/                                      |
| ينزل فيها ساقطًا.                            | يَهْوِي                                   |

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري ومسلم في «صحيحيهما».



# المباحث العربية:

«مِنْ رِضْوَانِ اللَّهِ» و «مِنْ سَخَطِ اللَّهِ» كل منهما شبه جملة في محل نصب حال من «الكَلِمَةِ»، أو صفة؛ لأن (ألْ) جنسية أي: فيها معنى النكرة.

والجملة الفعلية «يَرْفَعُهُ اللَّهُ بِهَا دَرَجَاتٍ» و «يَهْوِي بِهَا فِي جَهَنَّمَ» إما حال من ضمير العبد المستكن في «لَيَتَكَلَّمُ»، أو صفة لها بالاعتبارين المذكورين.

«لَا يُلْقِي هَا بَالًا»: مرجع الضمير في «لهَا» يعود على الكلمة.

#### الشرح والبيان:

# \_ أقسام الكلمة المفيدة في الحديث:

قسم النبي عليه الكلمة المفيدة التي يتكلم بها العبد إلى قسمين:

القسم الأول: كلمة من رضوان اللَّه ـ تعالى ـ ؛ كأن يحصل بها رفع مظلمة عن مسلم، أو تفريج كربة، وبها يرفع اللَّه قائلها بها درجات.

القسم الثاني: كلمة من سخط اللَّه \_ تعالى \_: وهي: كلمة السوء عند ذي سلطان جائر يريد بها هلاك مسلم، أو أن المراد أنه يتكلم بكلمة سوء، وهُجُر، أو يُعَرِّضُ لمسلم بكبيرة، أو بمجون، أو استخفاف بحق النبوة والشريعة، وإن كان غير معتقد ذلك.

- قال ابن عبد البر: «هي كلمة السوء عند السلطان الجائر».

\_ وقال ابن عبد السلام: «هي الكلمة لا يُعْرَفُ حُسْنُها من قُبْحِهَا، فَيَحْرُمُ على الإنسان أن يتكلم بها لا يَعْرِفُ حُسْنَهُ من قُبْحِهِ».

### ما يرشد إليه الحديث:

- ١\_ حرص النبي على تعليم أمته.
  - ٢\_ ضرورة حفظ اللسان.
- ٣ ينبغي لمن يتكلم أن يَتَدبَّر ما يقول قبل النطق، فإن ظهرت فيه مصلحة تكلم؛ وإلا أمسك.
  - ٤\_ يحرم على المسلم أن يتكلَّم بالكلام الذي لا يُعْرَفُ حُسْنُهُ من قُبْحِهِ.
    - ٥\_ فضل الكلمة الطيبة.
    - ٦\_ خطورة الكلمة الخبيثة.
    - \* \* \*

## ١ ـ اذكر معاني المفردات الآتية:

(بالكَلِمَةِ \_ بَالًا \_ سَخَطِ اللَّهِ \_ يَهُوي).

٢\_ ما أقسام الكلمة المفيدة النافعة؟

٣ اشرح هذا الحديث النبوي بأسلوبك.

٤\_ اذكر ما يرشد إليه الحديث.

حيف توجه الإنسان الثرثار الذي يتكلم فيها يفيد وفيها لا يفيد والذي
 يتكلم بالكلام دون أن يفكر في آثاره وما يترتب عليه؟

٦- ما المراد برضوان الله؟ وما المراد بسخطه جل وعلا؟

الاستعانة بمعلمك وبالتحاور مع زملائك اعقد نقاشًا تتوصلون من خلاله إلى أسباب تحصيل رضوان الله، وأسباب الوقوع فيها يُسخط الله عز وجل والعياذ بالله.

١ذكر أمثلة واقعية للكلمة الطيبة، وأمثلة واقعية للكلمة الخبيثة.

# الحديث العشرون فضل التَّفَقُه في الدين

عَنْ مُعَاوِيَةَ ﷺ قَالَ: سَمِعْتُ النَّبِيَّ ﷺ يَقُولُ: «مَنْ يُرِدِ اللَّهُ بِهِ خَيْرًا يُفَقِّهُهُ فِي اللَّهِ، وَلَنْ تَزَالَ هَذِهِ الأُمَّةُ قَائِمَةً عَلَى أَمْرِ اللَّهِ، وَلَنْ تَزَالَ هَذِهِ الأُمَّةُ قَائِمَةً عَلَى أَمْرِ اللَّهِ، لَا يَضُرُّ هُمْ مَنْ خَالَفَهُمْ، حَتَّى يَأْتِيَ أَمْرُ اللَّهِ»(١).

## التعريف براوي الحديث

مُعَاوِيَة بن أبي سُفْيَان صَخْر بن حَرْب الْأُمُوِي، أَبُو عبد الرَّحْمَن، أسلم زمن الْفَتْح، روى عن النبي عَلَيْهُ مائة وستين حديثًا، وَكَانَ حَلِيمًا كَرِيمًا سائسًا عَاقِلًا خليقًا للإمارة، كَامِل السؤدد، ذا دهَاء وَرَأْيٍ، توفي في رجب سنة: (٦٠ هـ)، وله ثمان وسبعون سنة.

#### معانى المفردات:

| معناها                                              | الكلمة                               |
|-----------------------------------------------------|--------------------------------------|
| أي: سمعتُ كلامَه حال كونه يقول.                     | سَمِعْتُ النَّبِيَّ عَلَيْهٌ يَقُولُ |
| يُرِد: بضم الياء، وكسر الراء، من الإرادة،           | مَنْ يُردِ اللهُ                     |
| وهي: صفة تخصيص أحد طرفي المكن بالوقوع.              | ×30                                  |
| أي: من يُرِد به جميع الخيرات، أو خيرًا عظيمًا.      | بِهِ خَيْرًا                         |
| أي: يُفَهِّمْهُ، والفقه لغة: الفهم، والمراد به هنا: | يُفَقِّهُ فِي الدِّينِ               |
| كل فقه في علوم الدين.                               | يقفهه رِي (تدينِ                     |

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري ومسلم في «صحيحيهما».

| معناها                                                                                             | الكلمة                         |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------|
| أي: أُقَسِّم بينكم ما أُوحِيَ إِليَّ، مما أُمِرت بتبليغه إليكم، ولا أَخُصُّ به بَعْضًا دون بَعْضٍ. | وَإِنَّهَا أَنَا قَاسِمٌ       |
| كل واحد منكم من الفهم على قدر ما تعلَّقت<br>به إرادته تعالى.                                       | وَاللَّهُ عِنَّ كُنُّ يُعْطِي  |
| أي: على الدين الحق، أو التكاليف الشرعية.                                                           | عَلَى أَمْرِ اللَّهِ           |
| المراد بأمر اللَّه: يوم القيامة، أو بلاء اللَّه تعالى، والمراد ببلاء اللَّه: فتنة الدجال.          | حَتَّى يَأْتِيَ أَمْرُ اللَّهِ |

#### المباحث العربية:

(يقول) في قوله: «سَمِعْتُ النَّبِيَّ عَلَيْهِ يَقُولُ»: جملة حالية في محل نصب.

«خَيْرًا»: نكرة؛ للتعميم؛ لأنَّ النكرة في سياق الشرط للعموم، ويَعْتَمِلُ أنَّ التَّنْكِيرَ هنا للتعظيم.

«يُفَقَّهُ»: بسكون الهاء: جواب الشرط مجزوم، يقال: فَقِهَ الرجل بالكسر يَفْقَهُ بالفتح فِقْها: إذا فَهِمَ، وفَقَهُ بالفتح: إذا سبق غيره إلى الفهم، وفَقُهُ بالضم: إذا صار الفقه له سجية وملكة.

«وَإِنَّمَا أَنَا قَاسِمٌ»: الواو عاطفة، وقيل: الواو للحال من فاعل «يُفَقِّهُ».

«وَلَنْ تَزَالَ هَذِهِ الْأُمَّةُ قَائِمَةً»: «قَائِمَةً»: بالنصب خبر «تَزَالَ».

«لَا يَضُرُّهُمْ مَنْ خَالَفَهُمْ»: مَنْ: اسم موصول، أي: الذي خالفهم.

«حَتَّى يَأْتِيَ أَمْرُ اللَّهِ»: «حَتَّى»: غاية لقوله: «لَنْ تَزَالَ»، ويصح أن تكون غاية لقوله: «لَا يَضُرُّ هُمْ مَنْ خَالَفَهُمْ».

#### الشرح والبيان:

# المقصود بالفقه في الحديث:

- خَصَّ العُرْفُ الفِقْهَ بعلم الفروع؛ لاستنباطه بالأدلة والأنظار الدقيقة بخلاف علم اللغة وغيره، والمناسب هنا في الحديث: الحمل على المعنى اللغوي؛ ليعم كل فقه في الدين، فيشمل التفسير، وعلوم القرآن، والحديث وعلومه، والفقه وأصوله، وغير ذلك من علوم الشريعة المطهرة.

- إن التفاوت في الأفهام نعمة منه سبحانه، وقد كان بعض الصحابة عسم الحديث ولا يفهم منه إلا الظاهر الجلي، ويسمعه آخر منهم، أو من القرن الذي يليهم، أو ممن أتى بعدهم، فيستنبط منه مسائل كثيرة، وذلك فضل اللّه يؤتيه من يشاء، فهو على يُلقي ما أُوحِي إليه على حسب ما سَنَحَ له، ولا يُرَجِّحُ بعضَهُم على بَعض، واللّه يُعطي كلا منهم من الفهم على قدر ما أراد اللّه تعالى.

وقيل: المراد قسمة المال؛ لأن مورد الحديث كان عند قسمة مال، فخص عليه بعضهم بزيادة؛ لمقتض اقتضى ذلك، فاعترض عليه بعض من خفيت عليه الحكمة، فَرَدَّ عليه عَليه بقوله: «من يرد اللَّه به خيرا يفقهه في الدين» أي يزيد في فهمه في أمور الشرع، ولا يتعرض لأمر ليس على وفق خاطره؛ إذ الأمر كله لله، وهو الذي يعطي، ويمنع، ويزيد وينقص، والنبي على قاسمٌ بأمر اللَّه، وليس بمعط حتى تنسب إليه الزيادة والنقصان، فالمعْنِيُّ على هذين القولين (العلم والمال): وإنها اللَّه يعطى، وأنا قاسم ما أعطاه، وبلغنى عنه.

#### استشكال وجوابه:

- "واستشكل الحصر بـ "إنّها" مع أنه على له صفات أخرى غير القسم، وأجيب: بأنه حصر إضافي لا حقيقي، وجاء ردا لاعتقاد السامع، فلا يَنْتَفِي إلا ما كان مُعْتَقدًا له؛ لا كل صفة من الصفات، وحينئذ إن اعتقد أنه معط لا قاسم كان من حصر القلب، أي ما أنا إلا قاسم لا معط، وإن اعتقد أنه قاسم ومعط أيضًا، كان من حصر الأفراد، أي: لست جامعًا بين الوصفين، بل أنا قاسم فقط.

- وإن قيل: ما بعد الغاية في قوله: «حَتَّى يَأْتِيَ أَمْرُ اللَّهِ» مخالف لما قبلها، فيلزم منه أن لا تكون هذه الأمة يوم القيامة على الحق وهو باطل.

# أجيب بأمرين:

الأول: أن المراد بأمر اللَّه في قوله: «قَائِمَةً عَلَى أَمْرِ اللَّهِ» التكاليف، ويوم القيامة ليس زمان تكليف.

الثاني: أن المراد بالغاية تأكيد التأبيد على حد قوله تعالى: ﴿ مَا دَامَتِ ٱلسَّمَوَتُ وَاللَّهُ اللَّهُ أَبِدًا.

- الجمع بين هذا الحديث وبين حديث «إن الساعة لا تقوم إلا على شرار الخلق». ويجمع بين حديثنا وبين الأحاديث الدالة على أن الساعة لا تقوم إلا على شرار الخلق، بأنه لا يُعَارِض هذا الحديث ما ورد من قوله على «لا تقوم الساعة حتى لا يقول أحد الله الله»(١)، وقوله: «لا تقوم الساعة إلا على شرار الناس»(١)،

 <sup>(</sup>١) أخرجه مسلم بلفظ ( لا تقوم الساعة على أحد يقول: الله الله ) عن أنس، وعند الترمذي... ( حتي
 لا يقال في الأرض: الله الله ).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم من رواية ابن مسعود مرفوعًا.

بأن المراد بأمر اللَّه الريح اللينة التي تأتي قرب يوم القيامة، فتقبض روح كل مؤمن ومؤمنة، وما ذكر في الحديثين عند القيامة.

#### ما يرشد إليه الحديث:

- ١\_ حرص النبي عَلَيْكَ على تعليم أمته.
  - ٢\_ فضل العلماء على سائر الناس.
- ٣ فضل التفقه في الدين على سائر العلوم.
  - ٤\_ من لم يتفقه في الدين فقد حُرِمَ الخير.
- التفقه في الدين لا يكون بالاكتساب فقط؛ بل مِنْهُ ما هو وَهْبِيُّ من اللَّه تعالى، ومنه ماهو كسبى.
  - ٦\_ أَدَبُه عَيْكَةً وَرَأْفَتُه بِأُمَّته.
  - ٧ بقاء العالم المتفقه في الدين إلى قيام الساعة.
  - ٨ـ أن العلم النافع علامة على سعادة العبد، وأن الله أراد به خيرًا.
- ٩\_ وفيه اعترافه بأن المعطي لكل شيء هو الله تعالى، وأن الإنسان ما هو إلا واسطة.
  - ١ ـ إخباره ﷺ بالمغيبات، وما يكون في آخر الزمان.
    - \* \* \*

### ١ ـ اذكر معانى المفردات الآتية:

(يُرِد - يُفَقَّهُ أَ - قَاسِمٌ - يُعْطِي).

- ٢ بِمَ يُجْمَع بين هذا الحديث، وبين الأحاديث الدالة على أن الساعة لا تقوم إلا على شرار الخلق؟
  - ٣ اشرح هذا الحديث النبوي بأسلوبك.
    - ٤\_ اذكر ما يرشد إليه الحديث.
    - ٥- ما المقصود بالفقه في الحديث؟
      - ٦- ما سبب إيراد الحديث؟

قوله صلى الله عليه وسلم: «وِإِنَّمَا أَنَا قَاسِمٌ»: مانوع الحصر؟ وضح ما تقول.

- من خلال هذا الحديث الشريف كيف تتعامل مع من ينتقص من قيمة تعلم العلم الشرعي الشريف، ويغض من قيمة دراسة فقه الأحكام الشرعية وتعلمها.
- الله عز وجل هو الذي يمنح الفهم لعباده» اشرح هذه العبارة من خلال فهمك للحديث.
- الخير باق في الأمة المحمدية إلى قيام الساعة» استخرج من الحديث الشريف، واذكر من الأحاديث الأخرى ما يدلل على هذا المعنى.

# الحديث الحادي والعشرون الأمر بالتيسير، والنهي عن التعسير

عَنْ أَنَسِ بْنِ مَالِكٍ ﷺ عَنِ النَّبِيِّ ﷺ قَالَ: «يَسِّرُوا وَلَا تُعَسِّرُوا، وَبَشِّرُوا وَلَا لَيُعَرِّوا وَلَا لَيُعَلِّرُوا، وَبَشِّرُوا وَلَا لَيُعَلِّرُوا»(١).

#### معانى المفردات:

| معناها                                           | الكلمة                                |
|--------------------------------------------------|---------------------------------------|
| أمر من التيسير نقيض التعسير.                     | يَسِّرُوا                             |
| أمر من عَسَّرَ تَعْسيرًا، وهو التَّشْدِيد.       | وَلَا تُعَسِّرُوا                     |
| أمر من البشارة بمعنى التبشير، وهو الإخبار        | , , , , , , , , , , , , , , , , , , , |
| بالخير بخلاف النِّذَارة.                         | وَبَشِّرُوا                           |
| أمر بعِدم التنفير أي: بشّروا الناس، أو المؤمنين  |                                       |
| بفضل اللَّه وثوابه، وجزيل عطائه، وسعة رحمته، ولا | وَلَا تُنَفِّرُوا                     |
| تنفروهم بذكر التخويف وأنواع الوعيد.              |                                       |

#### المباحث العربية:

- بين قوله: «يَسِّرُوا»، و «بَشِّرُوا» جِنَاس وهو من الصور البلاغية.

وبين قوله: «يَسِّرُوا»، و«تُعَسِّرُوا» جناس تضاد، وكذلك بين «بَشِّرُوا»، و «تُنَفِّرُوا».

#### الشرح والبيان:

- هذا الحديث من جوامع الكلم؛ لاشتماله على خيري الدنيا والآخرة؛ لأن

(١) أخرجه البخاري ومسلم في «صحيحيهما».



الدنيا دار الأعمال، والآخرة دار الجزاء، فأمر رسول اللَّه ﷺ فيها يتعلق بالدنيا بالتيسير، وفيها يتعلق بالآخرة بالوعد بالخير والإخبار بالسرور؛ تحقيقًا لكونه رحمة للعالمين في الدارين.

# استشكال وجوابه:

\_استشكل بعض العلماء: الجمع في هذا الحديث بين التيسير وضده، والتبشير وضده، وكان يمكن أن يُكْتَفَى بذكر أحدهما عن الآخر؛ لأن الأمر بالشيء نهي عن ضده.

### الجواب عن هذا الاستشكال:

وجوابه: أنه لو اقتصر على الأمر دون النهي في قوله: «يَسِّرُوا وَلَا تُعَسِّرُوا، وَبَسِّرُوا»؛ لانطبق على من أتى به مرة، وأتى بالثاني في غالب أوقاته، فأفاد بالنهي انتفاء التعسير، وعدم التنفير في جميع الأوقات.

- أنه لا يلزم من عدم التعسير ثبوت التيسير، ولا من عدم التنفير ثبوت التبشير، فجمع على بين هذه الألفاظ لثبوت هذه المعاني، لا سيما والمقام مَقَام التبشير، فجمع على بين هذه الألفاظ لثبوت هذه المعاني، لا سيما والمقام مَقَام إطنابِ لشَبهِهِ بالوعظ، إذ المراد تأليف من قَرُب إسلامه، وترك التشديد عليه في الابتداء، وكذلك الزجر عن المعاصي ينبغي أن يكون بتلطف لِيُقْبَل، وكذا تعليم العلم ينبغي أن يكون بالتدريج؛ لأن الشيء إذا كان في ابتدائه سَهْلًا حُبِّب إلى من يدخل فيه، وتلقاه بانبساط، وكانت عاقبته غالبًا الازدياد بخلاف ضده.

وقد نهت الشريعة الإسلامية عن التشديد والتعسير على الناس، ولقد كان الرسول على الناس، ولقد كان الرسول على المثل الأعلى في التزام التيسير، واجتناب التعسير؛ فعن أبي هريرة قَالَ : قَامَ أَعْرَابِيُّ فَبَالَ فِي المَسْجِدِ، فَتَنَاوَلَهُ النَّاسُ \_ أي: بالزَّجر واللَّوم \_ فَقَالَ لَهُمُ

النَّبِيُّ عَلَيْ: «دَعُوهُ وَهَرِيقُوا - أَي صُبُّوا - عَلَى بَوْلِهِ سَجْلًا - أَي: دَلْوًا - مِنْ مَاءٍ، أَوْ ذَنُوبًا مِنْ مَاءٍ، فَإِنَّمَا بُعِثْتُمْ مُيَسِّرِينَ، وَلَمْ تُبْعَثُوا مُعَسِّرِينَ»(١). فمن يَسَّر على الناس أمور الطاعة سُهِّلَت عليهم فيُقْبِلونَ عليها، ومن عَسَّر عليهم نَفِّرهم منها.

# - الأمر بالتبشير، والنهى عن التنفير:

وقد أمرنا النبي عَلَيْ بأن نُبشّر ولا نُنفّر؛ لأن التبشير يَشرح الصدر، ويُروِّح عن النفس، وأما التنفير فإنه يُثير فيها القلق، ويجلب لها الهمَّ والحُزن، فإذا لَقِيتَ من أدَّى الامتحان فبشره بالنجاح، وإذا لَقِيتَ تاجرًا فبَشِّره بالربح في تجارته، وإذا وعظت عاصِيًا فَحَبِّبْ إليه التوبة، وبين له مزايا الطاعة، وما أعده اللَّه للطائعين من ثوابٍ عظيم؛ فإن ذلك التبشير يدفعه إلى الجدِّ في الطاعات، والتزوُّد من الأعمال الصالحات.

### ما يرشد إليه الحديث:

- ١\_ حرص النبي ﷺ على تعليم أمته.
- ٧- الحث على الرفق والتيسير على الناس في حدود الشرع الحنيف.
  - ٣\_ النهى عن التعسير والتشديد.
  - ٤\_ نشر الأخبار السَّارة، وإخفاء الأخبار الضارة.
- ٥ اليُسر مظهر من مظاهر الإسلام في العقيدة والشريعة والأخلاق.

\* \* \*

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري في «صحيحه».

### ١ ـ اذكر معانى المفردات الآتية:

(يَسِّرُوا - وَبَشِّرُوا - ولَا تُعَسِّرُوا - وَلَا تُنَفِّرُوا).

- ٢ بِمَ تجيب عن الإشكال القائل بأنه: جمع في الحديث بين التيسير وضده،
   والتبشير وضده، وكان يمكن أن يُكْتَفَى بذكر أحدهما عن الآخر؟
  - وضّح الصورة البلاغية بين قوله على «يَسِّرُوا»، و «بَشّرُوا».
    - ٤\_ اذكر أهم ما يرشد إليه الحديث.
    - ٥- هل يلزم من عدم التعسير ثبوت التيسير؟
- ٦- ما الآثار الإيجابية المترتبة على التيسير والتبشير بالنسبة للفرد وبالنسبة للمجتمع؟
- ٧-ما الآثار السلبية المترتبة على التعسير والتنفير بالنسبة للفرد وبالنسبة للمجتمع؟
  - ٨- ما المراد بجوامع كلم النبي عليه؟
  - ٩- اذكر صورًا للتيسر والتبشر، وصورًا للتعسر والتنفر؟
- ١ اكتب من الآيات والأحاديث والأحكام الشرعية ما يدلل على أن الإسلام هو دين التيسير والتبشير، وليس دين التعسير والتنفير.

# الحديث الثاني والعشرون خطورة الإفتاء بغير علم

عَنْ عَبْدِ اللّهِ بْنِ عَمْرِ و بْنِ العَاصِ وَ قَالَ: سَمِعْتُ رَسُولَ اللّهِ عَلَيْ يَقُولُ: «إِنَّ اللّهَ لَا يَقْبِضُ العِلْمَ انْتِزَاعًا يَنْتَزِعُهُ مِنَ العِبَادِ، وَلَكِنْ يَقْبِضُ العِلْمَ بِقَبْضِ العِلْمَ بِقَبْضِ العِلْمَ الْعَبَادِ، وَلَكِنْ يَقْبِضُ العِلْمَ بِقَبْضِ العُلْمَاءِ، حَتَّى إِذَا لَمْ يُبْقِ عَالًا، اتَّخَذَ النَّاسُ رُءُوسًا جُهَّالًا، فَسُئِلُوا فَأَفْتَوْا بِغَيْرِ عِلْمٍ، فَضَلُّوا وَأَضَلُّوا »(١).

### معاني المفردات:

| معناها                                                                                                     | الكلمة                              |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------|
| بمحوِهِ من صدورهم، والمقصود بالعلم هنا: العلم                                                              | لَا يَقْبِضُ                        |
| الشرعي.                                                                                                    | العِلْمَ انْتِزَاعًا                |
| أي أرواحهم، والمراد بهم العلماء المُعَرَّضُونَ للفتوى، الذين يَلْجأ الناس إليهم؛ ليستفتوهم في أمور دينهم.  | بِقَبْضِ العُلَهَاءِ                |
| من الإبقاء، أي: حتى إذ لم يُبْقِ اللَّهُ _ تعالى _ عالمًا، وفي نسخة: (يَبْقَ) بفتح حرف المضارعة من البقاء. | حَتَّى إِذَا لَمْ يُبْقِ<br>عَالِّا |
| جمع رأس،ورواية رؤساء جمع رئيس.                                                                             | رُءُوسًا                            |
| أي: سألهم السائل.                                                                                          | فَسُئِلوا                           |
| من الضلال أي: انحرفوا في أنفسهم.                                                                           | فَضَلُّوا                           |
| من الإضلال أي: أضلوا السائلين عن طريق الصواب.                                                              | وَأَضَلُّوا                         |

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري ومسلم في «صحيحيهما».

### المباحث العربية:

«سَمِعْتُ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ يَقُولُ»: جملة حالية، وكان ذلك في حجة الوداع. «انْتِزَاعًا»: بالنصب، مفعول مطلق.

«وَلَكِنْ يَقْبِضُ العِلْمَ بِقَبْضِ العُلَمَاءِ»: عبر بالمُظْهر في قوله: يَقْبِضُ العِلْمَ في موضع المُضْمر(١) لزيادة تعظيم العلم، كقوله تعالى: ﴿ اللَّهُ ٱلصَّمَدُ ﴾(١)، بعد قوله: ﴿ اللَّهُ أَصَدُ ﴾(١).

«عَالِّا»: مفعول به منصوب، وفي النسخة الأخرى: «يَبْقَ عالمٌ» بالرفع على أنه فاعل.

وفي رواية عند مُسلم: «حَتَّى إِذَا لَمْ يَتْرُكْ عَالِمًا».

«النَّاسُ»: فاعل مرفوع بالضمة الظاهرة.

«جُهَّالًا»: صفة لقوله ﷺ: «رُءُوسًا».

#### الشرح والبيان:

## كيفية نقص العلم وقبضه:

- أخبر النبي عليه في هذا الحديث أن ما يكون من نقص العلم وقبضه، أنه ليس بمحوه من الصدور، ولكن بموت حَمَلَتِه، واتخاذ الناس رءوسًا جهالًا، فيتحكمون في دين الله بآرائهم، ويفتون فيه بجهلهم، وقد جاءت أخبار من الكتاب والسنة، وغيرها، تفيد أن موت العلماء نقص في الدين، وعلامة لحلول

<sup>(</sup>١) يعني لم يقل: ( ولكن يقبضه بقبض العلماء ).

<sup>(</sup>٢) سورة الإخلاص. الآية: ٢.

<sup>(</sup>٣) سورة الإخلاص. الآية: ١.

البلاء المبين، قال اللَّه تعالى: ﴿ أُولَمُ يَرَوا أَنَّا نَأْتِي ٱلْأَرْضَ نَنقُصُهَا مِنَ أَطْرَافِها ﴿ (١)، قال عطاء وجماعة: «نقصانها موت العلماء، وذهاب الفقهاء».

وقال ابن مسعود ﷺ: «موت العالم ثُلمة (أي مصيبة) في الإسلام، لا يسدها شيء، ما اختلف الليل والنهار»، وقيل نقصان أرض الكفر وزيادة أرض الإسلام.

- وقد تصدر للفتوى في هذه الأيام بعض الجُهَّال وغير المؤهلين لها، فكثرت الفتاوى المُضِلَّة، وانتشر ت آثارها السيئة.

#### ما يرشد إليه الحديث:

١\_ حرص النبي عَلَيْهُ على تعليم أمته.

٧\_ الحث على حفظ العلم.

٣\_ الإخبار ببعض ما يكون في آخر الزمان من نقص العلم، وتفشي الجهل.

٤\_ خطورة الإفتاء بغير علم.

٥ حرص العلماء على ما فيه هداية الخلق، وعدم إضلالهم.

٦- - التحذير من تقديم الجهال في الأمور العامة.

٧ - أن الفتوى هي الرياسة الحقيقية، وذم من يُقْدِمُ عليها بغير علم.

26 26 26

<sup>(</sup>١) سورة الرعد. الآية: ٤١.

#### ١\_ ما إعراب المفردات الآتية:

(انْتِزَاعًا \_ عَالِّا \_ النَّاسُ \_ جُهَّالًا)؟

٢\_ كيف يقبض العلم كما ورد في الحديث؟

٣\_ اشرح الحديث بأسلوبك.

٤\_ اذكر ما يرشد إليه الحديث.

٥-ما الآثار المترتبة على تصدر الجهال للفتوى؟

٦- وضح خطورة الفتوى بغير علم وأثرها على هذا المفتى الجاهل والمجتمع.

اذكر مظاهر اتخاذ الناس رءُوسًا جهالًا في الواقع الحاضر، وأثر ذلك على
 المجتمع.

۸-«الفتوی مسئولیة کبیرة» حول هذا الموضوع اکتب فیما لایزید عن عشرین
 سطرًا، مبینًا ضوابط الفتوی و شر و طها.

# الحديث الثالث والعشرونِ حرمة الكذب على رسول الله ﷺ

عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ عَمْرٍ و ﴿ النَّبِيَّ عَلَيْ قَالَ: «بَلِّغُوا عَنِّي وَلَوْ آيَةً، وَحَدَّثُوا عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ عَمْرٍ و ﴿ النَّارِ ». عَنْ بَنِي إِسْرَائِيلَ وَلَا حَرَجَ، وَمَنْ كَذَبَ عَلَيَّ مُتَعَمِّدًا فَلْيَتَبَوَّأُ مَقْعَدَهُ مِنَ النَّارِ ». معانى المفردات:

| معناها                                | الكلمة                                    |
|---------------------------------------|-------------------------------------------|
| الآية في اللغة: تطلق على المعجزة،     |                                           |
| وعلى العَلَامة، والعبرة، والآية من    | الم الم                                   |
| القرآن معروفة، والمرادبالآية هنا عموم | وَلَوْ آيَةً                              |
| ما ورد عنه من جزئيات الشريعة.         |                                           |
| أي: عما وقع لهم من الأعاجيب،          |                                           |
| وإن استحال مثلها في هذه الأمة،        | وَحَدِّثُوا عَنْ بَنِي إِسْرَائِيلَ وَلَا |
| كنزول النار من السهاء، لأكل القُربان  | حَرَجَ                                    |
| مما لا تعلمون كذبه.                   |                                           |
| أي لا ضيق عليكم.                      | وَلَا حَرَجَ                              |
| يقال: تبوأ المكان، إذا اتخذه مقرًا،   |                                           |
| والمقعد مكان القعود، والمعنى:         | ع بر م                                    |
| فليتخذ قعوده وإقامته يوم القيامة      | فَلْيَتَبَوَّأُ مَقْعَدَهُ                |
| مكانًا في النار.                      |                                           |

### المباحث العربية:

«بَلِّغُوا»: مفعولا «بَلِّغُوا» محذوفان، والتقدير: بَلِّغُوا مَنْ وَرَاءَكُم شيئًا مما تسمعون مني.

«وَلَوْ آيَةً»: خبر «كَانَ» المحذوفة مع اسمها، والتقدير: ولو كان المُبلَّغُ آية واحدة، وهذا التعبير يُشْعِر بالقلة.

«فَلْيَتَبَوَّأُ»: اللام لام الأمر.

#### الشرح والبيان:

#### \_ معنى الحديث:

- يأمر النبي على صحابته الكرام، وأُمّتهُ من بعده أن يبلغوا عنه شريعة اللّه - تعالى -، ثم أباح لأمته الحديث عن أخبار بني إسرائيل، مع الالتزام بالنقل الصحيح فيما يرد عنهم من أخبار، ولمّا أمر على بالتبليغ عنه لزم الاحتراز والتحذير من الكذب عليه على وكأنه يقول: بلغوا عني، وتحروا الصدق في التبليغ، وإياكم والكذب علي في تبليغكم، والخطاب للصحابة، ويُقاس عليهم التبليغ، وإياكم وليس الأمر للجميع، فيجب التبليغ على كل فرد؛ بل الأمر للمجموع، وهو ما يسمى بفرض الكفاية.

# استشكال وجوابه:

استشكل بعضهم الجمع بين هذا الحديث في الإذن بالتحديث عن بني إسرائيل، وقد ورد نَهْيٌ نبويٌٌ عن الاشتغال بها جاء عنهم في مواضع أخرى، وقول النبي عَيَيُّ: «أمتهوكون أنتم» في رواية أخرى، فنرد عليه بأن: المراد بالتحدث هنا بقصصهم، من قتلهم أنفسهم، لتوبتهم من عبادة العجل، وتفصيل

القصص المذكورة في القرآن الكريم، ونحو ذلك؛ لأن في ذلك عبرة وموعظة لأولي الألباب، وأما النهي فوارد على كتب الأمم السابقة، وما يتعلق بالعمل من الأحكام؛ لأن جميع الشرائع والأديان والكتب منسوخة بدين الإسلام، وشريعة سيدنا ونبينا محمد عليه.

- فأشار على بقوله "وَحَدِّثُوا عَنْ بَنِي إِسْرَائِيلَ وَلَا حَرَجَ" إِلَى أَنه لا ضيق على الأمة في التحديث والإخبار عن بني إسرائيل بها لايخالف الدين؛ لأنه كان على زجرهم عن الأخذ عنهم، والنظر في كتبهم قبل استقرار الأحكام الدينية والقواعد الإسلامية؛ خشية الفتنة، ثم لما زال المحذور أذن لهم، أو أن قوله: أولًا: «حدثوا» صيغة أمر تقتضي الوجوب فأشار إلى عدمه، وأن الأمر للإباحة بقوله: "وَلَا حَرَجَ» أي: في ترك التحديث، أو أن المراد دفع (١) الحرج عن الحاكي لما في أخبارهم من ألفاظ مُستبشعة؛ كقولهم ﴿ أَجْعَل لَنَا ٓ إِلَيها ﴾ (٢) وقولهم: ﴿ فَأَذَهَبَ أَنَ وَرَبُكَ فَقَدِيلاً ﴾ (٣)، أو المراد: جواز التحديث عنهم بأي صيغة وقعت من انقطاع، أو بلاغ لتعذر الاتصال في التحديث عنهم بخلاف الأحكام المحمدية؛ فإن الأصل فيها التحديث بالاتصال.

\_ المقصود من قوله ﷺ: «فَلْيَتَبَوَّأُ مَقْعَدَهُ مِنَ النَّارِ» أي: أن اللَّه \_ تعالى \_ يُبوئه مقعده من النار، أو أمر على سبيل التَّهَكُّمْ، أو دعاء على معنى بوأه اللَّه.

لكن لو نقل العالم معنى كلامه ﷺ بلفظ غير لفظه؛ لكنه مطابق لمعنى لفظه كان جائزًا عند المحققين كما ذكر في محله.

<sup>(</sup>١) يجوز فيها (رفع الحرج) بالراء، والدال.

<sup>(</sup>٢) سُورة الأعراف. الآية: ١٣٨.

<sup>(</sup>٣) سورة المائدة. الآية: ٢٤.

#### ما يرشد إليه الحديث:

- ١\_ حرص النبي عَلَيْهُ على تعليم أمته.
- ٢\_ الدعوة إلى الله هي ميراث النبوة الكامل.
- ٣ جواز نقل أخبار أهل الكتاب مع تحري الصدق فيها ورد إلينا منها.
  - ٤- تحريم الكذب عمومًا، وتغليظ حرمته على النبي عَلَيْ خصوصًا.

\* \* \*

#### المناقشة والتدريبات

#### ١\_ اذكر معانى المفردات التالية:

(آية \_ فَلْيَتَبَوَّأُ \_ مقعدهُ).

- ٢ ما إعراب قوله ﷺ: «وَلَوْ آيَةً»؟، وما نوع اللام في قوله: «فَلْيَتَبَوَّأُ»؟.
  - ٣ ما المقصود بقوله ﷺ: «وَحَدِّثُوا عَنْ بَنِي إِسْرَائِيلَ وَلَا حَرَجَ»؟
    - ٤\_ اشرح الحديث بأسلوبك.
    - ٥- اذكر ما يُرشد إليه الحديث.
- ٦- كيف نجمع بين أحاديث الإذن والنهى في التحديث عن بني إسرائيل؟
- ٧- ما حكم الكذب على النبي ﷺ؟ وما أسباب تحريم ذلك؟ وما رأيك في
   رأي من يحكم على الكاذب على النبي ﷺ بالكفر؟
- اذكر آراء العلماء في حكم الأخذ من كتب أهل الكتاب، مستدلًا على ما تذكره من الآيات القرآنية والأحاديث النبوية.

# الحديث الرابع والعشرون النهى عن إيذاء المسلم

عَنْ جَرِيرِ بن عبد اللَّه ﴿ أَنَّ النَّبِيَّ ﷺ قَالَ لَهُ فِي حَجَّةِ الوَدَاعِ: «اسْتَنْصِتِ النَّاسَ»؛ فَقَالَ: «لَا تَرْجِعُوا بَعْدِي كُفَّارًا، يَضْرِبُ بَعْضُكُمْ رِقَابَ بَعْضٍ»(١). التعريف براوي الحديث

هو: جَرِير بنُ عَبْدِ اللَّهِ البَجِلِيّ، وفد على النبي عَلَيْ في السنة العاشرة من الهجرة، وحج حجة الوداع، وشهد فتح (المدائن) في خلافة سيدنا عمر بن الخطاب ، وروى مائة حديث، وكان لجماله يلقب بيوسف هذه الأمة، مات سنة ١٥هـ.

## معاني المفردات:

| معناها                         | الكلمة                |
|--------------------------------|-----------------------|
| أي: عند جمرة العقبة، واجتماع   | فِي حَجَّةِ الوَدَاعِ |
| الناس للرمي وغيره.             | في حجبه الوداع        |
| السين والتاء للطلب، ومعناه طلب | اسْتَنْصِتِ النَّاسَ  |
| السكوت والإنصات.               | استنظِيبِ الناس       |
| أي: لا تصيروا.                 | لَا تَرْجِعُوا        |
| بعد موقفي هذا، أو بعد موتي     | بَعْدِي كُفَّارًا     |
| كفارًا.                        | بعدي حفارا            |

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري ومسلم في «صحيحيهما».

## المباحث العربية:

«كُفَّارًا»: منصوب؛ لأنه خبر لـ «تَرْجِعُوا» بمعنى: تصيروا.

«يَضْرِبُ بَعْضُكُمْ رِقَابَ بَعْضٍ»: برفع يضرب على الاستئناف بيانًا لقوله: «لَا تَرْجِعُوا» وقيل: بجزم «يضرب»على أنه جواب النهي، وهذا يُقَوِّي الحمل على الكفر الحقيقي، ويحتاج إلى التأويل بالمستحل مثلًا.

\_ أو حال من ضمير: «تَرْجِعُوا»، أي: لَا تَرْجِعُوا بَعْدِي كُفَّارًا حال ضرب بَعْضكُمْ رِقَابَ بَعْض.

\_ أو صفة، أي: لَا تَرْجِعُوا بَعْدِي كُفَّارًا متصفين بهذه الصفة القبيحة، وهي ضرب بَعْضكُمْ رِقَابَ بَعْض.

#### الشرح والبيان:

# سبب تسمية حجة الوداع بهذا الاسم:

- سُمِيَّت حجة الوداع بهذا الاسم؛ لأنَّ النبيَّ عَلَيْ ودَّع الناس فيها، وأوصاهم بتبليغ الشرع فيها إلى من غاب عنها، ولأنه علي فارق الدنيا بعدها بواحد وثمانين يومًا(١).

قوله صلى الله عليه وسلم: «استنصت الناس»: فيه دليل على أن الإنصات للعلماء، وتوقيرهم واحترامهم، لازم للمتعلمين؛ لأن العلماء ورثة الأنبياء؛ فلذلك يجب توقير العلماء وإجلالهم؛ لأنهم الذين يُحْيُونَ سنة النبي صلى الله عليه وسلم، ويُبَلِّغُون دينه، ويقومون بشريعته.

<sup>(</sup>١) وكانت حجة الوداع في السنة العاشرة من الهجرة.

## استشكال وجوابه:

- استشكل بعضهم رواية جرير هذا الحديث؛ فقالوا: إن جريرًا أسلم قبل وفاته على المناهم النبي عبد الوداع، ويشافهه النبي على القول؟

وأجيب عن هذا الإشكال: بأن جرير بن عبد اللَّه ، أسلم في رمضان سنة عشر من الهجرة، فيمكن أن يكون قد حضر حجة الوداع مسلمًا.

- في هذا البيان النبوي، وفي حجة الوداع حذّر رسول اللَّه عَلَيْهُ أمته من الشقاق والاختلاف ناصحاً لهم بقوله: لا ترجعوا بعدي كُفارًا متصفين بهذه الصفة القبيحة، وهي: ضرب بعضكم رقاب بعض، فلا تتشبهوا بالكفار في قتل بعضكم بعضًا، أو لا تصيروا كفارًا حقيقة إن استحللتم ذلك.

## ما يُرشد إليه الحديث:

١ حرص النبي على تعليم أمته وتحذيرهم من الوقوع في الفتن.

٢\_ الاختلاف والشقاق يؤدي إلى الفساد في الأرض.

٣ التحذير من التسرع في تكفير المسلم واستباحة دمه.

## المناقشة والتدريبات

## ١ ـ بَيِّن معانى الكلمات الآتية:

(اسْتَنْصِتِ النَّاسَ \_ لَا تَرْجِعُوا).

٢\_ لماذا سميت حجّة الوداع بهذا الاسم؟

٣ـ ما المقصود بقوله ﷺ: «لَا تَرْجعُوا بَعْدِى كُفَّارًا»؟

٤ ما إعراب قوله ﷺ: "يَضْرِبُ بَعْضُكُمْ رِقَابَ بَعْض »؟

٥ اشرح الحديث بأسلوبك.

٦- اذكر ما يرشد إليه الحديث الشريف.

 $\vee$  مامعنى قوله «استنصت الناس»?

٨- عرف الكفر، وما أنواعه؟ وما المقصود بالكفر في الحديث؟

٩ - اذكر خطورة تقاتل المسلمين وتحاربهم مع بعضهم البعض.

# الحديث الخامس والعشرون فضل التوبة

عن عَبْد اللَّهِ بْنِ مَسْعُودٍ ﴿ عَن النبي ﷺ قال: «لَلَّهُ أَفْرَحُ بِتَوْبَةِ عَبْدِهِ مِنْ رَجُلٍ نَزَلَ مَنْزِلًا وَبِهِ مَهْلَكَةٌ، وَمَعَهُ رَاحِلَتُهُ، عَلَيْهَا طَعَامُهُ وَشَرَابُهُ، فَوَضعَ رَأْسَهُ فَنَامَ نَوْمَةً، فَاسْتَيْقَظَ وَقَدْ ذَهَبَتْ رَاحِلَتُهُ، حَتَّى إِذَا اشْتَدَّ عَلَيْهِ الْحَرُّ وَالعَطَشُ، أَوْ مَا شَاءَ اللَّهُ، قَالَ: أَرْجِعُ إِلَى مَكَانِي، فَرَجَعَ فَنَامَ نَوْمَةً، ثُمَّ رَفَعَ رَأْسَهُ، فَإِذَا رَاحِلَتُهُ عِنْدَهُ ().

## معاني المفردات:

| معناها                                                                                                                                                       | الكلمة                       |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------|
| أي: أرضى بالتوبة، وأَقْبَلُ لها.                                                                                                                             | أَفْرَحُ                     |
| أي: برجوعه.                                                                                                                                                  | بِتَوْبَةِ عَبْدِهِ          |
| أي: مكانًا، وفي رواية: «نَزَلَ بِدَوِيَّةٍ»، أي: مكان مُجُدِب مُوحِش.                                                                                        | نَزَلَ مَنْزِلًا             |
| أي يهلك ساكنها، أو من حصل فيها، وفي بعض النُّسَخ: «مُهْلِكَةٌ» بضم الميم وكسر اللام، أي: تُهلِكُ هي من حصل بها؛ وذلك لفقدان الطعام والشراب، مع بُعد المسافة. | وَبِهِ مَهْلَكَةٌ            |
| أي: شَر دَتْ فسعى في طلبها، والبحث عنها.                                                                                                                     | وَقَدْ ذَهَبَتْ رَاحِلَتُهُ  |
| أي: بجواره، وعليها طعامه وشرابه.                                                                                                                             | فَإِذَا رَاحِلَتُهُ عِنْدَهُ |

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري ومسلم في «صحيحيهما».

## المباحث العربية:

«لَلَّهُ»: بلام التأكيد المفتوحة.

#### الشرح والبيان:

# فضل التوبة والمسارعة بالرجوع إلى اللَّه تعالى:

- يبين النّبِيُ عَلَيْهِ في هذا الحديث فضل التوبة والمسارعة بالرجوع إلى اللّه التعالى - حيث بين أن اللّه أرضى بالتوبة وأقبّل لها من العبد الذي تشرد عنه راحلته التي عليها طعامه وشرابه في أرض صحراء مُقْفِرَة، فيظن العبد في نفسه الهَلكة لعدم وجود الطعام والشراب، فإذا به ينام فيستيقظ فيجد تلك الراحلة وعليها الطعام والشراب، فيفرح فرحًا عظيمًا، والفرح المتعارف في نعوت بني آدم غير جائز على اللّه - تعالى -؛ لأنه اهتزاز وطرب يجده الشخص في نفسه عند ظفره بغرض يستكمل به نقصانه أو يسد به خلله، أو يدفع به عن نفسه ضررًا أو نقصًا، واللّه - تعالى - هو الكامل بذاته الغني بوجوده الذي لا يلحقه نقص ولا قصور، وفي ذلك المذهبان المشهوران:

# مذهب السلف والخلف في إثبات الفرح لله تعالى:

\_ فالسلف أثبتوا له \_ تعالى \_ فرحًا، لكن فوضوا معناه لله تعالى، ونَزَّهوه -تعالى – عن صفات المخلوقين.

- والخَلَف أوّلوهُ بأنه مجازٌ عن رضاه الذي هو سبب للفرح، أو عن ثمرته الحاصلة عنه؛ فإن من فرح بشيء جاد لفاعله بها سأل، وبذل بها طلب فعبر عن إعطائه تعالى وواسع كرمه بالفرح، والمراد أنه - تعالى - يبسط رحمته على عبده

ويكرمه بالإقبال عليه وذلك لأن حقيقة الفرح مستحيلة فى حقه تعالى فوجب أن تكون بمعني الرضا والقبول قال الخطابي: معني الحديث أن الله أرضى بالتوبة وأقبل لها، والفرح الذي يتعارفه الناس بينهم غير جائز على الله وهو كقوله تعالى: (كُلُّ حِزْبِ بِمَا لَدَيْمِ مْ فَرِحُونَ) (١) أي راضون.

- ورد في رواية عند مسلم: «فَانْفَلَتَتْ مِنْهُ وَعَلَيْهَا طَعَامُهُ وَشَرَابُهُ، فَأَيِسَ مِنْهَا، فَأَتَى شَجَرَةً، فَاضْطَجَعَ فِي ظِلِّهَا، قَدْ أَيِسَ مِنْ رَاحِلَتِهِ، فَبَيْنَا هُوَ كَذَلِكَ إِذَا هُوَ بَاتُكَ، قَائِمَةً عِنْدَهُ، فَأَخَذَ بِخِطَامِهَا، ثُمَّ قَالَ مِنْ شِدَّةِ الْفَرَحِ: اللهُمَّ أَنْتَ عَبْدِي وَأَنَا رَبُّكَ، أَخْطَأَ مِنْ شِدَّةِ الْفَرَحِ: اللهُمَّ أَنْتَ عَبْدِي وَأَنَا رَبُّكَ، أَخْطَأً مِنْ شِدَّةِ الْفَرَحِ».

قال القاضي عِياض عِلْكَ : «إنَّ مثل هذا إن صدر في حالة الدهشة والذهول لا يؤاخذ به الإنسان، وكذا حكايته عنه على وجه العلم، أو الفائدة الشرعية لا على سبيل الاستهزاء والعبث».

## علامات قبول التوبة:

\_ قال بعض العلماء: حقيقة التوبة لها علامات منها:

أولها: الندم على ما وقع منه.

الثانية: العزم على ألا يعود إلى ذلك الذنب.

والثالثة: أن يَعْمد إلى كل فرض ضيَّعه فيؤديه.

والرابعة: أن يَعْمد إلى مظالم العباد فيؤدي إلى كل ذي حقٍّ حقه.

والخامسة: أن يُذيق البدن حلاوة الطاعة كما أذاقه لذة المعصية.

<sup>(</sup>١) سورة الروم، آية: ٣٢.

## ما يرشد إليه الحديث:

- ١\_ حرص النبي على تعليم أمته.
- ٢\_ فضل التوبة والندم على فعل المعصية.
- ٣ـ اللّه منزه عن صفات المخلوقين، ﴿ لَيْسَ كَمِثْلِهِ مِ شَيْ أَةُ وَهُوَ ٱلسَّمِيعُ ٱلْبَصِيرُ
   ٱلْبَصِيرُ ﴾ (١).
  - ٤\_ ضرب الأمثال يقرب المعنى في نفس السامع.
- ٥ من شروط التوبة: الندم، وعدم الرجوع إلى الذنوب والمعاصي، وردّ الحقوق إلى أهلها.
  - ٦- المعصية سبب في هلاك الأفراد والأمم.

<sup>(</sup>١) سورة الشورى. الآية: ١١.

## المناقشة والتدريبات

١ ـ اذكر معانى الكلمات الآتية:

(أَفْرَحُ \_ مَنْزِلًا \_ مَهْلَكَةٌ).

٢ ـ بَيِّن آراء العلماء في مسألة (الفَرح) ونسبته إلى اللَّه تعالى.

٣\_ ما علامات حقيقة التوبة؟

٤\_ اشرح الحديث بأسلوبك.

٥- اذكر ما يرشد إليه الحديث.

٦\_ هل الفرح المتعارف في نعوت بني آدم جائز على الله - تعالى ؟ وضح ذلك.

٧ اكتب في فضل التوبة والرجوع إلى الله تعالى.

٨- اذكر مذهب السلف والخلف في إثبات الفرح لله تعالى.

٩ ـ ما حكم من قال قولًا كفريًّا أو فعلًا كفريًّا دون قصد منه؟ اذكر من خلال
 فهمك للحديث ما يدل على هذا.

# الحديث السادس والعشرون بيعة الرجال والنساء

عن عُبَادَةَ بْنِ الصَّامِتِ ﴿ أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ قَالَ، وَحَوْلَهُ عِصَابَةٌ مِنْ أَصْحَابِهِ: «بَايِعُونِي عَلَى أَنْ لَا تُشْرِكُوا بِاللَّهِ شَيْئًا، وَلَا تَسْرِقُوا، وَلَا تَزْنُوا، وَلَا تَقْتُلُوا أَوْلَادَكُمْ، وَلَا تَأْتُوا بِبُهْتَانٍ تَفْتَرُونَهُ بَيْنَ أَيْدِيكُمْ وَأَرْجُلِكُمْ، وَلَا تَعْصُوا فِي تَقْتُلُوا أَوْلَادَكُمْ، وَلَا تَأْتُوا بِبُهْتَانٍ تَفْتَرُونَهُ بَيْنَ أَيْدِيكُمْ وَأَرْجُلِكُمْ، وَلَا تَعْصُوا فِي مَعْرُوفٍ، فَمَنْ وَفَى مِنْكُمْ فَأَجْرُهُ عَلَى اللَّهِ، وَمَنْ أَصَابَ مِنْ ذَلِكَ شَيْئًا ثُمَّ سَتَرَهُ اللَّهُ فَهُو إِلَى اللَّهِ، إِنْ شَاءَ اللَّهُ فَهُو كَفَّارَةٌ لَهُ، وَمَنْ أَصَابَ مِنْ ذَلِكَ شَيْئًا ثُمَّ سَتَرَهُ اللَّهُ فَهُو إِلَى اللَّهِ، إِنْ شَاءَ عَفَا عَنْهُ وَإِنْ شَاءَ عَاقَبَهُ»، فَبَايَعْنَاهُ عَلَى ذَلِكَ شَيْئًا ثُمَّ سَتَرَهُ اللَّهُ فَهُو إِلَى اللَّهِ، إِنْ شَاءَ عَفَا عَنْهُ وَإِنْ شَاءَ عَاقَبَهُ»، فَبَايَعْنَاهُ عَلَى ذَلِكَ شَيْئًا ثُمَّ سَتَرَهُ اللَّهُ فَهُو إِلَى اللَّهِ، إِنْ شَاءَ عَاقَبَهُ»، فَبَايَعْنَاهُ عَلَى ذَلِكَ شَيْئًا ثُمَ

## التعريف براوي الحديث

عبَادَة بن الصَّامِت بن قيس بن أَصْرَم بن فهر بن غنم بن سَالَم بن عَوْف بن عَمْرو بن عَوْف بن النَّخَرْرَج الْأَنْصَارِيّ، أَبُو الْوَلِيد، شَهد بيعة العقبة الأولى والثانية، وشهد بدرًا، وَهُوَ أحد النُّقبَاء، وَكَانَ مِنَّن جمع الْقُرْ آن على عهد النَّبِي عَيْقَ قَالَه مُحَمَّد بن كَعْب، وَبَعثه عمر عَلَى إلى الشَّام ليعلم النَّاس الْقُرْآن وَالْعلم، روى عن الرسول عَيْقَ (١٨١) حديثًا، تُوفي بفلسطين سنة أربع وَثَلَاثِينَ.

## معانى المفردات:

| معناها                                                | الكلمة    |
|-------------------------------------------------------|-----------|
| ما بين العشرة إلى الأربعين، وكان عدد                  | 29        |
| المبايعين اثني عشر رجلًا، منهم: عُبَادَةُ بن الصامت . | عِصَابَةٌ |

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري ومسلم في «صحيحيهما».

| معناها                                                                                                                            | الكلمة                                              |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------|
| أي: عاقدوني وعاهدوني.                                                                                                             | بَايِعُونِي                                         |
| أي: على ترك الإشراك المستلزم للتوحيد.                                                                                             | عَلَى أَنْ لَا تُشْرِكُوا بِاللَّهِ شَيْعًا شَيْعًا |
| أي: كذب يُبْهِت سامعه، أي يُدْهشه لفظاعته، مثل الرمي بالزنا، والفضيحة والعار.                                                     | بِبُهْتَانٍ                                         |
| من الافتراء، أي: تختلقونه.                                                                                                        | تَفْتَرُونَهُ                                       |
| أي: من قِبَلِ أنفسكم. ويَحْتَمِل أن يكون المراد بها بين الأيدي والأرجل القلب؛ لأنه الذي يترجم عنه اللسان؛ فلذا نسب إليه الافتراء. | بَيْنَ أَيْدِيكُمْ وَأَرْجُلِكُمْ                   |
| أي: لا تعصوني، ولا تعصوا أحدًا ممن وُلِي عليكم بعدي.                                                                              | وَلَا تَعْصُوا                                      |
| هو ما عُرِفَ من الشارع حُسْنُه أمرًا ونهيًا.                                                                                      | فِي مَعْرُوفٍ                                       |
| بالتخفيف، وفي رواية: «وَفَّى»، بالتشديد، أي: ثبت على العهد.                                                                       | فَمَنْ وَفَى                                        |
| فضلًا ووعدًا، لا وجوبًا عليه.                                                                                                     | فَأَجْرُهُ عَلَى اللَّهِ                            |
| أي: غير الشرك؛ لقوله تعالى: ﴿ إِنَّ اللَّهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشْرَكَ بِهِـ ﴾(١).                                                 | وَمَنْ أَصَابَ مِنْ ذَلِكَ<br>شَيْتًا               |
| بأن أُقِيمَ عليه الحد.                                                                                                            | فَعُوقِبَ فِي الدُّنْيَا                            |
| إما عن الكل، أو البعض بفضله.                                                                                                      | إِنْ شَاءَ عَفَا عَنْهُ                             |
| بِعَدْلِه.                                                                                                                        | وَإِنْ شَاءَ عَاقَبَهُ                              |

(١) سورة النساء. الآية: ٤٨.

## المباحث العربية:

«أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ قَالَ، وَحَوْلَهُ عِصَابَةٌ مِنْ أَصْحَابِهِ»: جملة حالية.

«عِصَابَةٌ»: مبتدأ مُؤَخّر، و «حَوْلَهُ»: خبر مُقَدّم.

«مِنْ أَصْحَابِهِ»: صفة لـ «عِصَابَة».

«بَايِعُونِي»: من المبايعة، وهي المعاهدة، وسُمِّيت بذلك تشبيهًا بالمعاوضة المالية.

«شَيْئًا»: نكرة في سياق النهي فتفيد العموم كالنفي.

«وَلَا تَسْرِقُوا»: حُذِفَ مفعوله؛ ليفيد العموم، والتقدير: لا تسرقوا شيئًا.

«بَيْنَ أَيْدِيكُمْ وَأَرْجُلِكُمْ»: كَنَّى باليد، والرِّجْل عن الذات؛ لأن معظم الأفعال تقع بها.

«وَمَنْ أَصَابَ مِنْ ذَلِكَ شَيْئًا»: لفظ «شَيْئًا»: بالنصب مفعول «أَصَابَ» الذي هو صلة الموصول المتضمن معنى الشرط. و «مِنْ» للتبعيض، أي: «مِنْ بَعْضِ ذلك».

#### الشرح والبيان:

ما تشير إليه جملة «وحوله عصابة من أصحابه»:

ـ تشير جملة «وَحَوْلَهُ عِصَابَةٌ مِنْ أَصْحَابِهِ» إلى: اهتهام عُبَادَةَ بْنِ الصَّامِتِ ﷺ بأداء الخبر كما هو، والحرص على الضبط والإتقان في نقله، وتصوير الواقعة وكأن السامع يراها بعينه.

# تقديم الشرك بالله على غيره من الكبائر:

- قَدَّمَ عَلَيْ عدم الإشراك بِاللَّهِ - تعالى - على ما بعده من عدم السرقة، والزنا، وقتل الأولاد، وإتيان البهتان، والمعصية في المعروف؛ لأن التوحيد وعدم الشرك هو الأصل، وأما ما عداه فهي الفروع، وخصَّ عَلَيْ هذه المعاصي بالذكر تنبيهًا على وخيم عواقبها؛ لأنها من أكبر الكبائر، وأفحش المعاصى.

# تخصيص الأولاد بالقتل دون غيرهم:

- خَصَّ عَلَيْ الأولاد بالقتل حين قال: «وَلَا تَقْتُلُوا أَوْلَادَكُمْ»؛ لأنه كان شائعًا فيهم، وهو وأد البنات أي: دفنهم أحياء، وقتل البنين خشية الفقر، أو لأن قتل الأولاد أشنع من قتل غيرهم؛ لأنه قتْل وقطيعة رحم؛ ولأنَّهم لا يقدرون على الدفاع عن أنفسهم، فالعناية بالنهى عنه أشد تأكيدًا.

## النهي عن المعصية:

- نهى ﷺ عن معصيته، ومخالفة أمره حين قال: «وَلَا تَعْصُوا فِي مَعْرُوفٍ»، وقَيَّدَ بالمعروف، وإن كان ﷺ لا يأمر إلا به تطييبًا لقلوبهم، وتنبيهًا على أنه لا تجوز طاعة مخلوق في معصية الخالق.

## الاقتصار على المنهيات دون المأمورات:

- اقتصرَ عَلَيْ على المنهيات دون المأمورات؛ لأن درء المفاسد مُقدَّم على جلب المصالح، كما أنه عَلَيْ لم يُممِل المأمورات، بل ذكرها على طريق الإجمال في قوله: (وَلَا تَعْصُوا فِي مَعْرُوفٍ»، إذ العصيان مخالفة الأمر عمومًا.

معنى قوله: «فَعُوقِبَ فِي الدُّنْيَا فَهُو كَفَّارَةٌ لَهُ»، وهل الحدود كفارات أم زواجر؟ \_ معنى قوله عليه: «فَعُوقِبَ فِي الدُّنْيَا فَهُو كَفَّارَةٌ لَهُ»، أي لا يُعَاقَب عليه في الآخرة؛ لأن الحدود كفارات، هذا هو ظاهر الحديث، وهو ما عليه أكثر الفقهاء، ويدل عليه ما أخرجه الترمذي وحسَّنَه، من حديث: عِليّ بن أبي طالب ، عَن النّبِيِّ عَلَيْ قَالَ: «مَنْ أَصَابَ حَدًّا فَعُجِّلَ عُقُوبَتَهُ فِي الدُّنْيَا فَاللَّهُ أَعْدَلُ مِنْ أَنْ يُنْتَي قَاللَّهُ عَلْدِهِ العُقُوبَة فِي الآخرة، وَمَنْ أَصَابَ حَدًّا فَعُجِّلَ عُقُوبَتَهُ فِي الدُّنْيَا فَاللَّهُ عَلَيْهِ، وَعَفَا عَنْهُ فَاللَّهُ أَكْرَمُ مِنْ أَنْ يَعُودَ فِي شَيْءٍ قَدْ عَفَا عَنْهُ». وقيل: هي زواجر، فقتْلُ القاتل حدورادع عَلَى عَبْدِه، وأما في الآخرة فالطلب للمقتول قائم، واعترض عليه: بأنه لو كان كذلك لغيره، وأما في الآخرة فالطلب للمقتول قائم، واعترض عليه: بأنه لو كان كذلك لم يجز العفو عن القاتل. وتوقف بعض العلماء في ذلك لحديث أبي هُريُرة هَ قَالَ: الحاكم. وأُجِيب: بأن حديث عُبَادة أصح إسنادًا، وبأن حديث أبي هريرة على الخاكم. وأُجِيب: بأن حديث عُبَادة أصح إسنادًا، وبأن حديث أبي هريرة كان أولًا قبل أن يُطلع اللهُ نبيّه على أن الحدود كفارة، ثم أعلمه الله \_ تعالى \_ كان أولًا قبل أن يُطلع اللهُ نبيّه على أن الحدود كفارة، ثم أعلمه الله \_ تعالى \_ كان أولًا قبل أن يُطلع اللهُ نبيّه على أن الحدود كفارة، ثم أعلمه الله \_ تعالى \_ كان أولًا قبل أن يُطلع الله نبيّه على أن الحدود كفارة، ثم أعلمه الله \_ تعالى \_ آخرًا.

وعُورِض بتأخر إسلام أبي هريرة ، وتقَدُّم حديث عُبَادَة ، إذ كان ليلة بيعة العقبة الأولى على الراجح.

<sup>(</sup>١) أخرجه الحاكم ضمن حديث في كتاب الإيهان، وصححه الحاكم ووافقه الذهبي وأبو داود في السنن ٤٦٧٤.

مفهوم قوله ﷺ: ﴿ وَمَنْ أَصَابَ مِنْ ذَلِكَ شَيْئًا ثُمَّ سَتَرَهُ اللَّهُ فَهُوَ إِلَى اللَّهِ، إِنْ شَاءَ عَفَا عَنْهُ وَإِنْ شَاءَ عَاقَبَهُ ﴾، يتناول من تاب، ومن لم يتب، وأنه لا يتحتم دخوله النار، بل هو إلى مشيئة اللَّه ـ تعالى ـ.

قال الجمهور: والتوبة ترفع المؤاخذة، لكن لا يُؤمن مكر اللَّه؛ لأنه لا اطلاع له على قبول توبته. وقال قوم بالتفرقة بين ما يجب فيه الحد، وما لا يجب.

- والحكمة في عطف الجملة المتضمنة للعقوبة على ما قبلها بالفاء، والمتضمنة للستر، «ثُمَّ» قوله على الدُّنْيَا فَهُو كَفَّارَةٌ للستر، «ثُمَّ» قوله على الدُّنْيَا فَهُو كَفَّارَةٌ للستر، «ثُمَّ» قوله على الدُّنْيَا فَهُو كَفَّارَةٌ لَهُ، وَمَنْ أَصَابَ مِنْ ذَلِكَ شَيْئًا ثُمَّ سَتَرَهُ اللَّهُ» التنفير عن الوقوع في المعاصي، فإن السامع إذا علم أن العقوبة مفاجئة لإصابة المعصية، غير متراخية عنها، وأن الستر متراخ بعثه ذلك على اجتناب المعصية، وتوقيها.

## ما يرشد إليه الحديث:

- ١\_ حرص النبي عَلَيْهُ على تعليم أمته.
- ٢\_ حرص الصحابة \_ رضوان الله عليهم \_ على نقل الحادثة كما وقعت.
- ٣ـ التخلية قبل التحلية، والتحذير من المنهيات قبل الترغيب في فعل
   المأمورات.
  - ٤\_ الحدود كفارات لأهلها في مذهب جمهور العلماء.
  - ٥ الرد على الخوارج الذين يُكفِّرون بالذنب، ويُوجِبُونَ تخليده في النار.
    - ٦- الرد على المعتزلة الذين يُوجِبون تعذيب الفاسق إذا مات بلا توبة.
    - ٧ الكف عن الشهادة لأحد بالجنة أو النار إلا ما ورد النَّص بتعيينه.

## المناقشة والتدريبات

## ١ ـ بَيِّن معانى الكلمات الآتية:

(عِصَابَةٌ \_ بَايِعُونِي \_ بِبُهْتَانٍ \_ تَفْتَرُونَهُ).

٢\_ ما سر تنكير «شَيْئًا» في قوله ﷺ: «أَنْ لَا تُشْرِكُوا بِاللَّهِ شَيْئًا»؟

وما إعراب جملة: "وَحَوْلَهُ عِصَابَةٌ"؟.

٣ ما مفهوم قوله ﷺ: «وَمَنْ أَصَابَ مِنْ ذَلِكَ شَيْئًا ثُمَّ سَتَرَهُ اللَّهُ فَهُوَ إِلَى اللَّهِ، إِنْ شَاءَ عَفَا عَنْهُ وَإِنْ شَاءَ عَاقَبَهُ»؟

٤\_ هل الحدود كفارات أم زواجر؟

٥- اشرح الحديث بأسلوبك.

٦- اذكر ما يُرشد إليه الحديث.

٧ لما خَصَّ الحديث الأولاد بالقتل دون غيرهم؟

٨ لا قَيَّدَ النبي صلى الله عليه وسلم النهي في معصيته بالمعروف؟

٩\_ ما دلالة اقتصار النبي عَلَيْ على ذكر المنهيات دون المأمورات، وضح ذلك.

٠١- ما الذي تفيده جملة: «وحوله جماعة من أصحابه»؟

١١\_ ما سر تقديم الشرك بالله تعالى على غيره؟

١٢\_ دلل من الحديث الشريف على النهي عن المعصية.

١٣\_ ما سر الاقتصار على المنهيات دون المأمورات؟

# ١٤- ما الحكمة في عطف الجملة المتضمنة للعقوبة على ما قبلها بالفاء، والمتضمنة للسترب «ثُمَّ»؟

# الحديث السابع والعشرون الحَيَاءُ مِنَ الإيمَان

عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بِن عُمَرَ وَ اللَّهِ عَلَى رَسُولَ اللَّهِ عَلَى مَرَّ عَلَى رَجُلٍ مِنَ الأَنْصَارِ، وَهُوَ يَعِظُ أَخَاهُ فِي الْحَيَاءِ، فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَى اللهِ عَلَى الْحَيَاءَ مِنَ الإِيمَانِ (۱۱).

## معاني المفردات:

| معناها                                              | الكلمة                             |
|-----------------------------------------------------|------------------------------------|
| أي: اجتاز.                                          | مَرَّ                              |
| من الوعظ، وهو النُّصْح والترغيب والتخويف            | 9                                  |
| والتذكير، والمعنى: يَزجُره ويُعَاتبه في شأن الحياء. | يَعِظُ                             |
| أي في النَّسب. وقيل: في الدِّين. ولم يُعْرَف اسم    | أَخَاهُ                            |
| هذا الواعظ وأخيه.                                   | احاه                               |
| أي: في شأن الحياء، والحياء: هو تَغَيُّر وانكسار     |                                    |
| يعتري الإنسان من خوف ما يُعَاب به، أو يُذَم عليه،   | FÍ.:                               |
| والمعنى: أنه كان ينهاه عن الحياء، ويعاتبه عليه،     | في الحَيَاءِ                       |
| ويزجره عن كثرته.                                    |                                    |
| أي: اتركه على حيائه.                                | دُعْهُ                             |
| أي أثر من آثاره، أو شُعبة من شُعَبه.                | فَإِنَّ الْحَيَاءَ مِنَ الإِيمَانِ |

## المباحث العربية:

«مِنَ الأَنْصَارِ»: متعلق بمحذوف صفة لـ «رَجُلٍ»، و «أل» في «الأَنْصَارِ» للعهد، أي أنصار رسول اللَّه ﷺ.

«وَهُوَ يَعِظُ أَخَاهُ فِي الْحَيَاءِ»: جملة حالية.

«فَإِنَّ الْحَيَاءَ مِنَ الإِيمَانِ»: «مِنْ»: تبعيضية.

## الشرح والبيان:

حقيقة الحياء(١) في الشرع:

أنه خُلُقٌ يَبْعَثُ على ترك القبيح، ويَمْنَعُ من التقصير في حَقِّ ذي الحَقِّ.

الحياء من خصائص الإنسان:

\_ الحياء من خصائص الإنسان ليرتدع عن ارتكاب كل ما يُشْتَهي، فلا يكون مثل البهائم.

#### سبب ورود الحديث:

يُبَيِّن هذا الحديث أن النبيَّ عَلَيْ مرَّ على رجل من الأنصار وهو يعاتب أخًا له كان كثير الحياء قائلا: إنك لتَسْتحِي حتى يَضُرَّ بِك أحيانًا استحياؤك هذا، وكان هذا الحياء يمنعه من استيفاء حقوقه، فعتب عليه أخوه ووعظه على ذلك، فأمره رسول اللَّه عَلَيْ أن يتركه على حيائه؛ لأن الحياء من مكملات الإيمان.

- والحياء المذموم: هو الذي يمنع صاحبه من القيام بحق الله تعالى من الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، ويحمله على المداهنة في الحق، فإن الحياء في هذه الحالة يُطْلَقُ عليه جُبْنًا وخَورًا.

أحدهما: غريزي، وهو خلق يمنحه الله العبد ويجبله عليه، فيكفه عن ارتكاب القبائح والرذائل، ويحثه على فعل الجميل، وهو من أعلى مواهب الله للعبد، فهذا من الإيهان باعتبار أنه يُؤْثِرُ ما يُؤْثِرُهُ الإيهان من فعل الحسن والكف عن القبيح، وربها ارتقى صاحبه بعده إلى درجة الإيهان، فهو وسيلة إليه، كها قال عمر رضي الله عنه: «من استحيا اختفى، ومن اختفى اتقى، ومن اتقى وَقَى».

والنوع الثاني: أن يكون مكتسبًا، إما من مقام الإيهان كحياء العبد من مقامه بين يدي الله يوم القيامة، فيوجب له ذلك الاستعداد للقائه، أو من مقام الإحسان، كحياء العبد من اطلاع الله عليه، وقربه منه، فهذا من أعلى خصال الإيهان.

<sup>(</sup>١) الحياء نوعان:

- عَدَّ رسول اللَّه عَلَيْ الحياء من الإيهان؛ لأنه يمنع صاحبه من ارتكاب المعاصي، كما يمنع الإيهان من ارتكابها؛ فَسَمَّى عَلَيْ الحياء إيهانًا كما يُسَمَّى الشيء باسم ما قام مقامه ، ألا ترى أنهم يُسَمُّونَ الركوعَ والسجودَ صلاةً، وأصل ذلك الدعاء، فلم كان الدعاء يكون في الصلاة شُمِّيت صلاة، وهذا مثل قوله عَلَيْ في حديث آخر: (وَالحَيَاءُ شُعْبَةٌ مِنَ الإيهانِ).

ليس لأحد أن يقول: إذا كان الحياء بعض الإيهان لزم أن ينتفي الإيهان بانتفائه؛ لأن المراد من الحديث أن الحياء من مكملات الإيهان، ونفي الكهال لا يستلزم نفى الحقيقة.

- أكد النبي على كلامه بد «إِنَّ» في قوله: «فَإِنَّ الحَيَاءَ مِنَ الإِيمَانِ» لأن الواعظ كان شاكًا، بل كان مُنْكِرًا ولو تنزيلًا؛ لظهور أمارات الإنكار عليه، ويجوز أن يكون التأكيد من جهة أن القضية في نفسها مما يجب أن يُمْتَم بها، ويُؤَكَّد عليها، وإن لم يكن هناك إنكار، أو شك من أحد.

ـ قد يتولد الحياء من اللَّه ـ تعالى ـ من التَّقَلُّب في نعمه فيستحيي العاقل أن يستعين بها على معصيته، وقد قال بعض السلف: «خَفِ اللَّه على قَدْرِ قُدْرَتِهِ علىك، واستح منه على قدرِ قُرْبِه منك».

# ما يُرشد إليه الحديث:

١\_ حرص النبي ﷺ على تعليم أمته.

٢\_ الحث على الامتناع من قبائح الأمور، ورذائلها وكل ما يُستحيا منه.

٣ الحياء من أعظم شُعَب الإيمان.

٤\_ الحث على التَّخَلُّق بخُلُق الحياء؛ لما فيه من الخير.

٥ الحياء الشرعى خير كلُّه، وإن أدى إلى ترك بعض الحقوق الدنيوية.

## المناقشة والتدريبات

# ١ ـ بَيِّن معاني الكلمات الآتية:

(مَرَّ \_ يَعِظُ \_ الحَيَاء \_ دَعْهُ).

٢ ما نوع «مِنْ» في قوله عَلَيْهُ: «فَإِنَّ الْحَيَاءَ مِنَ الإِيمَانِ»؟

وما إعراب جملة: (وَهُوَ يَعِظُ أَخَاهُ فِي الْحَيَاءِ)؟

٣ لِ عَدَّ رسول اللَّه عَلَيْهِ الحياء من الإيهان؟

٤\_ اشرح الحديث بأسلوبك.

٥ اذكر ما يُرشد إليه الحديث.

٦- ما حقيقة الحياء في الشرع؟ وكيف يصل المسلم إلى درجة الحياء من الله
 حَقِّ الحياء؟

٧- هل هناك حياء محمود وحياء مذموم؟ وضح ذلك.

٨ ما المراد بالحياء في الحديث الشريف؟ ولم عَدَّ النبي عَلَيْ الحياء من الإيهان؟

٩ - ما المراد بالحياء الغريزي والحياء المكتسب؟

١٠ عرف الحياء، وما أنواعه؟ وهل يمكن أن نسمي الحياء المذموم باسم
 آخر غير الحياء؟

- ١١ ما سر تأكيد النبي صلى الله عليه وسلم بقوله: «فإن الحياء من الإيمان»؟
  - ١٢ اذكر أنواع الحياء؟ ومَثِّلْ لكل نوع أمثلة من الواقع المَعِيش.
- ١٣ اذكر الآثار المحمودة للحياء، والآثار المذمومة لترك الحياء على الفرد والمجتمع.

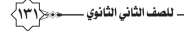
# الحديث الثامن والعشرون فَضْلُ العلْم والعَمَل

عَنْ أَبِي مُوسَى الأَشْعَرِيِّ ﴿ عَنِ النَّبِيِّ عَلَيْ قَالَ: «مَثَلُ مَا بَعَثَنِي اللَّهُ بِهِ مِنَ الْمُدَى وَالعِلْم، كَمَثَلِ الغَيْثِ الكَثِيرِ أَصَابَ أَرْضًا، فَكَانَ مِنْهَا نَقِيَّةٌ، قَبِلَتِ المَاء، فَأَنْبَتَتِ الكَلَّ وَالعُشْبَ الكَثِيرَ، وَكَانَتْ مِنْهَا أَجَادِبُ، أَمْسَكَتِ المَاء، فَنَفَعَ اللَّهُ بِهَا النَّاسَ، فَشَرِبُوا وَسَقَوْا وَزَرَعُوا، وَأَصَابَتْ مِنْهَا طَائِفَةً أُخْرَى، إِنَّهَا هِيَ قِيعَانُ لَا النَّاسَ، فَشَرِبُوا وَسَقَوْا وَزَرَعُوا، وَأَصَابَتْ مِنْهَا طَائِفَةً أُخْرَى، إِنَّهَا هِيَ قِيعَانُ لَا مُثْنِي اللَّهُ مَاءً وَلَا تُنْبِتُ كَلَاً، فَذَلِكَ مَثُلُ مَنْ فَقُهَ فِي دِينِ اللَّهِ، وَنَفَعَهُ مَا بَعَتَنِي اللَّهُ بِهِ فَعَلِمَ وَعَلَّمَ، وَمَثَلُ مَنْ لَمْ يَرْفَعْ بِذَلِكَ رَأْسًا، وَلَا يَقْبَلُ هُدَى اللَّهِ الَّذِي أُرْسِلْتُ بِهِ فَعَلِمَ وَعَلَّمَ، وَمَثَلُ مَنْ لَمْ يَرْفَعْ بِذَلِكَ رَأْسًا، وَلَا يَقْبَلُ هُدَى اللَّهِ الَّذِي أُرْسِلْتُ بِهِ فَعَلِمَ وَعَلَّمَ، وَمَثَلُ مَنْ لَمْ يَرْفَعْ بِذَلِكَ رَأْسًا، وَلَا يَقْبَلُ هُدَى اللَّهِ الَّذِي أُرْسِلْتُ بِهِ اللَّهِ اللَّذِي أُرْسِلْتُ اللَّهُ اللَّذِي أُرْسِلْتُ اللَّهُ اللَّذِي أُرْسِلْتُ اللَّهُ اللَّذِي أُرْسِلْتُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّذِي أُرْسِلْتُ اللَّهُ اللَّذِي أُرْسِلْتُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّذِي أُرْسِلْتُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّذِي أُرْسِلْتُ اللَّهُ اللَّذِي أُرْسِلْتُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْعُلْمَ وَعَلَمْ وَعَلَمْ وَعَلَمْ الْعُرَى اللَّهُ اللَّهِ الْعَلْمُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْعَلَمُ الْعُلْمُ الْمُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّه

#### معانى المفردات:

| معناها                                        | الكلمة            |
|-----------------------------------------------|-------------------|
| يُرَاد به الصفة العجيبة.                      | مَثَلُ            |
| هو الدلالة الموصلة للقصد أو البغية أو الرشاد. | الهُدَى           |
| هو المدلول، وهو صفة تُوجِب تمييزًا لا يحتمل   | i 11-             |
| النقيض، والمراد به هنا الأدلة الشرعية.        | وَالعِلْمِ        |
| هو المطر الذي يأتي عند شدة الاحتياج إليه.     | الغَيْث           |
| أي طائفة طيبة.                                | نَقِيَّةُ         |
| من القبول.                                    | قَبِلَتِ الْمَاءَ |
| النبات رطبًا كان أو يابسًا.                   | ِ الكَلاَ         |

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري ومسلم في «صحيحيهما».



| معناها                                                                                                      | الكلمة                                                   |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------|
| النبات الرطب.                                                                                               | وَالعُشْبَ                                               |
| من الجَدْب، وهو القحط، والأرض الجدبة هي التي لم تُمْطَر، والمُراد هنا: الأرض التي لا تشرب ماء، ولا تُنْبِت. | ٲؙۘجَادِبُ                                               |
| جمع قاع، وهي أرض مستوية ملساء، أو الأرض السَّبخة.                                                           | قِيعَانُ                                                 |
| أي ما ذُكِر من الأقسام الثلاثة.                                                                             | فَذَلِكَ                                                 |
| أي: صار الفقه له سجية، أو صار فقيهًا.                                                                       | فَقُهُ                                                   |
| أي فعَلِمَ ما جئتُ به، وعَلَّمَ غيره من الناس.                                                              | فَعَلِمَ وَعَلَّمَ                                       |
| أي لم يقبله قبو لا تامًّا، ويحتمل أنه إشارة إلى مَنْ لم يدخل في الدين أصلًا، بل بلغه فكفر به.               | وَلَمْ يَقْبَلْ هُدَى اللَّهِ<br>الَّذِي أُرْسِلْتُ بِهِ |

# المباحث العربية:

«مِنَ الهُدَى وَالعِلْمِ»: بالجر عطفًا على «الهُدَى» من عطف المدلول على الدليل، ويَحتَمِل أن يُرَاد بالهُدَى العلم نفسه فيكون من عطف المُرَادِف.

«أَصَابَ أَرْضًا»: جملة حالية بتقدير: «قد».

«وَالعُشْبَ»: بالنصب عطف على «الكلاً»، وهو من ذكر الخاص بعد العام. «الكثير»: صفة للعُشْب.

«أَجَادِبُ»: جمع جَدَب على غير قياس، أو جمع جديب من الجدب.

«لَم يَرْفَعْ بِذَلِكَ رَأْسًا» الباء بمعنى اللام، أي لم يرفع رأسه لذلك؛ كناية عن تكبره وعدم التفاته إليه من شدة كبره.

## الشرح والبيان:

- شبه النبيُّ عَلَيْهُ ما جاء به من الدين بالغيث العام، الذي يأتي الناسَ في وقت حاجتهم إليه، وكذا كان حال الناس قبل مبعثه على فكما أن الغيث يُحيي الأرض ومن عليها من المخلوقات، فكذا علوم الدين تُحيي القلوب الميتة، ثم شبه على السامعين له بالأراضي المختلفة التي ينزل بها الغيث؛ فالأول: تشبيه معقول بمحسوس، والثاني: تشبيه محسوس بمحسوس.

- في قوله على «فَعَلِمَ وَعَلَّمَ» بيان للعالم العالم المعلِّم، وهو كالأرض الطيبة شربت فانتفعت في نفسها، وأنبتت فنفعت غيرها، وبيان أيضًا للجامع للعلم المستغرق لزمانه فيه المُعَلِّم غيره، لكنه لم يعمل بنوافله، أو لم يتفقه فيها جمع، فهو كالأرض التي يستقر فيها الماء فينتفع الناس به.

# معنى التمثيل الوارد في الحديث:

\_ أن الأرض ثلاثة أنواع وكذلك الناس:

فالنوع الأول من الأرض: ينتفع بالمطر فتحيا بعد أن كانت ميتة، وتنبت الكلأ فينتفع به الناس والدواب، والنوع الأول من الناس: يبلغه الهدى والعلم، فيحفظه ويهدي قلبه، ويعمل به، ويُعَلِّمه غيره، فينتفع، وينفع.

والنوع الثاني من الأرض: ما لا تقبل الانتفاع في نفسها، لكن فيها فائدة، وهي إمساك الماء لغيرها فينتفع به الناس، وكذلك النوع الثاني من الناس: لهم قلوب حافظة، لكن ليست لهم أذهان ثاقبة، ولا رسوخ لهم في العلم يستنبطون به المعاني

والأحكام، وليس لهم اجتهاد في العمل به، فهم يحفظون حتى يجيء أهل العلم، فيحصِّلون النفع ويحققون الانتفاع لغيرهم، فهؤلاء نفعوا أنفسهم وغيرهم بها بلغهم.

والنوع الثالث من الأرض: هو السبخة التي لا تُنبت فهي لا تنتفع بالماء، ولا تُمسِكه لينتفع به غيرها، وكذلك النوع الثالث من الناس: ليست لهم قلوب حافظة، ولا أفهام واعية، فإذا سمعوا العلم لا ينتفعون به، ولا يحفظونه لنفع غيرهم. فالأول: المنتفع النافع. والثاني: النافع غير المنتفع. والثالث: غير النافع وغير المنتفع. فالأول إشارة إلى العلماء، والثاني إلى النقلة، والثالث إلى من لا علم ولا نقل.

- يَحتَمل أن يكون التشبيه في الحديث واحدًا من باب التمثيل، أي تشبيه صفة العلم الواصل إلى أنواع الناس من جهة اعتبار النفع وعدمه بصفة المطر المُنْصَبِّ إلى أنواع الأرض من تلك الجهة.

## ما يرشد إليه الحديث:

- ١\_ حرص النبي عَلَيْهُ على تعليم أمته.
- ٢ بيان فضل العالم العامل الـمُعَلِّم، وأنه كالأرض الطيبة التي انتفعت ونفعت.
- ٣ـ مثل العالم الـمُعَلِّم الذي لم يعمل بعلمه أو يتفقه فيه، مثل الأرض التي نفعت ولم تنتفع.
- ٤- الذي لا ينتفع بالعلم ولا يحفظه لنفع غيره، مِثْل الأرض التي لم تنتفع ولم تنفع.

٥ دين اللَّه ـ تعالى ـ مثل الغيث الذي يأتي الناسَ في وقت حاجتهم إليه فيحيى موات البلاد والعباد.

٦- جواز ضرب الأمثال؛ لتقريب المعاني إلى الأفهام.

٧ - ذم الإعراض عن طلب العلم.

## المناقشة والتدريبات

## ١ ـ بَيِّن معاني الكلمات الآتية:

(الكَلا \_ العُشْب \_ أَجَادِث \_ قِيعَانٌ).

٢\_ ما معنى «الباء» في قوله ﷺ: «لَم يَرْفَعْ بِذَلِكَ رَأْسًا»؟ وما إعراب جملة: «أَصَابَ أَرْضًا»؟.

٣ ما معنى التمثيل الوارد في الحديث؟

٤- بَيِّن المراد من قوله ﷺ: «فَعَلِمَ وَعَلَّمَ».

٥- اشرح الحديث بأسلوبك.

٦- اذكر ما يُرشد إليه الحديث.

٧- ما نوع التشبيه في الحديث الشريف؟

 $\Lambda$  ما وجه الشبه بين العلم والغيث؟

٩ ما المراد بقوله ﷺ: «فَعَلِمَ وعَلَّمَ»؟

١٠ ما معنى قوله ﷺ: «وَلَمْ يَقْبَلْ هُدَى الله الَّذِي أُرْسِلْتُ بِهِ»؟

۱۱ – ما مفرد كلمة: «أجادب»، من ناحية القياس، وغير القياس.

١٢ - ما إعراب: «أَصَابَ أَرْضًا» - «والعُشْبَ الكِثِيرَ»؟

# الحديث التاسع والعشرون سَيِّدُ الاسْتَغْفَار

عَنْ شَدَّادِ بْنِ أَوْسِ عَنِ النَّبِيِّ عَلِيْ قَالَ: «سَيِّدُ الاسْتِغْفَارِ أَنْ تَقُولَ: اللَّهُمَّ أَنْتَ رَبِّي لَا إِلَهَ إِلَّا أَنْتَ، خَلَقْتَنِي وَأَنَا عَبْدُكَ، وَأَنَا عَلَى عَهْدِكَ وَوَعْدِكَ مَا اللَّهُمَّ أَنْتَ رَبِّي لَا إِلَهَ إِلَّا أَنْتَ، خَلَقْتَنِي وَأَنَا عَبْدُكَ، وَأَنَا عَلَى عَهْدِكَ وَوَعْدِكَ مَا اللَّهُمَّ أَنْتَ هُو اللَّهُ بِنِعْمَتِكَ عَلَيَّ، وَأَبُو الكَ بِنَنْبِي السَّطَعْتُ، أَعُودُ بِكَ مِنْ شَرِّ مَا صَنَعْتُ، أَبُو الكَ بِنِعْمَتِكَ عَلَيَّ، وَأَبُو الكَ بِذَنْبِي اعْفَوْ مِنْ أَنْ يُعْمِي اللَّهُ لِ مُوقِنًا بِهَا، فَهَاتَ مِنْ يَوْمِهِ قَبْلَ أَنْ يُمْسِي، فَهُو مِنْ أَهْلِ الْجَنَّةِ، وَمَنْ قَالَمَا مِنَ اللَّيْلِ وَهُو مُوقِنً بَهَا، فَهَاتَ قَبْلَ أَنْ يُصْبِحَ، فَهُو مِنْ أَهْلِ الْجَنَّةِ، وَمَنْ قَالْمَا مِنَ اللَّيْلِ وَهُو مُوقِنُ بَهَا، فَهَاتَ قَبْلَ أَنْ يُصْبِحَ، فَهُو مِنْ أَهْلِ الْجَنَّةِ» (١).

## التعريف براوي الحديث

هو الصحابي الجليل شَدَّاد بن أَوْس بن ثَابت بن الْمُنْذر بن حرَام الْأَنْصَارِيّ النجاري، أَبُو يعلى المُدنِي، ابْن أخي حسان بن ثَابت هُ، روى عن الرسول عَلَيْ خسين حديثًا بالمكرر، قَالَ عبَادَة بن الصَّامِت هُ: "شَدَّاد من الَّذين أُوتُوا الْعلم والحلم"، تُوفي سنة ثَهَان وَخمسين بِبَيْت الْمُقَدس.

#### معانى المفردات:

| معناها                                                                          | الكلمة                 |
|---------------------------------------------------------------------------------|------------------------|
| أي: أفضله، فالمُستْغفِر بهذا الدعاء أكثر ثوابًا عند اللَّه من المستَغْفر بغيره. | سَيِّدُ الاسْتِغْفَارِ |
| استفعال من الغَفْر، وهو طلب غفران                                               | الاسْتِغْفَارِ         |
| الذنوب، والصيانة من آثارها.                                                     |                        |

(١) أخرجه البخاري في صحيحه.



| معناها                                       | الكلمة                            |
|----------------------------------------------|-----------------------------------|
| أي: ما عاهدتك عليه، وواعدتك من الإيمان       | وَأَنَا عَلَى عَهْدِكَ وَوَعْدِكَ |
| بك، وإخلاص الطاعة لك.                        |                                   |
| أي: أعترف.                                   | ٱبُوءُ                            |
| أعترف به، أو أرجع بذنبي فلا أستطيع صرفه عني. | وَأَبُوءُ لَكَ بِذَنْبِي          |
| المغفرة والغفران من اللَّه _ تعالى _ هو: أن  | فَاغْفِرْ لِي                     |
| يصونَ العبدَ من أن يمسه العذاب.              | فعفري                             |
| خُعْلِصًا من قلبه، مُصدِّقًا بثوابها.        | مُوقِنًا بِهَا                    |

## المباحث العربية:

«سَيِّدُ الاسْتِغْفَارِ»(۱): استعير اسم «السيد» لهذا الدعاء الجامع لمعاني التوبة كلها؛ لأن السيد اسم للرئيس المُقَدَّم الذي يُعْتَمد إليه في الحوائج ويُرجع إليه في الأمور. «وَأَنّا عَبْدُكَ»: يجوز أن تكون حالًا مؤكدة، وأن تكون مقدرة، أي وأنا عابد لك.

## الشرح والبيان:

# علام يشير قوله: وأنا على عهدك ووعدك؟

<sup>(</sup>١) إن قيل: أين لفظ الاستغفار في هذا الدعاء، وقد سَماً أه النبي صلى الله عليه وسلم سيد الاستغفار؟ قيل: الاستغفار في لسان العرب هو طلب المغفرة من الله تعالى، وسؤاله غفران الذنوب السالفة، والاعتراف بها، وكل دعاء كان في هذا المعنى فهو استغفار، مع أنَّ في الحديث لفظ الاستغفار، وهو قوله: "فَاغْفِرْ لِي، فَإِنَّهُ لاَ يَغْفِرُ الذُّنُوبَ إِلاَ أَنْتَ».

\_ يشير قوله على «وَأَنَا عَلَى عَهْدِكَ وَوَعْدِكَ» إلى الاعتراف بالعجز والتقصير عما يجب لحق الله \_ تعالى \_، وقد يُرَاد بالعهد ما أخذه الله \_ تعالى \_ على عباده حيث أخرجهم أمثال الذَّرِّ، وأشهدهم على أنفسهم ﴿ أَلَسَتُ بِرَبِّكُم ۗ ﴾(١)، فأقروا له بالربوبية، وأذعنوا له بالوحدانية.

ويُرَاد بالوعد ما قاله اللَّه على لسان نبيه عَلَيْهِ: إن من مات لا يُشْرِك باللَّه شيئًا، وأدَّى ما افترض عليه أن يدخله الجنة.

- يُبَيِّنُ النبي عَلَيْهُ أنه يجب على المسلم أن يعترف بنعم اللَّه عليه، وتقصيره في أداء شُكرها حين يقول: «أَبُوءُ لَكَ بِنِعْمَتِكَ عَلَيَّ، وَأَبُوءُ لَكَ بِذَنْبِي فَاغْفِرْ لِي، أَداء شُكرها حين يقول: «أَبُوءُ لَكَ بِنِعْمَتِكَ عَلَيَّ، وَأَبُوءُ لَكَ بِذَنْبِي فَاغْفِرْ لِي، فَإِنَّهُ لَا يَغْفِرُ الذُّنُوبَ إِلَّا أَنْتَ»، ولم يُقيِّد عَلَيْهُ النِّعم ليشمل كل الإنعام، وعدَّ عَلَيْهُ التقصير، وعدم القيام بأداء شُكر النِّعمة ذنبًا مبالغةً في التقصير، وهضم النفس. ويَحتمِل أن يكون ذلك اعترافًا بوقوع الذنب مطلقًا ليصح الاستغفار منه.

- تفسير قوله على الله المن النهار مُوقِنًا بَهَا، فَهَاتَ مِنْ يَوْمِهِ قَبْلَ أَنْ يُمْسِيَ، فَهُوَ مِنْ أَهْلِ الجَنَّةِ: أي الداخلين لها؛ لأن الغالب أن المؤمن بحقيقتها، الموقن بمضمونها لا يعصي الله - تعالى - متعمدًا عصيانه، أو أن الله - تعالى - يعفو عنه ببركة هذا الاستغفار. ويَحتمِل أن يكون هذا فيمن قالها، ومات قبل أن يفعل ما يُغْفَر له به ذنوبه.

# لِمَ استحق هذا الدعاء أن يكون سيد الاستغفار؟

\_ واستحق هذا الدعاء أن يكون سيد الاستغفار؛ لأنه جمع من بديع المعاني، وحسن الألفاظ؛ ففيه إقرار للَّه \_ تعالى \_ وحده بالألوهية والعبودية، والاعتراف

<sup>(</sup>١) سورة الأعراف. الآية: ١٧٢.

بأنه الخالق، والإقرار بالعهد الذي أخذه عليه، والرجاء بها وعد به، والاستعاذة من شر ما جنى العبد على نفسه، وإضافة النعاء إلى موجدها، وإضافة الذنب إلى نفسه، ورغبته بالمغفرة، واعترافه بأنه لا يقدر أحد على ذلك إلا اللّه تعالى، وفي كل ذلك الإشارة إلى الجمع بين الشريعة والحقيقة، وأن تكاليف الشريعة لا تحصل إلا بمعونة اللّه \_ تعالى \_ قال بعض العلهاء (۱): ولا يكون هذا الدُّعاء سيد الاستغفار إلا إذا جمع شروط الاستغفار، وهي صحة النيّة، وصدق التوجه، والأدب.

## مايرشد إليه الحديث:

- ١\_ حرص النبي على تعليم أمته.
- ٢\_ الثناء على الله بها هو أهله من أهم آداب الدعاء.
- ٣- الاعتراف بالتقصير، والشعور بالذنب من أهم البواعث على التوبة.
- ٤ الإقرار لله تعالى وحده بالألوهية واستحقاق العبودية من الإيهان.
  - ٥ وجوب الاعتراف بنعم الله \_ تعالى \_ بأداء شكرها.
- ٦- من أهم أسباب قبول الاستغفار صحة النية، وصدق القصد، والتأدب مع اللّه تعالى.

<sup>(</sup>١) هو ابن أبي جمرة في كتابه (بهجة النفوس).

## المناقشة والتدريبات

## ١ ـ بَيِّن معانى الكلمات الآتية:

(وَأَنَا عَلَى عَهْدِكَ وَوَعْدِكَ \_ أَبُوءُ \_ الاسْتِغْفَارِ \_ مُوقِنًا بَهَا).

٢\_ ما إعراب قوله عَلَيْهُ: (وَأَنَا عَبْدُكَ) ؟.

٣ ما تفسير قوله ﷺ: «وَمَنْ قَالَهَا مِنَ النَّهَارِ مُوقِنًا بِهَا، فَهَاتَ مِنْ يَوْمِهِ قَبْلَ أَنْ يُمْسِيَ، فَهُوَ مِنْ أَهْلِ الجَنَّةِ»؟

٤\_ اشرح الحديث بأسلوبك.

٥ اذكر ما يُرشد إليه الحديث.

٦- اكتب نبذة موجزة عن راوي الحديث الشريف.

٧- علام يشير قول النبى صلى الله عليه وسلم: (وَأَنَا عَلَى عَهْدِكَ وَوَعْدِكَ)؟

٨- ما المراد بسيد الاستغفار؟ ولم استحق هذا الدعاء أن يكون «سيد الاستغفار»؟

«الشعور بالذنب والاعتراف بالتقصير من أهم البواعث على التوبة» في ضوء هذه العبارة اكتب مذكرات موجزة تدلل على هذا المعنى.

# الحديث الثلاثون من آداب الدعاء

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ ﴿ أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ قَالَ: ﴿ يُسْتَجَابُ لِأَحَدِكُمْ مَا لَمْ يَعْجَلْ، يَقُول: دَعَوْتُ فَلَمْ يُسْتَجَبْ لِي ﴾(١).

## معانى المفردات:

| معناها                                                                                     | الكلمة                   |
|--------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------|
| أي: يُجَابِ دعاء كل واحد منكم.                                                             | يُسْتَجَابُ لِأَحَدِكُمْ |
| أي: ما لم يستعجل إجابة الدعاء.                                                             | مَا لَمْ يَعْجَلْ        |
| «يقول»: بيان لقوله: «مالم يعجل»، فهو استئناف بياني، أي: دعوت مرارًا كثيرة فلم يُسْتَجب لي. | يَقُول                   |

## المباحث العربية:

«لِأَحَدِكُمْ»: مفرد مُضاف يُفيد العموم على الأصح.

«يَقُولُ»: بيان لقوله «مَا لَمْ يَعْجَلْ».

## الشرح والبيان:

## المعنى المقصود في الحديث:

\_ يحث النبيُّ عَلَيْهِ مَنْ يدعو اللَّه عز وجل بأن لا يستعجل إجابة دعائه، وبَيَّن في حديث آخر في «صحيح مسلم» بعض موانع إجابة الدعاء؛ ومنها استعجال

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري ومسلم في «صحيحيهما».

الإجابة فعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ هُ عَنِ النَّبِيِّ عَلَيْ أَنَّهُ قَالَ: «لَا يَزَالُ يُسْتَجَابُ لِلْعَبْدِ، مَا لَمُ يَسْتَعْجَال؟ لَمُ يَلْدُعُ بِإِثْمِ أَوْ قَطِيعَةِ رَحِم، مَا لَمُ يَسْتَعْجِلْ » قِيلَ: يَا رَسُولَ اللَّهِ مَا الاسْتِعْجَال؟ قَالَ: يَقُولُ: «قَدْ دَعَوْتُ وَقَدْ دَعَوْتُ، فَلَمْ أَرَ يَسْتَجِيبُ لِي، فَيَسْتَحْسِرُ (۱) عِنْدَ فَلَا يَقُولُ: «قَدْ دَعَوْتُ وَقَدْ دَعَوْتُ، فَلَمْ أَرَ يَسْتَجِيبُ لِي، فَيَسْتَحْسِرُ (۱) عِنْدَ فَلِكَ، وَيَدَعُ الدُّعَاءَ».

## حكم من له ملالة عند الدعاء:

- ذكر العلماء أن من كان له ملالة (٢) عند الدُّعاء لا يقبل اللَّه - تعالى - دعاءه؛ لأن الدُّعاء عبادة سواء حصلت الإجابة، أو لم تحصل، فلا ينبغي للمؤمن أن يملَّ من العبادة، وتأخير الإجابة، إمَّا؛ لأنه لم يأت وقتها، فإن لكل شيء وقتًا، وإمَّا لأنه لم يُقدَّر في الأزل قبول دعائه في الدنيا ليُعْطَى عوضه في الآخرة، وإما أن يُؤخَّر القبول ليُلحَّ ويُبَالِغ في مسألته فإن اللَّه - تعالى - يحب الإلحاح في الدُعاء مع ما في ذلك من الانقياد، والاستسلام، وإظهار الافتقار، ومن يُكْثِر قرع الباب يُوشَك أن يُستجَاب له.

#### آداب الدعاء:

- للدعاء آداب كثيرة منها: الوضوء قبله، وتحري الأوقات الفاضلة كالسجود، وبين الأذان والإقامة، وعند نزول المطر، وعند السفر، وثلث الليل الأخير، ومن آدابه أيضًا: التوبة، والصلاة، والإخلاص، والاعتراف بالعجز والتقصير، واستقبال القبلة، وافتتاحه بالحمد، والثناء على اللَّه \_ تعالى \_ بها هو أهله، والصلاة على النبي على النبي وألا يخص نفسه بالدُّعاء، بل يعم ليُدرَج دعاؤه وطكبه مع أدعية الموحدين، ويخلط حاجته بحاجتهم، لعلها أن تُقْبَل ببركتهم وتُجاب، وأن يختم الموحدين، ويخلط حاجته بحاجتهم، لعلها أن تُقْبَل ببركتهم وتُجاب، وأن يختم

<sup>(</sup>١) أي: ينقطع عن الدعاء بسبب تأخر إجابته.

<sup>(</sup>٢) الملالة: معناها السآمة أو الفتور الذي يعرض للإنسان بسبب عدم إجابته، فيعرض عن الدعاء.

الدُّعاء بقوله: «آمين»، وأصل هذا كله ورأسُه: اتقاء الشبهات، وتحري الحلال الطيب، والبعد عن الحرام في المطعم، والمشرب، والملبس.

#### مستحات الدعاء:

- ويُستَحب أن يرفع الداعي يديه أثناء الدعاء لما رَوَى مَالِكُ بْنُ يَسَارِ السَّكُونِيُّ وَيُستَحب أن يرفع الداعي يديه أثناء الدعاء لما رَوَى مَالِكُ بْنُ يَسَارِ السَّكُونِيُّ أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ عَلَيْهِ قَالَ: «إِذَا سَأَلْتُمُ اللَّهَ فَاسْأَلُوهُ بِبُطُونِ أَكُفِّكُمْ، وَلَا تَسْأَلُوهُ بِغُمُورِهَا»(۱)، فمن عادة من يطلب حاجة من غيره أن يمد كفه إليه، فالداعي يبسط كفه إلى اللَّه ـ تعالى ـ متواضعًا متخشعًا، وحكمة مسح الوجه بكفيه عقب الدُّعاء: التفاؤل بقبول ما طلب، وتبركًا بإيصال الرحمة إلى وجهه الذي هو أعلى الأعضاء وأشرفها، ومنه تسري إلى سائر الأعضاء.

## ما يرشد إليه الحديث:

- ١\_ حرص النبي ﷺ على تعليم أمته.
- ٢- يُسْتَجَابُ للمسلم دُعاؤه ما لم يَستعجل إجابة الدعاء.
- ٣ لا يقبل اللَّه تعالى دُعاء من يَمَلّ من كثرة الدُّعاء، أو ينقطع عنه.
- ٤ من آداب الدُّعاء التوبة، والإخلاص، والثناء على اللَّه ـ تعالى ـ بها هو أهله، وغير ذلك.
  - ٥ من أحب أن يكون مُجاب الدعوة فليُطِب مطعمه ومشربه.

<sup>(</sup>١) الحديث أخرجه ابو داود في سننه، كتاب الصلاة، باب " الدعاء في الصلاة "، وفي سنده عمر بن خليان لم يوثقه سوى ابن حبان، وله شاهد من حديث ابن عباس رضي الله عنها عند أبي داود، وفيه زيادة " فإذا فرغتم فامسحوا بها وجوهكم ".

#### المناقشة والتدريبات

### ١ ـ بَيِّن معانى الكلمات الآتية:

(يُسْتَجَابُ لِأَحَدِكُمْ \_ مَا لَمْ يَعْجَلْ).

٢\_ اذكر بعضًا من آداب الدعاء.

٣\_ ما الحكمة من مسح الداعي وجهه بكفيه عقب الدعاء؟

٤\_ ما سر جَعْل الاستعجال مانعًا من إجابة الدعاء؟

٥ اشرح الحديث بأسلوب بليغ.

٦- اذكر ما يُرشد إليه الحديث.

٧- اشرح الحديث شرحًا إجماليًّا.

٨- بم تنصح شخصًا يقول: إنني لن أدعو الله مرة أخرى؛ لأنه لا يستجيب لي، وما الآيات والأحاديث التي ستقولها له أثناء محاورته ونصحه.

\* \* \*



## قطاع المعاهد الأزهرية نموذج استرشادي لامتحان الحديث للصف الثاني الثانوي الفصل الدراسي الأول

السؤال الأول: أ) من حديث البراء بن عازب ققال: (أمرنا النبي على بسبع، ونهانا عن سبع. أمرنا باتباع الجنائز، وعيادة المريض، ... الحديث).

ضع علامة  $(\lor)$  أمام العبارة الصحيحة وعلامة (×) أمام العبارة الخطأ فيها يأتي مع تصويب الخطأ:

- ١ شهد البراء بن عازب ك مع النبي على تسع غزوات.
- ٢- توفي البراء بن عازب ، سنة اثنتين وسبعين من الهجرة بالكوفة. ( )
- ٣- فَضَّل الحنفية المشي أمام الجنازة، وفضل الشافعية المشي خلفها. ()
- ٤ استحباب عيادة المريض من أهل البدع إذا كان قريبًا للزائر أو رجا توبته عند «النووى».
- ب) من حديث أبي هريرة أقال: قال رسول الله على: ( أنا أولى الناس بعيسى ابن مريم في الدنيا والآخرة، والأنبياء إخوة لِعلَّات، ... الحديث).
- ١ علل لما يأتي: تخصيص النبي على عيسى بن مريم على بالذكر دون غيره.
   ٢ ما معنى ( أخوة لعَلَّات ) ؟ وما العلّات ؟ وما العَلَلَ ؟

السؤال الثاني: أ ) عن أبي هريرة ، عن النبي ، قال: (يأتي على الناس

زمان لا يبالي المرء ما أخذ منه؛ أمِنَ الحلال، أم مِنَ الحرام).

# تَخيَّر الإجابة الصحيحة مما بين القوسين فيها يأتي:

١ - معنى (البال) أي (العقل - القلب - الخاطر).

٧ - الضمير في (منه) في قوله على (ما أخذ منه) عائد على (ما - أخذ - لا يبالي).

٣- عبارة (هذا يكون لضعف الدِّين وعموم الفتن وقد أخبر إلى أن الإسلام
 بدأ غريبًا وسيعود غريبًا ... ) من قول الإمام (الغزالي - ابن بطال - البخاري).

ب) من حديث أبى هريرة ﴿ قال النبي ﷺ : (الساعي على الأرملة والمسكين، كالمجاهد في سبيل الله، ... الحديث).

#### املاً الفراغات الآتية بالكلمات المناسبة:

١ - ذكر البخاري هذا الحديث تحت باب فضل ...... على الأهل.

٢ - معنى قوله على ( المسكين ): هو ..... وقيل: هو .... بعض الشيء.

٣- وجه الشبه في تشبيه الساعي على الأرملة والمسكين بالمجاهد في سبيل الله
 بجامع ...... في كل.

٣- عن أبي هريرة ﴿ أن النبي ﴿ قال: (إن الدِّين يُسْر ولن يُشاد الدين أحدُ الا غلبه، فسددوا، وقاربوا، وأبشروا، واستعينوا بالغدوة والروحة وشيء من الدُّلجة).

أ) وضِّح معانى المفردات الآتية: (يُسْر - قاربوا - الروحة - الدلجة).

ب) ما سر التعبير بـ (من) التبعيضية في قوله ، (من الدلجة) ؟ وما المعنى على ذلك ؟

جـ) ما الذي يرشد إليه الحديث؟

|                   | جدول | متابعة الطال | ÷ |                 |
|-------------------|------|--------------|---|-----------------|
| è                 |      | الدرجة       |   | توقيع ولي الأمر |
| اختبار شهر أكتوبر | )    | ) من (       | ( |                 |
| اختبار شهر نوفمبر | )    | ) من (       | ( |                 |
| اختبار شهر ديسمبر | )    | ) من (       | ( |                 |
| اختبار شهر يناير  | )    | ) من (       | ( |                 |
| اختبار شهر فبراير | )    | ) من (       | ( |                 |
| اختبار شهر مارس   | )    | ) من (       | ( |                 |
| اختبار شهر أبريل  | )    | ) من (       | ( |                 |
| اختبار شهر مايو   | )    | ) من (       | ( |                 |

| الدرجة       توقيع ولي الأمر         التطبيق الأول       ( ) من ( )         التطبيق الثاني       ( ) من ( )         التطبيق الرابع       ( ) من ( )         التطبيق الحامس       ( ) من ( )         التطبيق السادس       ( ) من ( )         التطبيق السابع       ( ) من ( )         التطبيق السابع       ( ) من ( ) |                | جدوا | ل متابعة الط |                 |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------|------|--------------|-----------------|
| التطبيق الثاني ( ) من ( ) التطبيق الثانث ( ) من ( ) التطبيق الثالث ( ) من ( ) التطبيق الرابع ( ) من ( ) التطبيق الخامس ( ) من ( ) التطبيق السادس ( ) من ( )                                                                                                                                                         | P              |      | الدرجة       | توقيع ولي الأمر |
| التطبيق الثالث ( ) من ( ) التطبيق الرابع ( ) من ( ) التطبيق الحامس ( ) من ( ) التطبيق الخامس ( ) من ( ) التطبيق السادس ( ) من ( )                                                                                                                                                                                   | التطبيق الأول  | )    | ) من (       |                 |
| التطبيق الرابع ( ) من ( ) التطبيق الخامس ( ) من ( ) التطبيق الخامس ( ) من ( )                                                                                                                                                                                                                                       | التطبيق الثاني | )    | ) من (       |                 |
| التطبيق الخامس ( ) من ( ) التطبيق السادس ( ) من ( )                                                                                                                                                                                                                                                                 | التطبيق الثالث | )    | ) من (       |                 |
| التطبيق السادس ( ) من ( )                                                                                                                                                                                                                                                                                           | التطبيق الرابع | )    | ) من (       |                 |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | التطبيق الخامس | )    | ) من (       |                 |
| التطبيق السابع ( ) من ( )                                                                                                                                                                                                                                                                                           | التطبيق السادس | )    | ) من (       |                 |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | التطبيق السابع | )    | ) من (       |                 |
| التطبيق الثامن ( ) من ( )                                                                                                                                                                                                                                                                                           | التطبيق الثامن | )    | ) من (       |                 |

|                           |                            | الأزهر الشريف |
|---------------------------|----------------------------|---------------|
| •••••                     |                            | منطقة:        |
| •••••                     |                            | إدارة :       |
| ••••                      |                            | معهد :        |
| لأمر                      | تواصل المعلم مع ولي ا      | •             |
| رسالة من ولي الأمر للمعلم | رسالة من المعلم لولي الأمر | تاريخ الرسالة |
|                           |                            |               |
|                           |                            |               |
|                           |                            |               |
|                           |                            |               |
|                           |                            |               |
|                           |                            |               |
|                           |                            |               |
|                           |                            |               |
|                           |                            |               |
|                           |                            |               |
|                           |                            |               |
|                           |                            |               |
|                           |                            |               |

### قائمة الموضوعات

| الصفحة | الموضوع                                             |
|--------|-----------------------------------------------------|
| ٣      | مقدمة                                               |
| ٥      | أهداف الدراسة                                       |
| ٦      | الحديث الأول: سعة فضل اللَّه تعالى                  |
| ١.     | المناقشة والتدريبات                                 |
| ١٢     | الحديث الثاني: مأمورات ومنهيات نبوية                |
| ١٩     | المناقشة والتدريبات                                 |
| ۲.     | الحديث الثالث: تحريم هجر المسلم                     |
| 74     | المناقشة والتدريبات                                 |
| 7 £    | الحديث الرابع: الْأَنْبِيَاءُ إِخْوَةٌ لِعَلَّات    |
| **     | المناقشة والتدريبات                                 |
| *^     | الحديث الخامس: الرُّؤْيَا الصَّالِحَةُ              |
| ٣٢     | المناقشة والتدريبات                                 |
| ٣٣     | الحديث السادس: إثم من قَتَل مُعَاهَدًا              |
| ٣٦     | المناقشة والتدريبات                                 |
| **     | الحديث السابع: الصدقةُ من الكَسْبِ الحلال الطَّيِّب |
| ٤٠     | المناقشة والتدريبات                                 |

#### تابع قائمة الموضوعات

|        | منع عامه الموقولات                                                 |
|--------|--------------------------------------------------------------------|
| الصفحة | الموضوع                                                            |
| ٤١     | الحديث الثامن: التحري في كسب اللقمة الحلال                         |
| ٣3     | المناقشة والتدريبات                                                |
| ٤٤     | الحديث التاسع: فضل الصَّحَابَةِ رضي الله عنهم                      |
| ٤٨     | المناقشة والتدريبات                                                |
| ٤٩     | الحديث العاشر: المنافسة في فعل الخير                               |
| ٥٢     | المناقشة والتدريبات                                                |
| ٥٣     | الحديث الحادي عشر: أجر السَّاعِي عَلَى الأَرْمَلَةِ وَالمِسْكِينِ. |
| ٥٦     | المناقشة والتدريبات                                                |
| ٥٧     | الحديث الثاني عشر: أجر الصَّبْرِ على البلاءِ                       |
| ٦,     | المناقشة والتدريبات                                                |
| 71     | الحديث الثالث عشر: التحذير من قول الزور                            |
| 7 £    | المناقشة والتدريبات                                                |
| 70     | الحديث الرابع عشر: يسر الإسلام وسماحته                             |
| 79     | المناقشة والتدريبات                                                |
|        | الحديث الخامس عشر:                                                 |
| ٧.     | النهي عن تمني الموت لضرر دنيوي                                     |
|        |                                                                    |

## تابع قائمة الموضوعات

| الصفحة    | الموضوع                                        |
|-----------|------------------------------------------------|
| ٧٤        | المناقشة والتدريبات                            |
| ٧٥        | الحديث السادس عشر: من الكبائر شتم الرجل والديه |
| ٧٨        | المناقشة والتدريبات                            |
| <b>V9</b> | الحديث السابع عشر: فضل الصدق                   |
| ٨٢        | المناقشة والتدريبات                            |
| ۸۳        | الحديث الثامن عشر: اغتنام الوقت                |
| ٨٦        | المناقشة والتدريبات                            |
| ۸٧        | الحديث التاسع عشر: حفظ اللسان                  |
| ٩.        | المناقشة والتدريبات                            |
| ٩١        | الحديث العشرون: فضل التَّفَقُّه في الدين       |
| 97        | المناقشة والتدريبات                            |
|           | الحديث الحادي والعشرون: الأمر بالتيسير، والنهي |
| 97        | عن التعسير                                     |
| 1         | المناقشة والتدريبات                            |
| 1.1       | الحديث الثاني والعشرون: خطورة الإفتاء بغير علم |
| 1 * £     | المناقشة والتدريبات                            |
|           | الحديث الثالث والعشرون: حرمة الكذب على         |
| 1.0       | رسول اللَّه ﷺ                                  |
|           |                                                |

## تابع قائمة الموضوعات

| الصفحة | الموضوع                                       |
|--------|-----------------------------------------------|
| ١٠٨    | المناقشة والتدريبات                           |
| ١٠٩    | الحديث الرابع والعشرون: النهي عن إيذاء المسلم |
| ١١٢    | المناقشة والتدريبات                           |
| 114    | الحديث الخامس والعشرون: فضل التوبة            |
| 117    | المناقشة والتدريبات                           |
|        | الحديث السادس والعشرون: بيعة الرجال إثر       |
| ۱۱۸    | مبايعة النساء                                 |
| 178    | المناقشة والتدريبات                           |
| ١٢٦    | الحديث السابع والعشرون: الحياء من الإيمان     |
| 179    | المناقشة والتدريبات                           |
| 171    | الحديث الثامن والعشرون: فضل العلم والعمل      |
| ١٣٦    | المناقشة والتدريبات                           |
| 147    | الحديث التاسع والعشرون: سيد الاستغفار         |
| 1 £ 1  | المناقشة والتدريبات                           |
| 187    | الحديث الثلاثون: من آداب الدعاء               |
| 1 80   | المناقشة والتدريبات                           |
| 157    | نهاذج استرشادية                               |
| 1 £ 9  | جدول متابعة الطالب                            |
| 107    | QR-code لعرض فيديوهات الشرح                   |