

# الأزهر الشريف قطاع المعاهد الأزهرية

# تيسير شرح جوهرة التوحي<del>د</del>

للشيخ إبراهيم البيجوري ١٢٧٧هـ

للحف الثالث الثانوي

لجنة إعداد وتطوير المناهج بالأزهر الشريف

۷۶۶۱هـ ۲۰۲۵ – ۲۲۰۲م

# بِسْمِ ٱللَّهِ ٱلرَّحْمَٰنِ ٱلرَّحِيمِ مقدمة

الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على رسول رب العالمين، محمد وعلى آله وصحبه والتابعين أجمعين، وبعد:

فهذا هو الجزء الثالث من كتاب (تيسير شرح جوهرة التوحيد) للشيخ إبراهيم البيجوري المقرر على طلاب الصف الثالث الثانوي، وهو امتداد للجزء الثاني الذي تناول موضوعات تتعلق بأفعال العباد، والتوفيق والخذلان، والوعد والوعيد، والصلاح والأصلح، والقضاء والقدر، ورؤية الله تعالى، وحاجة البشر إلى الرسالة، والوحي وأنواعه، والرسل، والواجب في حقهم والمستحيل والجائز، والمعجزة، ومعجزات نبينا على وكرامات الأولياء، واعتقادنا في الصحابة.

ويأتي هذا الجزء ليمكن الطالب من دراسة موضوعات تتعلق بالسمعيات كالملائكة، والجن والشياطين، والموت، وأجل المقتول، والروح، وسؤال القبر وعذابه ونعيمه، والبعث، والحساب، واليوم الآخر وما يتعلق به من شفاعة، وحسنات وسيئات، وتوبة، ووزن وميزان، وصراط، وحوض، وجنة ونار، والكليات الخمس، والإمامة، والأمر بالمعروف والنهى عن المنكر.

وقد استهدف الكتاب تقريب وتيسير هذه الموضوعات إلى أذهان الطلاب بأسلوب مبسط، يتواءم مع الواقع المَعِيش؛ رغبة في إعداد جيل قادر على التفكير والابتكار والنقد، ومواجهة تحديات الواقع الحاضر بحلول مناسبة.

وقد صيغت موضوعاته بطريقة تتيح للطالب أن يكون فعّالًا داخل الصف، مشاركًا في نشاطات الدرس وتدريباته المتنوعة \_ بين مقالية وموضوعية \_ من أجل تنمية مهارات التفكير العليا، مثل القدرة على الاستنتاج والتلخيص والمقارنة والموازنة... وغيرها.

وقد اهتمت اللجنة التي قامت على إخراج هذا الكتاب بعدة منطلقات أساسية في إعداده نجملها فيها يلى:

1- تحديد أهداف عامة للكتاب تسهم في توضيح الرؤية فيها يتعلق بنوعية المحتوى الذي يحتاجه الطلاب، واختيار خبراته التعليمية من معارف ومهارات وطرق تفكير...

٢ـ الاهتهام بالمرحلة العمرية التي يمر بها الطلاب، وهي مرحلة تتطلب فهم
 المجر دات بأسلوب مبسط.

٣- الاهتمام باللغة المستخدمة في الكتاب، حيث روعي في الصياغة تيسير ما غمض من عبارات الكتاب، من خلال اختيار جمل بسيطة ومفردات تقع في متناول الطالب.

٤ استبعاد ما لا صلة له بعلم التوحيد من تفريعات هي أقرب ما تكون إلى علوم أخرى كالفقه وعلوم اللغة وغيرها.

٥ـ استبعاد أبيات المنظومة التي لا تناسب الطلاب الذين أعدت لهم هذه الطبعة.

٦- إضافة عنوان لكل مبحث وعناوين أخرى فرعية تعين على فهم المادة العلمية، وتسهم في إثراء خبرات الطلاب، وزيادة رغبتهم في التعلم.

٧- إتْباع كل درس بعدة اختبارات متنوعة ـ مقالية وموضوعية ـ من شأنها قياس ما حصَّله الطلاب من معارف ومعلومات وتعمل على زيادة فاعلية تحصيل المعلومات لديهم، على اعتبار أن التقويم له دور مهم في ذلك.

٨ استبعاد الهوامش والشروحات المضمنة بها.

وفي النهاية نسأل الله العلي القدير أن يجعل عملنا خالصًا لوجهه الكريم، وأن يفيد منه طلاب العلم. إنه نعم المجيب.

لجنة إعداد وتطوير المناهج بالأزهر الشريف

## أهداف مقرر الصف الثالث الثانوي

## يتوقع بعد دراسة هذا المقرر تحقيق ما يلى:

- ١- يوضح الطالب المقصود بالسمعيات وطرق إثباتها، معدِّدًا قضاياها.
- ٢ يتعرف طبيعة الملائكة، وأصنافهم، وصفاتهم، وحكم الإيهان بهم، مستدلًّا بالنقل والعقل على ذلك.
- ٣ـ يفرق بين الجن والشياطين، موضحًا آراء العلماء في حقيقتهما، مستدلًا
   على ما يذكر.
  - ٤ يذكر حقيقة الموت، موضِّحًا حكم الإيان به.
- ٥\_ يوضح آراء أهل السنة والمعتزلة في أجل المقتول، مستدلًا على ما يذكر.
  - ٦- يبيِّن مذاهب العلماء في الروح وعَجْب الذنب مستدلًّا على ما يذكر.
- ٧ـ يوضح حقيقة الروح وآراء العلماء في حدوثها، مستدلًا على ما يذكر من
   آراء.
- ٨ يتعرف على المقصود بالحياة البرزخية وحقيقة عذاب القبر ونعيمه، مفندًا
   الشبهات المثارة حول عذاب القبر، مستدلًا على ما يذكر.
- ٩- يتعرف على حقيقة البعث والحساب والحشر، موضِّحًا أنواع الحشر، وما يرتبط بها من أحكام.
- ١٠ يحد المقصود باليوم الآخر، معددًا أسماءه، ذاكِرًا المراد بهول الموقف، معددًا أهوال يوم القيامة.

۱۱\_ يذكر حكم الإيهان باليوم الآخر، وحكم منكره، موضحًا علاماته الصغرى والكبرى.

11 يتعرف على المقصود بالشفاعة، معدِّدًا أنواعها، مفندًا الشبهات المثارة حولها.

١٣- يحدد المقصود بالحسنات والسيئات، ذاكِرًا مراتب تضعيف الحسنات.

1 ٤ \_ يوضح المقصود بالتوبة وشروطها وحكمها، موضحًا مواطن صحة التوبة بالنسبة للكافر، وحكم من عاد إلى الذنب بعد التوبة.

١٥ يصنف أنواع الذنوب، موضعًا مكفراتها.

١٦ يتعرف على المقصود بالكبائر، موضحًا أقوال العلماء في مرتكبها، ودليل
 كل رأى.

١٧ يذكر المقصود بصحائف الأعمال، موضحًا طريقة أخذ هذه الصحائف،
 وحكم الإيمان بثبوتها.

۱۸ يحدد معنى الوزن والميزان، والصراط، والحوض، والعرش، والكرسي، والكلم، والكاتبين، واللوح المحفوظ، والجنة والنار، وما يرتبط بها من أحكام، مدلِّلًا على ما يذكر.

١٩ يتعرف على المقصود بالمحافظة على الكليات الخمس، راغبًا في المحافظة على الكليات الخمس، راغبًا في المحافظة عليها.

٢٠ يوضح المقصود بالإمامة، محدِّدًا شروط الإمام، موضحًا الأحكام المتعلقة بها.

٢١ يتعرف على المقصود بالأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، ودليل وجوبها، وشروطها، موضحًا كيفية التحلى بالفضائل والتخلى عن الرذائل.

#### السمعيات

هذا هو القسم الثالث من أقسام علم التوحيد الثلاثة: (الإلهيات ـ النبوات ـ السمعيات) وقد تسمى بالغيبيات أيضًا.

وسُميت بالسمعيات؛ لأنه لا طريق لمعرفتها إلا الكتاب والسنة.

والأصل في وصولها إلينا السماع فقط.

وتُسمى أيضًا بالغيبيات؛ لأنها أمور غائبة عنًّا، ولا نستطيع أن نصل للعلم بها عن طريق علومنا المكتسبة.

ولا دخل للعقل في الوصول إلى ما يذكر في هذا القسم إلا في دائرة تحقيق النصوص وفهمها الفهم السوي في إطار ضوابط الفكر والاستدلال، فيجب الإيهان بالملائكة والجن والأرواح واليوم الآخر والجنة والنار.

و يقصد بالغيب: كل ما كان غائبًا عن الحسّ، وقد استعمل القرآن لفظ الغيب في هذا المعنى.

## والغيب باعتبار الدليل ثلاثة أنواع:

- ١. ما دل عليه العقل والنقل، مثل: وجود الله تبارك وتعالى والنبوة.
  - ٢. ما دل عليه النقل، مثل: اليوم الآخر وأحداثه.
  - ٣. ما دل عليه النقل وللعقل الخوض فيه، مثل: الروح.

#### العلاقة بين الغيبيات والسمعيات:

الغيب أعمُّ من السمعيات؛ لأن من الغيب ما يلى:

١ ما دل عليه السمع، وهو ما يسمى بالسمعيات.

٢ غيبٌ أشار إليه السمع، ويطالب الإنسان باستخدام العقل للنظر فيه؛ حتى يتعرف عليه كإثبات ذات الله \_ تعالى \_.

٣ غيبٌ وضع الله عز وجل أسبابه في الأرض، وطالب العقلاء أن يبحثوا عنها، كالاكتشافات العلمية.

٤ غيب زماني من أخبار الأمم السابقة فعل ما كان في الماضي البعيد أو المستقبل الذي لم يصل إليه الإنسان بعد.

٥\_ غيب مكاني فعل ما أخبر الله عن وقوعه في الأرض أو السماء مما لم يصل إليه الإنسان.

٦- غيب بقي في علم الله وسرٌ من أسراره لا يعلمه أحدٌ إلا هو، وهو المشار إليه في قوله تعالى: ﴿ وَعِندَهُ مَفَاتِحُ ٱلْغَيْبِ لَا يَعْلَمُهَا إِلَّا هُو ۚ وَيَعْلَمُ مَا فِ ٱلْبَرِ وَاللَّهِ فَي قوله تعالى: ﴿ وَعِندَهُ مَفَاتِحُ ٱلْغَيْبِ لَا يَعْلَمُهَا إِلَّا هُو أَوْ يَعْلَمُ مَا فِ ٱلْبَرِ وَكَا لَا شَعْلَمُ مَا قَدَ عُلَا رَطْبِ وَلَا وَاللَّهِ عَلَيْ اللَّهُ مَا فِي وَلَا رَطْبِ وَلَا رَطْبِ وَلَا يَعْلَمُهَا وَلَا حَبَّةٍ فِي ظُلْمُنْ اللَّهُ رَضِ وَلَا رَطْبِ وَلَا يَا إِلَى اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ اللّهُ اللَّهُ وَلَا رَطْبِ وَلَا رَعْلَا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللّهُ اللَّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ اللللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ اللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللللّهُ الللللّهُ اللللللللللّهُ الللل

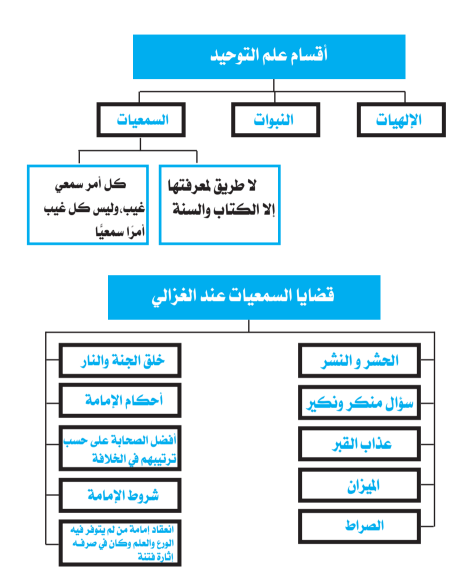
إذًا فالسمعيات أخصُّ من الغيبيات، ويصحُّ القول: إنَّ كلَّ أمرٍ سمعي غيبٌ، وليس كلُّ غيب أمرًا سمعيًّا.

#### قضايا السمعيات:

جعلها الإمامُ الغزاليُّ عشرة أمور هي: الحشرُ والنشرُ، وسؤالُ منكر ونكير، وعذابُ القبر، والميزانُ، والصراطُ، وخلقُ الجنةِ والنارِ، وأحكامُ الإمامة، وأنَّ أفضل الصحابة على حسب ترتيبهم في الخلافة، وشروطُ الإمامة (٢).

<sup>(</sup>١) سورة الأنعام. الآية: ٥٩.

<sup>(</sup>٢) انظر (قواعد العقائد) للغزالي، ط عالم الكتب، صفحة ١٤٦.



## المناقشة والتدريبات

س١: ما المقصود بالسمعيات ؟ وما الأصل في وصولها إلينا؟

س ٢: لِمَ سُمِّيت السمعيات بهذا الاسم؟ وما سبب تسميتها بالغيبيات؟

س٣: الغيب باعتبار الدليل ثلاثة أنواع، اذكرها إجمالًا.

س3: ضع علامة  $(\lor)$  أمام العبارة الصحيحة وعلامة (×) أمام العبارة الخطأ فيها يأتي مع تصويب الخطأ إن وجد:

- أ-مما دل عليه النقل وللعقل الخوض فيه "اليوم الآخر" ( )
- ب- السمعيات أعم من الغيبيات
- جـ-لا سبيل إلى العلم بالسمعيات إلا الكتاب والسنة ()
- د-النبوات من مباحث علم التوحيد ( )
- هـ-ليس كلُّ غيبِ أمرًا سمعيًّا ( )

س٥: ما حكم الإيهان بالسمعيات؟ وما الفرق بين الغيب الزماني والغيب المكانى؟

س٢: جعل الإمام الغزالي قضايا السمعيات عشرة أمور، فما هي؟

\* \* \*

#### الملائكة

# قَالَ النَّاظِمُ رَحِمُ اللَّهُ:

٦١ بِكُلِّ عَبْدٍ حَافِظُونَ وُكِّلُوا \*\* وَكَاتِبُونَ خِيرَةٌ لَنْ يُهْمِلُوا
 ٦٢ مِنْ أَمْرِهِ شَيْئًا فَعَلْ وَلَوْ ذَهِلْ \*\* حَتَّى الأَنِينَ فِي المَرض كَمَا نُقِلْ
 ٦٣ فَحَاسِبِ النَّفْسَ وقلِّلْ الْاَمَلا \*\* فَرُبَّ مَنْ جَدَّ لأَمْرٍ وَصَلا
 الإيمان بالملائكة أحد أركان الإيمان:

يجب على كل مكلَّف شرعًا الإيهان بالملائكة، وذلك بأن يعتقد اعتقادًا جازمًا بأنهم موجودون، وبأنهم مكرمون لا يعصون الله ما أمرهم ويفعلون ما يؤمرون.

#### الدليل على وجودهم ووجوب الإيمان بهم:

قال الله ـ تعالى ـ: ﴿ ءَامَنَ ٱلرَّسُولُ بِمَا أُنزِلَ إِلَيْهِ مِن رَّبِهِ وَٱلْمُؤْمِنُونَ كُلُّ ءَامَنَ بِٱللّهِ وَمَلَتَهِكَنِهِ وَكُنْبُهِ وَرُسُلِهِ لَا نُفَرِّقُ بَيْنَ أَحَدِمِّن رُّسُلِهِ وَقَالُواْ سَمِعْنَا وَأَطَعْنَا غُفْرَانك رَبِّنَا وَإِلِيْكَ ٱلْمَصِيرُ ﴾ (١)، وقال تعالى: ﴿ وَمَن يَكَفُرُ بِٱللّهِ وَمَلَتِهِ كَتِهِ عَنَا وَكُنْبِهِ وَرُسُلِهِ وَمَلَتِهِ كَتِهِ مَنْ يَكُفُرُ بِٱللّهِ وَمَلَتِهِ كَتِهِ وَكُنْبِهِ وَرُسُلِهِ وَالْمَوْمِ ٱلْآخِرِ فَقَدْ ضَلّ ضَلَالًا بَعِيدًا ﴾ (١).

ويجب الإيمان بالملائكة الذين وردت أسماؤهم، أو أوصفاتهم، أو أصنافهم على التفصيل تفصيلًا، وأمَّا ما ورد ذكرهم إجمالًا فيكون الإيمان بهم إجمالًا.

<sup>(</sup>١) سورة البقرة . الآية: ٢٨٥.

<sup>(</sup>٢) سورة النساء . الآية: ١٣٦.

#### تعريف الملائكة:

الملائكة في اللغة: جمع مَلَك، وأصله مألك من الألوكة، ثم تصرفوا في لفظه؛ لتخفيفه فقالوا: ملأك، ثم نقلوا حركة الهمزة إلى اللام وحذفوا الهمزة، فقالوا: مَلَك جمعه: ملائك وملائكة، والألُوكة بمعنى الرسالة فكأن للملك رسالة يحملها لهذا سمى بهذا الاسم.

واصطلاحًا: هم أجسام لطيفة نورانية قادرة على التشكل بأشكال مختلفة في أشكال حسنة، شأنها الطاعة ومسكنها السهاوات غالبًا، ومنهم من يسكن الأرض، وكان الرسل \_ عليهم السلام \_ يرونهم تارةً على صورتهم الحقيقية، وتارةً بصورة أخرى.

#### عصمتهم، والدليل عليها:

الملائكة معصومون محفوظون من الذنب: ﴿ لَا يَعْصُونَ ٱللَّهَ مَا آَمَرَهُمْ وَيَفْعَلُونَ مَا يَؤُمَرُونَ ﴾ (١)، وقال تعالى: ﴿ يُسَبِّحُونَ ٱلنَّيْلَ وَٱلنَّهَارَ لَا يَفْتُرُونَ ﴾ (٢)؛ وقال تعالى: ﴿ وَلِلَّهِ يَسَجُدُ مَا فِي ٱلسَّمَوَتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ مِن دَاّبَةٍ وَٱلْمَلَتِ كَةُ وَهُمْ لَا يَسَتَكُبِرُونَ ﴾ (٤) يَخَافُونَ رَبَّهُم مِّن فَوْقِهِمْ وَيَفْعَلُونَ مَا يُؤْمَرُونَ ﴾ (٤)، ﴿ لَا يَسَبِقُونَهُ, بِٱلْقَوْلِ وَهُم بِأَمْرِهِ وَيَفْعَلُونَ مَا يُؤْمَرُونَ ﴾ (١) مَرْهِ وَيَعْمَلُونَ ﴾ (١).

<sup>(</sup>١) سورة التحريم . الآية: ٦.

<sup>(</sup>٢) سورة الأنبياء . الآية: ٢٠.

<sup>(</sup>٣) سورة النحل . الآيتان: ٤٩، ٥٠.

<sup>(</sup>٤) سورة الأنبياء . الآية: ٧٧.

## الفرق بين عصمة الملائكة و عصمة الأنبياء:

الفرق بين عصمة الملائكة وعصمة الأنبياء أنّ الملائكة ليس عندهم نزوعٌ إلى المعصية؛ لعدم وجود الشهوة في تركيبهم، أما الأنبياء فعندهم القابلية للمعصية بفطرتهم، ولكن الله يحفظهم ويحول بينهم وبين المعصية؛ فالعصمة واجبة للأنبياء وللملائكة، كما يقول صاحب الجوهرة:

\* وعِصْمَةَ الباري لكلِّ حَتِّمَا \*

#### خلق الملائكة:

الملائكة من مخلوقات الله تعالى، خلقها من نور، كما قال رسول الله عَلَيْهَ: «خُلِقَتِ الملائكة من نور، وخلق الجان من مارج من نار، وخلق آدم مما وصف

#### أصناف الملائكة:

ورد أَنَّ الملائكة أصنافٌ مختلفة حسب ما يوكل إليهم من أعمال، ومما أثبتته النصوص من أصناف الملائكة ما يلى:

#### الحافظون والكاتبون:

١ الحفظة: عهد الله إلى فريق من ملائكته أن يكونوا حفظة لخلقه من المضار، وهؤلاء الحفظة لأفراد الإنس خاصة، وقيل: إن للجن حفظة كذلك، يقول \_ سبحانه \_: ﴿ لَهُ رَمُعَقِّبُتُ مِّنَ بَيْنِ يَدَيْهِ وَمِنْ خَلْفِهِ - يَحَفَظُونَهُ ومِنْ أَمْرِ ٱللَّهِ ﴾(٢)، أي: بأمر الله.

ويقول رسول الله عَيْكِيَّة : «يتعاقبون فيكم ملائكة بالليل وملائكة بالنهار »(۳).

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم.(٢) سورة الرعد . الآية : ١١.

<sup>(</sup>٣) متفق عليه.

ع ١ ﴾ 🚙 تيسير جوهرة التوحيد

ويرى بعض العلماء أَنَّ الحُفّاظَ هم الكُتّاب مستدلين بقوله \_ سبحانه \_: ﴿ وَإِنَّ عَلَيْكُمْ لَحَنفِظِينَ ﴿ اللَّهُ كَرَامًا كَنِينِ ﴿ اللَّهُ يَعَلَمُونَ مَا تَفْعَلُونَ ﴾ (١) فهي أوصاف لصنف واحد من الملائكة.

ويرى البعض: أن «الكاتبين» صنفٌ آخرُ، موصوف بالعلم ومعطوف بغير حرف على الصنف الأول وهم الحفظة، ويؤيد هذا الرأي القائل: إن الحفظة غير الكتبة الآية الأولى التي بينت مهمة الحافظين.

كما يؤيده ما ورد من أنَّ الحفظة لا يفارقون العبد، أما الكتبة فإنهم يفارقونه عند ثلاث حالات: عند قضاء الحاجة، وعند الجماع، وعند الغسل، كما جاء ذلك في حديث النبي عَلَيْ «إياكم والتعري فإن معكم من لايفارقكم إلا عند الغائط، وحين يفضي الرجل إلى أهله، فاستحيوا منهم وأكرموهم»(٢) ولا يمنع ذلك من الكتابة فقد يجعل الله لهم علامة على ما يصدر من العبد في هذه الحالات فيكتبونه، ولا يفارقونه في غير هذه الحالات الثلاث حتى ولو كان في بيته جرس، أو كلب، أو صورة، أما ما ورد في الحديث أن الملائكة لا تدخل بيتًا فيه جرس، أو كلب، أو صورة، فالمقصود ملائكة الرحمة.

أمّا عدد الحفظة: فقد ورد أنّ لكل فرد عشرةً بالليل ومثلَهم بالنهار، وقيل: عشرون، وقيل غير ذلك، وحِفْظ الله للعبد إنها هو من القضاء المعلّق، أما القضاء المبرم فيتنحون عنه لإنفاذه.

٢ الكتبة: هنا فريق آخر من الملائكة وكُّلهم الله تعالى بكتابة كل ما يصدر عن العبد، والكتبة ملكان، كل منها رقيب أي حافظ، وعتيد أي: حاضر، فليس
 (۱) سورة الانفطار . الآبات : ١٠ ـ ١٠ .

<sup>(</sup>٢) أخرجه الترمذي.

اسم أحدهما رقيبًا ولا الآخر عتيدًا كما يُتَوهم، يقول ـ سبحانه ـ: ﴿ مَّا يَلْفِطُ مِن فَوْلِ لِلَّا لَدَيْهِ رَفِيبٌ عَتِيدٌ ﴾ (١)، ويكتبان كل شيء حتى الأنين الصادر منه في المرض، فإذا مات يقومان على قبره يسبحان ويكتبان ثوابه إلى يوم القيامة إذا كان مؤمنًا، ويلعنانه إلى يوم القيامة إذا كان كافرًا.

#### الحكمة من الكتابة:

ليست الكتابة لحاجة دعت إليها، فإنه سبحانه يعلم خائنة الأعين وما تخفي الصدور، وإنها ليقيم الحجة على العبيد يوم يُعْطَى كلُّ منهم كتابه فيقول: ﴿ مَالِ هَذَا ٱلْكَتَبِ لَا يُغَادِرُ صَغِيرَةً وَلَا كَبِيرَةً إِلَّا أَحْصَنها أَ وَوَجَدُواْ مَا عَمِلُوا حَاضِراً وَلَا يَظْلِمُ رَبُّكَ أَحَدًا ﴾ (٢)، ولعلهم يستحيون من المعصية إذا علموا أنها ستكتب.

وقد ورد أن أحد الملكين عن يمين العبد، وهو مختص بكتابة الحسنات، والآخر عن يساره، وهو مختص بالسيئات، كما ورد أنّ الأول أمير على الثاني، فإذا فعل العبد حسنة بادر ملك اليمين بكتابتها، وإذا فعل سيئة قال ملك اليسار: أكتب؟ فيقول ملك اليمين: لا؛ لعله يستغفر، أو يتوب، فإذا مضت فترة ولم يتب قال: اكتب أراحنا الله منه، أما المباحات فقيل: تكتب، وقيل: لا، والأصح الأول؛ لعموم قوله تعالى: ﴿ مَّا يَلْفِطُ مِن قَوْلِ إِلَّا لَدَيّهِ رَفِيبٌ عَيدٌ ﴾ (٣)، وهما يلازمان الشخص منذ كونه نطفة إلى أن يموت، وقيل: يتوارد عليه أربعةٌ، اثنان نهارًا واثنان ليلًا، يتعاقبون عند صلاة العصر وعند صلاة الصبح.

وهل الكتابة حقيقية؟، وهل هي على قِرطاس؟، وما آلتها؟ وما مدادها؟ وما لغتها؟، كل هذه أمورٌ غيبية لم يخبرُنا الرسول بتفاصيلها فنترك علمها لله تعالى.

<sup>(</sup>١) سورة ق . الآية : ١٨ .

<sup>(</sup>٢) سورة الكهف. الآية: ٤٩.

<sup>(</sup>٣) سورة ق . الآية : ١٨ .

## ومن أصنافهم:

- ٣\_ حملة العرش: قال تعالى: ﴿ وَٱلْمَلَكُ عَلَىٰۤ أَرْجَآبِهَاْ وَيَعِمُلُ عَرْشَ رَبِّكَ فَوْقَهُمْ يَوْمَ بِذِ ثَمَنِيَةٌ ﴾ (١).
- ٤- وخزنة الجنة: قال تعالى: ﴿ وَسِيقَ ٱلَّذِينَ ٱتَّقَوْا رَبُّهُمْ إِلَى ٱلْجَنَّةِ زُمَرًا لَمَ عَيْثَ إِذَا جَآءُوهَا وَفُتِحَتُ أَبُوبُهَا وَقَالَ لَهُمْ خَزَنَهُما سَلَمُ عَلَيْكُمْ طِبْتُمْ فَلَيْكُمْ طِبْتُمْ فَادُخُلُوهَا خَلِدِينَ ﴾ (١).
- ٥- وخزنة جهنم: قال تعالى: ﴿ سَأُصَلِيهِ سَقَرَ اللَّهِ مَمَّا أَدْرَكَ مَا سَقَرُ اللَّهُ لَكُنْتِهِ وَلَا لَنُتَّقِي وَلَا لَنُدُرُ اللَّهُ لِلْبَشِرِ اللَّهُ عَلَيْهَا تِسْعَةَ عَشَرَ ﴾ (٣).
- ٦- وملائكة الموت: قال تعالى: ﴿ وَلَوْ تَرَى ٓ إِذْ يَتَوَفَّ ٱلَّذِينَ كَ فَرُواْ ٱلْمَلَيْبِكَةُ يَضْرِبُونَ وُجُوهَهُمْ وَأَدْبَرَهُمْ وَذُوقُواْ عَذَابَ ٱلْحَرِيقِ ﴾ (١).

## صفاتهم:

#### للملائكة صفات كثيرة، منها:

1- العبودية لله - تعالى - والالتزام بأوامره ، قال سبحانه: ﴿ وَقَالُواْ اَتَّخَذَ اللَّهُمْنُ وَلَدَا اللَّهُمْنُ وَلَدَا اللَّهُمْنُ وَلَدَا اللَّهُمْنُ وَلَدَا اللَّهُمْنُ وَلَدَا اللَّهُمْ وَلَا يَسْمِقُونَهُ, بِالْقَوْلِ وَهُم بِأَمْرِهِ وَيَعْمُلُونَ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُولُوا اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ

وقال تعالى: ﴿ لَّا يَعْصُونَ ٱللَّهَ مَا أَمَرَهُمْ وَيَفْعَلُونَ مَا يُؤْمَرُونَ ﴾(١).

<sup>(</sup>١) سورة الحاقة . الآية : ١٧.

<sup>(</sup>٢) سورة الزمر . الآية : ٧٣.

<sup>(</sup>٣) سورة المدثر . الآيات : ٢٦ ـ ٣٠.

<sup>(</sup>٤) سورة الأنفال . الآية : ٥٠.

<sup>(</sup>٥) سورة الأنبياء . الآيات : ٢٦ ـ ٢٨.

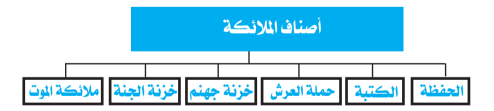
<sup>(</sup>٦) سورة التحريم . الآية : ٦.

- ٢ـ القدرة على التشكل بأشكالٍ حسنةٍ، فقد ورد أنَّ جبريل أتى النبيَّ في
   صورة رجل شديدِ بياض الثياب، شديدِ سواد الشعر.
- ٣ـ لا يأكلون ولا يشربون؛ وإنها خلقوا للعبادة في الدنيا والآخرة، قال تعالى:
   ﴿ فَرَاعَ إِلَى اللَّهِ مَ اللَّهِ عَالَى اللَّهِ عَالَى اللَّهِ اللَّهِ مَ قَالَ أَلَا تَأْكُلُونَ ﴿ اللَّهِ مَ فَا وَجَسَ مِنْهُمْ خِيفَةً ﴾ (١).
- ليسوا ذكورًا و لا إناثًا، ومن وصفهم بالذكورة فهو فاسق، ومن وصفهم بالأنوثة فهو كافر؛ لتكذيبه قول الله تعالى: ﴿ إِنَّ اللَّيْنَ لَا يُؤْمِنُونَ بِٱلْآخِرَةِ لَكُسُمُّونَ ٱلْلَيْحِكَةَ ٱلْأَنْيَ ﴾ (٢) وقوله تعالى: ﴿ وَجَعَلُوا ٱلْمَلَتِهِكَةَ ٱلَّذِينَ لَيُسَمُّونَ ٱلْلَتِهِكَةَ مَشْمِيةَ ٱلْأُنْيَ ﴾ (٢) وقوله تعالى: ﴿ وَجَعَلُوا ٱلْمَلَتِهِكَةَ ٱلَّذِينَ هُمُ عَبَدُ ٱلرَّمْيَنِ إِنَاثًا أَشَهِدُوا خَلَقَهُم السَّكُمْنَ شَهَدَتُهُم وَيُشْعَلُونَ ﴾ (٣).
  - ٥ \_ لم تُركَّب فيهم الشهوة، فلا تقع منهم معصية.

٦\_ \_ هم جند الله ﷺ، قال تعالى: ﴿ وَمَا يَعَلَرُ جُنُودَ رَبِّكَ إِلَّا هُوَ ﴾ (٤).

#### حكم إنكار الملائكة:

دل على الملائكة الكتاب والسنة والإجماع فمنكرهم كافر.



<sup>(</sup>١) سورة الذاريات . الآيات : ٢٦ ـ ٢٨.

<sup>(</sup>٢) سورة النجم. الآية: ٧٧.

<sup>(</sup>٣) سورة الزخرف. الآية: ١٩.

<sup>(</sup>٤) سورة المدثر. الآية: ٣١.

<sup>🔨 📝 🗫</sup> تيسير جوهرة التوحيد ــ

#### المناقشة والتدريبات

س١: ما المقصود بالملائكة لغة واصطلاحًا؟ وما حكم الإيان بهم؟

س٢: مم خلقت الملائكة ؟ وما أصنافهم ؟ مع الدليل .

س٣: الملائكة معصومون، فها دليل ذلك؟ وما الفرق بين عصمتهم وعصمة الأنبياء؟

س 3: ضع علامة  $( \lor )$  أمام العبارة الصحيحة وعلامة  $( \times )$  أمام العبارة الخطأ فيها يأتي مع تصويب الخطأ :

- ١ خلقت الملائكة من نور وخلق الجن من نار .
- ٢ مسكن الملائكة السماء، ولا يسكن أحد منهم الأرض. ()
- ٣-العصمة واجبة للأنبياء والملائكة. ( )
- ٤ منكر وجو د الملائكة فاسق.
- ٥-الحفظة لا يفارقون العبد أبدًا.

س٥: ما صفات الملائكة ؟ وما حكم من وصفهم بالذكورة أو الأنوثة؟

س٦: ما الدليل على وجود الملائكة؟ وما حكم من أنكر وجودهم؟

# س٧: أ) تخير الإجابة الصحيحة فيها يأتي:

١ - من وصف الملائكة بالذكورة.

(كافر - فاسق - في منزلة بين المنزلتين).

٢-خلقت الملائكة من (نور - نار - طين).

٣-الملائكة الذين يفارقون العبد في ثلاث حالات هم:

(الكتبة -الحفظة - حملة العرش).

## ب) دلل لما يأتي:

١ - من صفات الملائكة الالتزام بأوامر الله تعالى.

٢ - الملائكة محفوظون من الذنب.

٣-- يجب الإيمان بالملائكة.

٤-الأصح أن المباحات يكتبها الكتبة.

## الجن والشياطين

الجن والشياطين: عالمَ من العوالم الغيبية دلَّ على ثبوتهم الكتاب والسنة وإجماع العلماء.

والجنُّ والشياطينُ أُمَّةٌ عاقلةٌ مُيِّزةٌ، أرسل إليهم رسول الله ﷺ، فهم مأمورون بالإيمان بالله عسبحانه وتعالى -وتوحيده، والإقرار بالعبودية له.

## آراء العلماء في خلق الجن:

والجن من مخلوقات الله تناسلوا من إبليس، كما تناسل الإنس من آدم، ومن هؤلاء وهؤلاء المؤمنُ والكافرُ، وهذا رأي الحسن البصري ، وقد رُوِيَ عن ابن عباس أنّ نَسْل إبليس هم الشياطين، أما الجن فهم جنس آخر؛ لأنهم ولله الجان، ومنهم مؤمن وكافر(١).

والرأي الأول أقرب إلى الصواب، فقد ذكر الله سبحانه - أنه خلق الجان من مارج من نار، وقال في حق إبليس إنه: ﴿كَانَ مِنَ ٱلْجِنِّ فَفَسَقَ عَنْ أَمْرِ رَبِّهِ ۚ ﴿ اللهِ مارج من نار، وقال في حق إبليس إنه: ﴿كَانَ مِن ٱلْجِنِّ فَفَسَقَ عَنْ أَمْرِ رَبِّهِ ۚ ﴾ وقال على لسانه: ﴿ خَلَقُننِي مِن نَارٍ ﴾ (٣)، فالجن إذن مخلوقون من النار، وقد تحولوا إلى أجسام شفافة تستطيع التشكل بها تريد، وفيهم القدرة على رؤيتنا وليس فينا القدرة على رؤيتهم، يقول سبحانه: ﴿ إِنَّهُ مُرَدَكُمُ مُو وَقَبِيلُهُ وَمَنِيلُهُ وَمَنْ حَيْثُ لَا نَرُونَهُمْ ﴾ (٤).

<sup>(</sup>١) أخرجه الطبرى في تفسيره بسند ضعيف.

<sup>(</sup>٢) سورة الكهف. الآية: ٥٠.

<sup>(</sup>٣) سورة الأعراف. الآية: ١٢.

<sup>(</sup>٤) سورة الأعراف. الآية: ٧٧.

## دليل ثبوت الجن:

وقد ثبت وجود الجن بالقرآن والسنة:

أما القرآن، فقد سميت سورة كاملة باسمهم وتوجد سور آخرى ذكر فيها - سبحانه - استهاع الجن إلى دعوة الإسلام، قال تعالى: ﴿ وَإِذْ صَرَفُنَاۤ إِلَيْكَ نَفَرًا مِنَ الْجِنِ الْمِعَوْثِ اللّهِ اللهِ عَضَرُوهُ قَالُواْ أَنصِتُوا ۖ فَلَمّا قُضِى وَلّواْ إِلَى قَوْمِهِم مُنذِرِينَ يَسْتَمِعُونَ الْقُرْءَانَ فَلَمّا حَضَرُوهُ قَالُواْ أَنصِتُوا ۖ فَلَمّا قُضِى وَلّواْ إِلَى قَوْمِهِم مُنذِرِينَ فَي اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَأَمّا اللّهُ وَأَمّا اللّهُ وَأَمّا اللّهُ وَأَمّا اللّهُ وَاللّهُ فَكَانُوا لِجَهَنَّمُ حَطَبًا ﴾ (١٠) .

وقد خاطبهم الله مع الإنس حيث يقول: ﴿ يَمَعْشَرَ ٱلِجِّنِ وَٱلْإِنسِ إِنِ ٱسْتَطَعْتُمُ اللهِ مِنْ ٱقْطَارِ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ فَٱنفُذُوا ۚ لَا نَنفُذُونَ إِلَّا بِسُلَطَننِ ﴿ ﴿ فَإِنَا مَا لَا مَا اللهِ عَالَمَهُ عَالَمَهُ عَالَمَهُ عَلَى عَالَا مِنْ أَنفُذُونَ إِلَّا بِسُلَطَننِ ﴿ ﴿ وَاللَّهُ عَالَمَهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّ

كذلك يقول - سبحانه - لكافريهم يوم القيامة مقيًا عليهم الحجة: ﴿ يَهُمُّ عَثَكَرُ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مَا لَكُم رَسُلُ مِّنكُمُ يَقُصُّونَ عَلَيْكُمْ ءَايْتِي ﴾(٤).

وأما السنة، فمليئة بهذا المعنى: فقد قابلهم عليه السلام وبلَّغهم الدعوة، و أثنى عليهم السنة، فمليئة بهذا المعنى: فقد قابلهم على الناس وسكتوا فقال: «إن الجنَّ كانوا أحسنَ منكم، ما قرأت عليهم: ﴿ فَبِأَيّ ءَالَآ رَبِّكُمَا تُكَذِّبَانِ ﴾ إلا قالوا: ولا بشيء من آلاء ربنا نكذب فلك الحمد»(٥).

<sup>(</sup>١) سورة الأحقاف. الآية: ٢٩.

<sup>(</sup>٢) سورة الجن. الأيتان: ١٥، ١٥.

<sup>(</sup>٣) سورة الرحمن. الآيتان: ٣٣، ٣٤.

<sup>(</sup>٤) سورة الأنعام. الآية: ١٣٠.

<sup>(</sup>٥) أخرجه الترمذي.

وقد أنكر وجودَ الجنِّ جماعةٌ من المتكلمين، وصرفوا الآيات عن ظاهرها، وقالوا: إن المقصود بالجن والشياطين أولئك الكفرة من الإنس، وهذا قول بَعيدٌ عن الحق فالقرآن صريح في وجود هذا العالم ـ الجن ـ وتكليفه كالإنس.

أما الشياطين فهم عصاة الجن وجنود إبليس، مهمتهم تزيين الشر للإنس والجن، وإبعادُهم عن الجَادَّة، وفيهم يقول على «إن الشيطان يجري من ابن آدم عجرى الدم»(۱)، ويدل على تكليفهم قوله سبحانه: ﴿ وَمَا خَلَقَتُ اللَّهِ فَ وَالْإِنسَ إِلَّا لِيعَبُدُونِ ﴾(۱)، وقوله: ﴿ يَمَعْشَرَ اللَّهِ فِي وَالَّإِنسِ أَلَمْ يَأْتِكُمْ رُسُلُ مِنكُمْ يَقُصُّونَ عَلَيْكُمْ ءَايْتِي ﴾(۱).

## وقد افترق العلماء في حقيقة الجن والشياطين إلى قولين:

الأول: أن الجن والشياطين حقيقتها متغايرة، فالجن أجسام هوائية لطيفة تتشكل بأشكال مختلفة وتظهر منها أفعال عجيبة منهم المؤمن المطيع ومنهم الكافر العاصي، أما الشياطين فهي أجسام نارية، مهمتها إلقاء النفس في الغواية والضلال، وكلهم كافر.

الثاني: أن الجن والشياطين حقيقتها واحدة وهي أجسام نارية عاقلة قابلة للتشكل بأشكال حسنة أو قبيحة، غير أنّ الجنّ يشمل المطيع والعاصي، أما الشيطان، فهو اسم العاصى المتمرد.

والحاصل: أنَّ وجودَ الجن والشياطين أمرُ ثابتُ بالقرآن والسنة، وأنهم خُلِقوا من نار، وأن حقيقتَهُمَا واحدةٌ، وأن لكلِّ إنسان قرينًا من الملائكة، وقرينًا من المساطين، فقرينه من الملائكة يأمره بالخير ويحثه عليه، وقرينه من الجن يأمره بالشر ويحثه عليه، والله أعلم.

<sup>(</sup>١) متفق عليه.

<sup>(</sup>٢) سورة الذاريات. الآية: ٥٦.

<sup>(</sup>٣) سورة الأنعام. الآية: ١٣٠.

## أراء العلماء في خلق الجن

## رأي ابن عباس

نسل إبليس هم الشياطين، أما الجن فهم جنس آخر فهم ولد الجان وهم كالإنس منهم المؤمن ومنهم الكافر

## رأي الحسن البصري

الجن تناسلوا من إبليس كما تناسل الإنس من آدم، ومنهم المؤمن والكافر( وهو الراجح)

## حقيقة الجن والشياطين

## القول الثاني

البجن والسياطين حقيقتهما واحدة، وهي أجسام نارية عاقلة قابلة للتشكل بأشكال حسنة وقبيحة غير أن الجن يشمل المطيع والعاصي أما الشيطان فهو اسم العاصي المتمرد

#### القول الأول

حقيقتهما متغايرة فالجن أجسام هوائية لطيفةتتشكل بأشكال مختلفة،أما الشياطين فهي أجسام نارية

## المناقشة والتدريبات

س١: ما الدليل على وجود الجن؟ وما المقصود بالشياطين؟ وما مهمتهم؟ مع الدليل.

س ٢: افترق العلماء في حقيقة الجن والشياطين إلى قولين اذكرهما مع التوجيه.

س٣: ما رأي الحسن البصري في خلق الجن؟

س٤: من الذين أنكروا وجود الجن؟ وبم ترد عليهم؟

س٥: ضع علامة (√) أمام العبارة الصحيحة وعلامة (×) أمام العبارة الخطأ فيها يأتي مع تصويب الخطأ:

- أ-أنكر وجود الجن جماعة من المتكلمين ()
- ب-كل الجن مسلمون .
- **ج**ـ-الجن مكلفون.
- د-قال ابن عباس رضى الله عنه: إن نسل الجن هم الشياطين ()
- هـ لكل إنسان قرينٌ من الملائكة، وقرينٌ من الجن ()

# س٦: تخير الإجابة الصحيحة فيها يأتي:

أ- أنكر وجود الجن جماعة من:

(الفقهاء -المتكلمين - المحدثين).

ب-القائل بأن الجن هم ولد الجان هو:

(الرازي-الحسن البصري - ابن عباس).

جـ- خلق الجن من ( نور - نار - طين ).

#### الموت

قَالَ النَّاظِمُ رَحِاللَّهُ:

٦٤ ـ وَوَاجِبُ إِيمَانُنَا بِالمُوْتِ \*\* وَيَقْبِضُ الرُّوحَ رَسُولُ المَوْتِ الْإِيمان بِالْموت:

وقوع الموت حقيقة مشاهدة ملموسة وليس من الغيبيات في شيء.

فكيف يجب الإيمان بالموت؟

الإيمان بالموت الذي كُلِّفنا به شرعًا على وجهين:

الأول: أن نؤمن أَنَّ كل الخلق إلى فناء، ولا يبقى إلا الله ـ تعالى ـ ، كما قال ـ سبحانه ـ: ﴿ كُلُّ مَنْ عَلَيْهَا فَانِ ۞ وَيَبْقَى وَجُهُ رَيِّكَ ذُو ٱلْجِلَالِ وَٱلْإِكْرَامِ ﴾ (١) .

والمخالفون في هذا هم الدهرية الذين لا يؤمنون بالله واليوم الآخر، ويقولون: «إن هي إلا أرحام تدفع، وأرض تبلع».

الثاني: أَنَّ سبب الموتِ هو انتهاء أَجَلِنا الذي قدَّره الله \_ تعالى \_ لنا.

والمخالفون في ذلك هم الطبيعيون الذين ينسبون الأشياء للطبيعة، فيفسرون الموت على أنه بسبب اختلال نظام الطبيعة.

والله \_ تعالى \_ أخبرنا أَنَّ الموت يأتي إذا انتهى الأجل المكتوب في علم الله السابق، قال تعالى: ﴿ فَإِذَا جَآءَ أَجَلُهُمْ لَا يَسْتَغُخِرُونَ سَاعَةً وَلَا يَسْتَقُدِمُونَ ﴾ (٢).

وأَنَّ الموت يكون عن طريق الملائكة التي تتولى إخراج الروح من الجسد، قال تعالى: ﴿ قُلْ يَنُوفَ كُمُ مَّلَكُ ٱلْمَوْتِ ٱلَّذِى قُوكِّلَ بِكُمْ ثُمَّ إِلَىٰ رَبِّكُمْ تُرْجَعُونَ ﴾ (٣)،

للصف الثالث الثانوي ــــه

<sup>(</sup>١) سورة الرحمن. الآيتان: ٢٦، ٧٧.

<sup>(</sup>٢) سورة النحل. الآية: ٦١.

<sup>(</sup>٣) سورة السجدة. الآية: ١١.

وقال تعالى: ﴿ حَتَّى إِذَا جَآءَ أَحَدَكُمُ ٱلْمَوْتُ تَوَفَّتَهُ رُسُلُنَا وَهُمْ لَا يُفَرِّطُونَ ﴾ (١).

وأن الموت سُنَّةُ الله في خلقه لا تتخلف عن أحد قال تعالى: ﴿ إِنَّكَ مَيِّتُ وَإِنَّهُمْ مَيِّتُونَ ﴾ (٢) ، وقال تعالى: ﴿ وَمَاجَعَلْنَا لِبَشَرِ مِّن قَبْلِكَ ٱلْخُلَّدِ أَفَا إِيْن مِّتَ فَهُمُ ٱلْخَالِدُونَ ﴿ أَن كُلُّ نَفْسِ ذَآبِقَةُ ٱلْمَوْتِ وَنَبُلُوكُم بِٱلشَّرِّ وَٱلْخَيْرِ فِتْنَةً وَإِلَيْنَا تُرْجَعُونَ ﴾ (٣).

#### حكم منكر الموت:

ومنكر الموت بهذه الصورة الشرعية المذكورة كافرٌ؛ لأنه ينكر ما هو مقطوع بثبوته في القرآن والسنة.

## تكوين الإنسان:

الإنسانُ مكوَّنُ من روح وجسدٍ، والجسدُ من عالم الشهادة، يخضع للمعرفة الإنسانية في إدراكه، وفي الحفاظ عليه ووقايته من الأمراض، وعلاجه إذا تعرَّض لمرض.

\* \* \*

<sup>(</sup>١) سورة الأنعام. الآية: ٦١.

<sup>(</sup>٢) سورة الزمر أالآية: ٣٠.

<sup>(</sup>٣) سورة الأنبياء. الآيتان: ٣٤، ٣٥.

# أجل المقتول

قَالَ النَّاظِمُ عِلْكَهُ:

٦٥ وَمَيِّتُ بِعُمْرِهِ مَنْ يُقْتَلُ \*\* وَغَيْرُ هذَا بَاطِلُ لاَ يُقْبَلُ تَمهيد

يجب الإيمان بأن الإنسان وسائر الحيوانات والجن والملائكة لا يموت أحد منهم حتى يتم أجله الذي قدَّره الله له سواء مات حتف أنفه أم مات مقتولًا.

# المقتول وبيان الخلاف في أجله:

أُوَّلًا: مذهب أهل السنة أنَّ للإنسان أجلًا واحدًا، لا يتأخر عنه ولا يتقدم، فالمقتول مات بأجله الذي حدده الله وعلم حصول موته فيه أزلًا من غير مدخلية للقاتل فيه، قال الله \_ تعالى \_: ﴿ لِكُلِّ أُمَّةٍ أَجَلُّ إِذَا جَاءَ أَجَلُهُمُ فَلا يَسْتَغَرِّوُنَ سَاعَةً وَلا للقاتل فيه، قال الله \_ تعالى \_: ﴿ لِكُلِّ أُمَّةٍ أَجَلُ إِذَا جَاءَ أَجَلُهُمُ فَلا يَسْتَغَرُونَ سَاعَةً وَلا يَسْتَقَرِّمُونَ ﴾ (١)، والآية تشمل الأمة الإنسانية وغيرها، قال تعالى: ﴿ وَمَامِن دَابَّةٍ فِي الْأَرْضِ وَلا طَهْمِ يَطِيرُ بِجَنَاحَيْهِ إِلَّا أُمَمُ أَمْثَالُكُم ﴾ (١).

وعن أنس بن مالك ﴿ أَنَّ رَسولَ الله ﷺ قال: «إِنَّ رُوحِ القُدسِ نَفَثَ في روعي أنه لن تَمُوتَ نفس حتى تستكمل رِزْقها وأجَلَها» (٣)، فلو لم يقتل لجاز أن يموت في ذلك الوقت وأن لا يموت فيه؛ لأنه لا اطلاع لنا على ما في علم الله تعالى.

للصف الثالث الثانوي \_\_\_\_

<sup>(</sup>١) سورة يونس. الآية: ٤٩.

<sup>(</sup>٢) سورة الأنعام. الآية: ٣٨.

<sup>(</sup>٣) أخرجه البزار في مسنده وصححه ابن حبان والحاكم.

فمن لم يمت بسبب القتل فإنه سيموت في الأجل الذي حدده الله له. فموته بالقتل معناه أنَّ عُمْرَهُ المحدد له قد انتهى.

وعقوبة القاتل على فعله وكسبه، ومخالفته لأمر الله \_ تعالى \_ في صيانة النفس، وعدم التعدي عليها.

ولا يعارض هذا قول رسول الله ﷺ: «من سرَّه أن يُعظِمَ اللهُ رزقه، وأن يمدَّ في أَجله فَلْيصِلْ رَحِمَه»(١).

## فهذا محمول على واحد من أمرين:

1 - أن يكون المرادُ باللِّه في العمر: البركة فيه؛ حيث يعمل فيه من الأعمال الصالحة الكبيرة العظيمة التي لا يستطيع غيره أن يعملها في أوقات طويلة.

٢ أَنَّ الزيادة الواردة في الحديث بالنسبة لما جاء في صحف الملائكة، وقد يعلق الله \_ تعالى \_ الزيادة في العمر على الطاعة إظهارًا لشأنها، وهو \_ سبحانه \_ يعلم أَنَّ العبد سيصل رحمه، أو لا يصلها، ولا بد لعلمه \_ تعالى \_ أن يتحقق، قال الله \_ تعالى \_ : ﴿ يَمْحُواْ اللّهُ مَا يَشَاءُ وَيُثُبِثُ وَعِندَهُ وَ أُمُّ الْكِتَبِ ﴾ (٢).

## ثانيًا: مذهب المعتزلة:

للمعتزلة في أجل المقتول ثلاثة أقوال:

القول الأول: لأبي الهذيل العلاف \_ أحد أئمتهم \_ وهو أَنَّ المقتول له أجلٌ واحدٌ وهو الوقت الذي قتل فيه.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري ومسلم وأحمد واللفظ له.

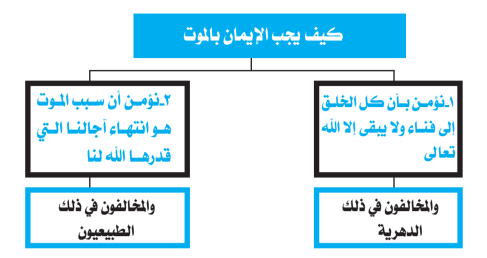
<sup>(</sup>٢) سورة الرعد. الآية: ٣٩٪

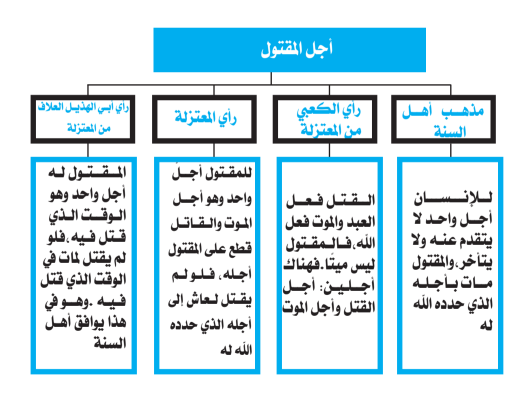
القول الثاني: لجمهور المعتزلة: وهو أَنَّ للمقتول أجلًا واحدًا، وهو أجل الموت، والقاتل قطع على المقتول أجله، فلو لم يقتله لعاش إلى أجله الذي حدده الله له.

القول الثالث: للكعبي: وهو أن القتل فعل العبد القاتل، والموت فعل الله، فالمقتول ليس ميتًا واستدل على رأيه بقول الله \_ تعالى \_: ﴿ وَلَمِن مُتُّم أَوَ قُتِلْتُم ﴾ (١)، ووجه الاستدلال عنده عطف القتل على الموت، والعطف يقتضي المغايرة، مما يدل على أنَّ المقتول لم يمت، وأن هناك أجلين: أجل القتل وأجل الموت، فلو لم يقتل المقتول لعاش إلى أجل موته.

و يجاب على هذا بأن معنى الآية: ﴿ وَلَهِن مُتَّمَ ﴾ من غير سبب، ﴿ أَوْ قُتِلْتُمْ ﴾ بأن متم بسبب.

<sup>(</sup>١) سورة آل عمران. الآية: ١٥٨.





## المناقشة والتدريبات

س ١: أ)ما حكم الإيمان بالموت؟ وكيف نؤمن به؟ وما رأي الدهرية فيه؟

ب)عن طريق من يكون الموت؟ وضح ذلك مع الدليل.

س٢: ما حكم منكر الموت بصورته الشرعية؟ ومم يتكون الإنسان؟ مع الدليل.

س٣: ما قول جمهور المعتزلة في أجل المقتول؟

س٤: ما مذهب أهل السنة في أجل المقتول؟ وأي رأي من المعتزلة يوافق رأيهم؟

- س : ضع علامة  $(\forall)$  أمام العبارة الصحيحة وعلامة  $(\times)$  أمام العبارة الخطأ فيما يأتي مع تصويب الخطأ :

- أ-الموت من الغيبيات
- ب-يفسر الطبيعيون الموت على أنه بسبب اختلال نظام الطبيعة ()
- جـ-الجسد من عالم الغيب
- د-مذهب المعتزلة أن للإنسان أجلًا واحدًا



هـ-مذهب أهل السنة أن من لم يمت بسبب القتل فإنه سيموت في الأجل الذي حدده الله له. ()

س٦: بِمَ تفسر طول العمر في قول النبي على "من سره أن يُعظِمَ الله رزقه، وأن يمد في أجله فليصل رحمه"؟

## النفخ في الصور

#### قال الناظم رَجُاللهُ:

٦٦ وفي فنا النَّفسِ لدى النَّفْخِ اختُلِفْ \*\* واستظهر السُّبكِي بقاها اللَّذْ عُرِفْ
 ٦٧ عَجْبُ الذَّنَبْ كالرُّوحِ لكن صَحَّحَا \*\* المُزَنِيُّ للبِلَى ووضَّحا
 ٦٨ وكلُّ شيءٍ هالَكُ قد خصَّصُوا \*\* عُمُومَهُ فاطلَبْ لِمَا قد لَخَصُوا

لا خلاف بين المسلمين في بقاء الروح قبل نفخ إسرافيل في الصور النفخة الأولى، التى تسمى: نفخة الفناء، ولا يبقى عندها حَيُّ على ظهر الأرض إلا مات، وأما من مات قبلها وهو في الحياة البرزخية فيغشى عليه إلا مَن شاء الله من الأنبياء والملائكة الأربعة الرؤساء (١)، والحور العين، وموسى عليه الصلاة والسلام، لأنه صُعِقَ في الدنيا مرة، فجُوزِيَ بها. فجميع الأنبياء بعد الموت تعود إليهم أرواحهم، ثم يُغشى عليهم عند النفخة الأولى إلا موسى لما حصل له في الدنيا.

أما بعد نفخ إسر افيل في الصور النفخة الأولى فقد اختلف العلماء على رأيين: الما بعد نفخ إسر افيل في الصور النفخة الأولى فقد اختلف العلماء على رأيين: ﴿ كُلُّ مَنْ عَلَيْهَا اللهِ عَلَمُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ اللهُ اللهُ

٢ وذهبت طائفة أخرى إلى الحكم بعدم فنائها عند ذلك.

واختار الإمام تقي الدين السُّبْكي في تفسيره المسمى بـ «الدر النظيم» ـ وهو القول المختار عند أهل الحق ـ بقاء الروح، لأن العلماء اتفقوا على بقائها بعد الموت لسؤالها في القبر، وتنعيمها أو تعذيبها فيه، والأصل في كل باق استمراره، حتى يظهر ما يصر ف عنه.

<sup>(</sup>١) هم جبريل وميكائيل وإسرافيل وملك الموت.

<sup>(</sup>٢) سورة الرحمن. الآية: ٢٦.

فالدليل على بقائها: الاستصحاب، فتكون من المستثنى بقوله \_ تعالى \_: ﴿ إِلَّا مَن شَاءَ اللَّهُ ﴾ (١).

ثم يَنفخ إسرافيلُ في الصور النفخة الثانية، وتُسمى: نفخة البعث، فيجمع الله الأرواح إلى أجسادها.

وبين النفختين أربعون عامًا كما في بعض الطرق(٢).

## عَجْبُ الذُّنبِ:

هو عظم صغير في آخر سلسلة ظهر الإنسان.

وقد اختُلف في فنائه كالروح:

١ فذهب الإمام إسماعيل بن يحيى المُزني إلى أنه يبلى ويفنى؛ تمسكًا بظاهر قوله تعالى: ﴿ كُلُّ مَنْ عَلَيْهَا فَانِ ﴾(٣) وفناء الكل يستلزم فناء الجزء.

٢ وذهب جمهور العلماء إلى أنه لا يَبْلى للأحاديث الصحيحة، ومنها قوله على الله على الله على الله على الله على الله التراب إلا عَجْبَ الذَّنَبِ، منه خُلِق، ومنه يُرَكَّب (٤).

وأما قوله تعالى: ﴿ كُلُّ شَيْءٍ هَالِكُ إِلَّا وَجْهَهُ ﴿ (٥) فقد ذكر العلماء فيه أمرين:

١- أن العموم في الآية على غير الأمور التي وردت الأحاديث باستثنائها،
 كالروح، وعَجْب الذَّنب، وأجساد الأنبياء والشهداء، والعرش، والكرسي،
 والجنة والنار، والحور العين، ونحو ذلك، فالآية من العام المخصوص.

٢ وقال محققو المتأخرين: ليس في الآية استثناء ولا تخصيص، فمعنى (هالك): قابل للهلاك، كما هو معنى: (فانِ) أيضًا.

<sup>(</sup>١) سورة النمل. الآية: ٨٧.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٤٩٣٥،٤٨١٤)، ومسلم (٢٩٥٥)، من حديث أبي هريرة .

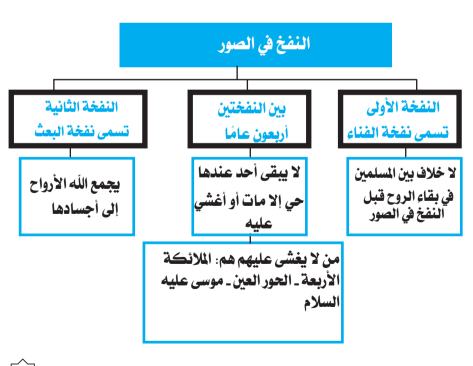
<sup>(</sup>٣) سورة الرحمن. الآية: ٢٦.

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري ومسلم.

<sup>(</sup>٥) سورة القصص. الآية: ٨٨.

# النفخ في الصور وما اختلف في فنائه





# المناقشة والتدريبات

س ١: اختلف العلماء في فناء الروح عند النفخ في الصور النفخة الأولى، فها الآراء في ذلك إجمالًا؟

س٢: كم عدد النفخات في الصور؟ وما اسم الملك الذي ينفخ فيه؟ س٣: ما المقصود بعَجْب الذَّنَب؟ وما الآراء في فنائه أو بقائه؟ س٤: ضع علامة (√) أمام العبارة الصحيحة وعلامة (×) أمام العبارة الخطأ فيها يأتي مع تصويب الخطأ:

- أ-النفخة الأولى في الصور تسمى نفخة الفناء ()
  - ب-بين النفختين في الصور أربعون عامًا ()
- جـ- ذهب جمهور العلماء إلى أن عَجْب الذَّنَب يفنى ()
- د- اختار الإمام السبكي فناء الروح ()
- هـ- ذهب الإمام المُزَنُّ إلى أن عَجْب الذَّنَب يبلى ويفنى ( )

| كلهات مناسبة: | اغات التالية | س٥: املاً الفر |  |
|---------------|--------------|----------------|--|
|---------------|--------------|----------------|--|

| أ- اختلف العلماء في فناء الروح عند النفخ في الصور النفخة       |
|----------------------------------------------------------------|
|                                                                |
| ب-تسمى النفخة الثانية بنفخةوتسمى النفخة الأولى                 |
| بنفخة                                                          |
| جـ-جميع الأنبياء بعد الموت تعود إليهم أرواحهم ، ثم يُغشى عليهم |
| عند النفخة الأولى إلالا حصل له في الدنيا.                      |
| د-بين النفختينعامًا.                                           |
| هـــاختار الإمامبقاء الروح.                                    |

# الروح

# قَالَ النَّاظِمُ رَجَّالِكُ :

٦٩ و لَا نَخُضْ (١) فِي الرُّوح إذْ مَا وَرَدَا \*\* نَصُّ مِنَ الشَّارِع لَكِنْ وُجِدَا ٧٠ لِاللهِ هِيْ صُورَةٌ كَالْجَسَدِ \*\* فَحَسْبُكَ النَّصُّ بَهَ السَّنَدِ الروح من أمر الله \_ تعالى \_ قال تعالى: ﴿ وَيَسْعَلُونَكَ عَنِ ٱلرُّوحِ قُلِ ٱلرُّوحُ مِنْ أَمُر رَبِّي وَمَآ أُوتِيتُ مِينَ ٱلْعِلْمِ إِلَّا قَلِيلًا ﴾(٢).

وقد فهم بعض العلماء من الآية النهي عن البحث في الروح، وأنها من الغيب الذي استأثر الله بعلمه، فقال بعضهم: البحث فيها مكروه، ومنهم من قال بتحريمه، وهو الإمام الجنيد.

لكن الكثير من العلماء لم يمنع من البحث فيها، وقالوا: ليس في الآية ما يدل على المنع من البحث فيها، بل على العكس، فإن فيها ما يشير إلى الاستفادة من البحث فيها، وهو ما يشير إليه قوله ـ تعالى ـ: ﴿ وَمَاۤ أُوتِيتُم مِّنَ ٱلْعِلْمِ إِلَّا قَليلًا ﷺ.

# واختلف العلماء المجيزون للبحث في الروح:

فمنهم من قال: إنها جسم له صورة وأعضاء، كالبدن، وهذا الرأي لبعض المالكية.

ومذهب أهل السنة من المتكلمين والمحدثين والفقهاء والصوفية أنَّ الروح جسم لطيف مشتبك بالبدن كاشتباك الماء بالعود الأخضر، وبهذا جزم الإمام النووي.

وذهب جماعة من الصوفية والمعتزلة إلى أنها ليست بجسم ولا عَرَض، بل هي جوهر مجرد يتعلق بالبدن تعلق تدبير.

<sup>(</sup>١) بالنون كما في شرح الناظم نفسه، والشائع أنها بالتاء. راجع: «تحفة المريد» ص٢٣٨. (٢) سورة الإسراء. الآية: ٥٥.

<sup>(</sup>٣) سورة الإسراء. الآية: ٨٥.

وذهب «العِزُّ بنُ عبد السلام» إلى أن لكل فرد رُوحَيْنِ: روح اليقظة، وروح الحياة، فإذا خرجت روح الحياة مات، الحياة، فإذا خرجت روح الحياة مات، ولا يعرف مقرِّهما إلا الله ـ تعالى ـ وقد فهم هذا من قوله تعالى: ﴿ اللهُ يَتُوفَى الْأَنفُسَ حِينَ مَوْتِهَا وَاللَّهِ لَمُ تَمُتُ فِي مَنامِها أَفَيَمُسِكُ اللَّهِ قَضَى عَلَيْهَا الْمَوْتَ وَيُرُسِلُ اللَّهُ مُرَى إِلَى أَجَلِ مُسَمَّى إِنَ فِي ذَلِك لَاينتِ لِقَوْمِ يَنفكرُون ﴾ (١)، وليس في الآية ما ينص على وجود روحين لكل إنسان، وإنها هي روح واحدة، وشُبّه النوم بالموت لعدم التمييز.

ولم يرد نصُّ شرعيٌّ يُحدِّد شكل الروح ولاحقيقتها، ولا يتوقف على العلم بحقيقتها إيان أو عبادة.

# حدوث الروح:

أجمع العلماء على حدوث الروح؛ لأنها من العالم، وهو حادث.

لكنهم اختلفوا فيما إذا كانت الروح مخلوقة قبل البدن أم أنَّ البدن مخلوق قبلها.

فمنهم من ذهب إلى أن الروح مخلوقة قبل البدن.

واستدلوا بقوله \_ تعالى \_: ﴿ وَإِذْ أَخَذَ رَبُّكَ مِنْ بَنِي ٓ ءَادَمَ مِن ظُهُورِهِمْ ذُرِّيَّنَهُمُّ وَأَشْهَدَهُمْ عَلَى أَنفُسِهِمُ أَلَسَتُ بِرَبِّكُمُ قَالُواْ بَكَىٰ شَهِدُنَاۤ أَن تَقُولُواْ يَوْمَ ٱلْقِيَكُمَةِ إِنَّا كُنَّا عَنْ هَذَا غَنِولِينَ ﴾ (٢)، وقول رسول الله ﷺ: «الأرواح جنودٌ مجندة فها تعارف منها ائتلف وما تنافر منها اختلف» (٣).

فالأرواح يوم الظهور كان بعضها يتدابر، وبعضها يتقابل، فها تدابر منها تنافر واختلف، وما تقابل تعارف وائتلف.

<sup>(</sup>١) سورة الزمر. الآية: ٤٢.

<sup>(</sup>٢) سورة الأعراف. الآية: ١٧٢.

<sup>(</sup>٣) متفق عليه.

وذهب بعضهم \_ ومنهم الإمام أبو حامد الغزالي \_ إلى أن البدن خلق قبل الروح.

واستدلوا بقوله ﷺ: «إنَّ أَحَدَكُمْ يُجْمَعُ خَلْقُهُ فِي بَطْنِ أُمَّهِ أَرْبَعِينَ يَوْمًا نُطْفَةً، ثُمَّ يَكُونُ مُضْغَةً مِثْلَ ذلك، ثُمَّ يُرْسَلُ المَلَكُ فَيَنْفُخُ فِيهِ الرُّوحَ... »(١).

ففي قوله: «فينفخ فيه الروح» دليل على أنَّ الروح نفخت بعد تكوين الجسد. والرأي الأول أرجح.

وأما استدلال الفريق الثاني بحديث نفخ الروح فمردود عليه بأن النفخ لا يفيد الخلق وقت النفخ، ولكن قد ينفخ ما هو مخلوق من قبل.

وذهب أكثر أهل السنة إلى أن الأسلم عدم البحث في الروح؛ حتى لا تزلَّ العقول، فتثبت أمورًا منتفية، أو تنفى أمورًا ثابتة.

وهذا ما رجحه صاحب الجوهرة حيث قال:

ولَا تَخُصْ فِي الرُّوحِ إِذْ مَا وَرَدَا \*\* نَصُّ مِنَ الشَّارِعِ لَكِنْ وُجِدَا



<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري.

<sup>£</sup> Y } € € € كيسير جوهرة التوحيد ـ

### المناقشة والتدريبات

س ١: ما آراء العلماء في حكم البحث في الروح؟

س ٢: (اختلف العلماء المجيزون للبحث في الروح في تعريف الروح)، اشرح العبارة السابقة.

س٣: ما المقصود بالروح عند [أهل السنة – بعض المالكية – بعض الصوفية]؟ س٤: ضع علامة  $(\lor)$  أمام العبارة الصحيحة وعلامة (×) أمام العبارة الخطأ فيها يأتي مع تصويب الخطأ:

- أ-قال الإمام الجنيد: إن البحث في الروح مكروه.
- ب-يرى بعض المالكية أن الروح جسم له صورة وأعضاء كالبدن ()
- جـ لم يرد نص شرعى يحدد شكل الروح وحقيقتها ()
- د-أجمع العلماء على قدم الروح ()
- هـ-ذهب أكثر أهل السنة إلى أن الأسلم عدم البحث في الروح ()

س : من الذي ذهب إلى أن لكل فرد روحين؟ ومم فهم ذلك؟ وبم ترد عليه؟

س٦: املاً الفراغات التالية بكلمات مناسبة:

أ-قال الإمام .....البحث في الروح حرام.

ب-ذهب جماعة من الصوفية والمعتزلة إلى أن الروح ليست بـ....ولا.....

جـ- ذهب الإمام ...... إلى أن البدن خلق قبل الروح.

س٧: علل لما يأتي:

أ-تركت معرفة الروح والبحث فيها للإنسان.

ب-ذهب أكثر أهل السنة إلى أن الأسلم عدم البحث في الروح.

#### سؤال القبر ونعيمه وعذابه

# قَالَ النَّاظمُ رَحْالِثُهُ:

٧١\_ سُــوَّالْنَا ثُــمَّ عَــذَابُ الْقَــبْرِ \*\* نَعِيمُـهُ وَاجِبْ كَبَعْثِ الْحَشْرِ معنى القبر:

القبر هو كل مكان يضم جسد الميت؛ سواء أكان في بقعةٍ من الأرض، أم في جوفِ الأسماك، أم في قاع البحر، أم ذُرِّيَ الجسد في الهواء، فالجو الذي تناثر فيه الجسدُ يعدُّ قبرًا له.

وأمًّا إطلاق القبر على المكان المعروف من الأرض فمن قبيل الغالب.

# الحياة البَرْزُخية:

والإنسان يمرُّ بمرحلة فاصلة بين الحياة الدنيا التي يفارقها والحياة الآخرة التي ينتظرها، وهذه المرحلةُ الفاصلةُ هي البرزخ، والحياة فيها تُسَمَّى بالحياةِ البرزخية، قال\_تعالى ـ: ﴿ وَمِن وَرَآيِهِم بَرْزَخُ إِلَى يَوْمِ يُبْعَثُونَ ﴾ (١).

وإذا كانت روحُ الإنسان متصلةً بجسده في الدنيا اتصالًا يتناسب مع الحياة الدنيوية التي يعيشها، فإنّ الروحَ تعود بعد موت الإنسان ومفارقته للدنيا؛ لتتصل اتصالًا يتناسب مع ما يلقاه في هذه الحياة البرزخية، مما أخبر به الوحي: من سؤال، أو نعيم، أو عذاب.

<sup>(</sup>١) سورة المؤمنون. الآية: ١٠٠.

<sup>﴿</sup> ٤ كَ ﴾ ← تيسير جوهرة التوحيد ـ

وإذا كنا في الدنيا نشعر بآثار اتصال الروح بالجسد من غير أَنْ نرى ذلك الاتصال، أو نشعر به شعورًا حسيًّا مباشرًا، فإنَّ اتصال الروح بالجسد بعد الموت لا سبيل لنا إلى إدراكه؛ فقد دخل الإنسان ـ بدخوله قبره ـ بداية مراحلِ الجزاءِ التي لا يعرف أحدٌ شيئًا عنها إلا صاحبها.

#### سؤال القبر:

إذا فارق الإنسان الدنيا ودخل القبر أتاه ملكان: أحدهما منكر، والآخر نكير، فيعيدان روحه إلى جسده؛ لتعود له الحياة بالقدر الذي يفهم السؤال، ويجيب عنه، وبقدر ما يشعر بها يلاقيه في هذه المرحلة البرزخية مما ورد في الشرع.

#### الأدلة على سؤال القبر:

حديث أنس بْنِ مَالِكٍ هُ ، أَنَّ رَسُولَ الله ﷺ، قَالَ: «إِنَّ الْعَبْدَ إِذَا وُضِعَ فِي قَبْرِهِ، وَتَوَلَّى عَنْهُ أَصْحَابُهُ، وَإِنَّهُ لَيَسْمَعُ قَرْعَ نِعَالِمْ، أَتَاهُ مَلَكَانِ، فَيُقعِدَانِهِ فَيقُو لاَنِ: قَبْرِهِ، وَتَوَلَّى عَنْهُ أَصْحَابُهُ، وَإِنَّهُ لَيَسْمَعُ قَرْعَ نِعَالِمْ، أَتَاهُ مَلَكَانِ، فَيُقعِدَانِهِ فَيقُو لاَنِ: مَا كُنْتَ تَقُولُ فِي هذَا الرَّجُلِ (لِمُحَمَّدٍ ﷺ) فَأَمَّا اللَّوْمِنُ فَيَقُولُ: أَشْهَدُ أَنَّهُ عَبْدُ اللهِ وَرَسُولُهُ، فَيْقَالُ لَهُ: انْظُرْ إِلَى مَقْعَدِكَ مِنَ النَّارِ، قَدْ أَبْدَلَكَ اللهُ بِهِ مَقْعَدًا مِنَ الجُنَّةِ فَرَاهُمَا جَمِيعًا»(١).

حديث الْبَرَاءِ بْنِ عَازِبٍ، عَنِ النَّبِيِّ عَلَيْهِ، قَالَ: «إِذَا أُقْعِدَ الْمُؤْمِنُ فِي قَبْرِهِ أُتِي، ثُمَّ شَهِدَ أَنْ لَا إِله إِلَّا اللهُ، وَأَنَّ مُحَمَّدًا رَسُولُ اللهِ، فَذلِكَ قَوْلُهُ: ﴿ يُثَبِّتُ ٱللَّهُ ٱلَّذِينَ اللهُ مَنُواْ بِٱلْقَوْلِ ٱلثَّابِ ﴾ (٢) (٣).

<sup>(</sup>١) متفق عليه.

<sup>(</sup>٢) سورة إبراهيم . الآية: ٢٧.

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري.

# عمومُ سؤال القبر لجميع المكلُّفين:

وسؤال القبر عام لجميع المكلفين مؤمِنهم وكافِرهم، طائعهم وعاصيهم؛ لأنه ليس هناك دليلٌ بتخصيصه بفريق دون آخر.

#### كيفية السؤال:

سؤال الملكين عن الأمور العامة، كما جاء في الأحاديث، فيُسْأَلُ الميت عن ربِّه، ودينه، والنبي الذي أرسل إليه.

#### الدليل على كيفية السؤال:

عَنِ الْبَرَاءِ بْنِ عَازِبٍ ﴿ قَالَ: خَرَجْنَا مَعَ رَسُولِ الله ﷺ فِي جِنَازَةِ رَجُلٍ مِنَ الْأَنْصَارِ وفيه: ﴿ وَيُجُلِسَانِهِ فَيَقُولَانِ: مَنْ رَبُّكَ؟ وَمَا دِينُكَ؟ فَيَقُولُ: رَبِّي الله وَدِينِي الإِسْلَامُ فَيَقُولَانِ: مَا تَقُولُ فِي هَذَا الرَّجُلِ الَّذِي بُعِثَ فِيكُمْ؟ فَيَقُولُ: هُوَ رَسُولُ الله ﷺ فَيَقُولَانِ: مَا تَقُولُ فِي هَذَا الرَّجُلِ الَّذِي بُعِثَ فِيكُمْ؟ فَيَقُولُ: هُو رَسُولُ الله ﷺ فَيَقُولَانِ: وَمَا يُدْرِيكَ؟ فَيَقُولُ: جَاءَنَا بِالْبَيِّنَاتِ مِن ربنا فَآمَنْتُ بِهِ وَصَدَّقْتُهُ وَذَلِكَ قَوْلُهُ ﷺ (١) «(١) «(١) وصَدَّقْتُهُ وَذَلِكَ قَوْلُهُ ﷺ (١) شَوْلًا الله عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهُ وَلَانٍ عَمْ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهُ وَلَانٍ وَمَا يُدْرِيكَ؟ فَيَقُولُ: جَاءَنَا بِالْبَيِّنَاتِ مِن ربنا فَآمَنْتُ بِهِ وَصَدَّقَتُهُ وَذَلِكَ قَوْلُهُ ﷺ (١٤ عَنْ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَنْهُ اللهُ عَلَيْهُ وَلُهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهُ وَيَعُلُولُ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهُ وَلَاكُ عَوْلُهُ اللهُ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهُ وَلَولُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ وَلُولُ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهُ إِلَا عَلَاهُ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ اللهُ عَلَالُهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَيْكُولُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ ا

وأمَّا تفاصيلُ السؤالِ فيسألُّ عنها المكلف يومَ القيامة.

### عذاب القبر ونعيمه:

إذا فرغ الملكان من سؤال الميت بدأت نتائج إجابته عن سؤالها، يلاقيها في حياته البرزخية، فمن ثبّته الله \_ تعالى \_ في السؤال كان في نعيم القبر، ومن لم يُثبّت في السؤال كان في عذاب القبر إلى أن يلقى جزاءه يوم القيامة.

<sup>(</sup>١) سورة إبراهيم . الآية: ٢٧.

<sup>(</sup>٢) رواه أبو داود والنسائي وابن ماجه.

# ولكن، هل المعذّب البدن أم الروح؟

المعذّب البدن والروح جميعًا باتفاق أهل الحق، وخالف ابن جرير الطبري وقال: «المعذّب البدن فقط، ويخلق الله فيه إدراكًا بحيث يسمع ويعلم ويتألم».

# الأدلة على عذاب القبر ونعيمه:

جاءت النصوص الكثيرة دالةً على عذاب القبر ونعيمه من القرآن الكريم، والسنة النبوية.

# من القرآن الكريم:

قوله \_ تعالى \_ عن قوم نوح ﷺ: ﴿ مِمَّا خَطِيٓكَ لِهِمْ أُغَرِقُواْ فَأُدْخِلُواْ نَارًا ﴾(١).

ووجه دلالة الآية أنها عطفت إدخالهم النار على إغراقهم بالفاء، والعطف بالفاء يفيد الترتيب والتعقيب، بمعنى أنهم أدخلوا نارًا بعد إغراقهم.

وقوله \_ تعالى \_ عن آل فرعون: ﴿ ٱلنَّارُ يُعْرَضُونِ عَلَيْهَا غُدُوًّا وَعَشِيًّا وَيَوْمَ تَقُومُ ٱلسَّاعَةُ أَدْخِلُوا ءَالَ فِرْعَوْنَ أَشَدَّ ٱلْعَذَابِ ﴾(٢).

ووجه الدلالة أن يوم القيامة لا غدوَّ فيه ولا عشى.

كما أن الآية تحدَّثت عن عرضهم على النار غُدوًّا وعشيًّا، وعطفت عليه إدخالهم أشدَّ العذاب يوم القيامة، ولما كان العطف يقتضي المغايرة، دل على أن العرض الأول قبل يوم القيامة وليس في الدنيا، فلا بد من أن يكون بين الدنيا ويوم القيامة وهو القبر.

<sup>(</sup>١) سورة نوح. الآية: ٢٥.

<sup>(</sup>٢) سورة غافر. الآية: ٤٦.

# من السنة النبوية المطهّرة:

كثرت الأحاديث الدالة على ثبوت نعيم القبر وعذابه حتَّى بلغت في مجموعها مبلغ التواتر المعنوي.

فكثيرًا ما كان النبي عَلَيْكُم : «يتعوَّذ من عذاب القبر».

وفي الصحيحين عَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ وَ النَّبِيُّ عَلَى قَبْرَيْنِ فَقَالَ: «إِنَّهُمَا لَيْبِيُّ عَلَى قَبْرَيْنِ فَقَالَ: «إِنَّهُمَا لَيُعَذَّبَانِ وَمَا يُعَذَّبَانِ مِنْ كَبِيرٍ» ثُمَّ قَالَ: «بَلَى أَمَّا أَحَدُهُمَا فَكَانَ يَسْعَى بِالنَّمِيمَةِ، وَأَمَّا الآخر فَكَانَ لَا يَسْتَتِرُ مِنْ بَوْلِهِ»(١).

وقَالَ رَسُولُ اللهِ ﷺ: «إِنَّمَا الْقَبْرُ رَوْضَةٌ مِنْ رِيَاضِ الجُنَّةِ أَوْ حُفْرَةٌ مِنْ حُفَرِ اللهِ ﷺ: النَّارِ»(٢).

وقد أجمع السلف قبل ظهور المخالف على إثبات عذاب القبر، ولم يُعرف عنهم مخالفٌ في ذلك.

وهناك أدلةٌ أخرى من القرآن الكريم تفيد أنَّ المكلف يبدأ بتلقي بعض جزائه بمجرَّد إدباره عن الدنيا، بخروج روحه، كقوله ـ تعالى ـ: ﴿ وَلَوْ تَرَىٰ إِذَ ٱلظَّلِكُونَ فِي غَمَرَتِ ٱلمُوتِ وَٱلْمَلَيْكَةُ بَاسِطُوۤا أَيَدِيهِم أَخْرِجُوٓا أَنفُسَكُم أُلُو الطَّلِالمُونَ فِي عَمَرَتِ ٱلمُونِ بِمَا كُنتُم تَقُولُونَ عَلَى ٱللَّهِ غَيْرَ ٱلْحَقِّ وَكُنتُم عَنْ عَاينِهِ عَلَى ٱللَّهِ غَيْرَ ٱلْحَقِّ وَكُنتُم عَنْ عَاينِهِ عَلَى اللَّهِ غَيْرَ ٱلْحَقِّ وَكُنتُم عَنْ عَاينِهِ عَلَى اللَّهِ عَيْرَ ٱلْحَقِّ وَكُنتُم عَنْ عَاينِهِ عَلَى اللَّهِ عَيْرَ ٱلْحَقِّ وَكُنتُم عَنْ عَاينِهِ عَلَى اللَّهِ عَيْرَ الْحَقِّ وَكُنتُم عَنْ عَاينِهِ عَلَى اللَّهِ عَيْرَ الْحَقِ وَكُنتُم عَنْ عَاينِهِ عَلَى اللَّهِ عَيْرَ الْحَقِ وَكُنتُم عَنْ عَاينِهِ عَلَى اللَّهِ عَيْرَ الْحَقِ وَكُنتُم عَنْ عَالِيهِ عَلَى اللَّهِ عَيْرَ الْحَقِ وَكُنتُم عَنْ عَاينِهِ عَلَى اللَّهِ عَيْرَ الْحَقِ وَكُنتُهُم عَنْ عَالِيهِ عَلَى اللَّهِ عَيْرَ الْحَقِ وَكُنتُهُم عَنْ عَالِيهِ عَنْ عَالِيهِ عَلَى اللَّهِ عَيْرَ الْحَقِ وَكُنتُهُم عَنْ عَالِيهِ عَلَيْدَ اللّهُ عَلَيْ اللّه عَنْ اللّه عَنْ عَالِهِ عَنْ اللّه عَنْرَ الْحَقَ وَكُونَ اللّه وَوَلُو تَرَى إِذْ يَتَوفَقَ ٱللّهِ عَنْ اللّهِ عَلَيْ وَلُو اللّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ اللّهِ عَنْهُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْدُونَ اللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَى اللّهِ عَلَيْهُ اللّهُ وَلَوْ تَرَى الْعَالِي اللّهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ اللّه وَلَوْلَهُ عَلَى اللّهِ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَى اللّهِ عَلَيْهُ عَلَى اللّهِ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَيْهِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُولِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ

<sup>(</sup>١) متفق عليه.

<sup>(</sup>٢) رواه الترمذي وقال: هذا حديث غريب.

<sup>(</sup>٣) سورة الأنعام. الآية: ٩٣.

يَضْرِيُونَ وُجُوهَهُمْ وَأَدْبِكَرَهُمْ وَذُوقُواْ عَذَابَ ٱلْحَرِيقِ اللهِ فِمَا قَدَّمَتُ اللهِ عِمَا قَدَّمَتُ اللهِ يَعْلَى عَدَابَ اللهِ يَعْلَى عَدَابَ اللهِ يَعْلَى عَدَابَ اللهِ عَلَى عَالَى عَدَابَ اللهِ فَكَيْفَ إِذَا اللهِ عَلَيْ اللهِ لَيْسَ بِظَلَّمِ لِلْعَبِيدِ ﴾(١)، وقوله ـ تعالى ـ: ﴿ فَكَيْفَ إِذَا تَوَفَّهُمْ وَأَدْبُكُوهُمْ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَى اللهُ ال

#### المنكرون لنعيم القبر وعذابه:

بدأ ظهور المنكرين لنعيم القبر وعذابه بظهور أهل الأهواء والبدع قديمًا وحديثًا.

### شبهات المنكرين:

لا يستند المنكرون لعذاب القبر ونعيمه إلى أدلة بل إلى شبهات تدفع بأدنى نظر، والسبب في إنكارهم أن عقولهم لم تتسع لما أثبته الله ورسوله؛ لذلك تشابهت شبهاتهم في القديم والحديث.

فهم يقولون: إننا نرى الميت جثة هامدة، ولا نرى عليه آثار نعيم أو عذاب، ونرى المقتول مصلوبًا ولا أثر للعذاب والنعيم عليه، وكيف يجمع من ذُرِّي جسده في الهواء ليُنعَّم أو يُعذَّب؟!، إلى غير ذلك من الاستبعادات، التي هي من جنس استبعادات منكري البعث حيث قالوا: ﴿ أَء ذَا مِتَنَا وَكُنَّا نُرَابًا فَالِكَ رَجْعُ اللهِ عَيْدُ ﴾(٣).

<sup>(</sup>١) سورة الأنفال. الآيتان: ٥٠، ٥٠.

<sup>(</sup>٢) سورة محمد. الآية: ٧٧.

<sup>(</sup>٣) سورة ق. الآية: ٣.

# الجواب عن شبهات المنكرين إجمالًا:

يكفي أن يعلم المنكرون أن نعيم القبر وعذابه من الأمور المكنة، وليست بمستحيلة عقلًا، فقد أخبر بها القرآن والسنة، وأجمع عليها سلف الأمة قبل ظهور المخالف.

ولو كان مجردُ استبعادِ الشيء سببًا في إنكاره؛ لأنكرنا أمورًا كثيرة في حياتنا، وكم من أشياء كانت لغرابتها أشبه بالمستحيل، كوسائل الاتصال والنقل الحديثة فقد أضحت من المألوفات.

# الجواب عن شبهات المنكرين تفصيلًا:

في حياتنا ما يُقرِّب لنا إمكانية عذاب القبر ونعيمه؛ فإن النائم بجوارنا قد يتألم أو يتلذّذ، ومن بجواره لا يشعر به، وقد كان النبي على يرى الملك ويحاوره ولا يحس به من يجالسه من أصحابه، فالأمر داخل في حيز الممكنات، وليس من قبيل المستحيلات، غاية الأمر أن من الممكنات أمورًا لم نشاهدها ولم نتعود على تصورها وهضم كيفيتها، فيتخيل الإنسان لأول وهلة أن الأمر مستحيل.

وليس عسيرًا على الله \_ جل وعلا \_ أن يعكس الحياة مرة أخرى على ذرات الجسم سواء كانت مجتمعة في قبر، أو موزعة في فلاة، أو متفرقة في بطن سبع فيعي بذلك السؤال والجواب، ويرى الملك ويكلمه والكيفية لا نعلمها، فحقائق ما بعد الموت متعلقة بنظام ختلف كل الاختلاف عن نظام هذا العالم المرئى لنا.

#### المناقشة والتدريبات

س ١: ما المقصود بالقبر؟ وما الأدلة على سؤال القبر؟

س٢: لمن يكون سؤال القبر؟ وما كيفيته؟ مع الدليل.

س٣: اذكر الأدلة على عذاب القبر ونعيمه.

س٤: ضع علامة  $(\lor)$  أمام العبارة الصحيحة وعلامة (×) أمام العبارة الخطأ فيها يأتى مع تصويب الخطأ:

- أ-سؤال القبر عام لجميع المكلفين ()
- ب-سؤال القبر يكون عن الأمور الخاصة والعامة ()
- جـ كثيرًا ما كان النبى يتعوذ من عذاب القبر ()
- د-أجمع السلف قبل ظهور المخالف على إثبات عذاب القبر ()
- هـ-يستند المنكرون لعذاب القر إلى بعض الأدلة ()

س : متى بدأ ظهور المنكرين لعذاب القبر ونعيمه؟ وما شبهاتهم؟ وما السبب في إنكارهم؟

س٦: ناقش شبهات المنكرين لعذاب القبر ونعيمه، وفنِّدها بالعقل والنقل.

س٧: في حياتنا ما يقرب لنا إمكانية عذاب القبر ونعيمه، اشرح هذه العبارة.

# البعث والحساب

# قَالَ النَّاظمُ رَحْالِثُهُ:

٧٧\_ وَقُلْ يُعادُ الجِسْمُ بِالتَّحْقِيقِ \*\* عَنْ عَدَمٍ، وقِيلَ: عَنْ تَفْرِيقِ ٧٧ مِحْضَينِ لَكِنْ ذَا الخيلافُ خُصَّا \*\* بِالأَنْبِيَا وَمَنْ عَلَيْهِم نُصَّا ٧٧ عَضَينِ لَكِنْ ذَا الخيلافُ خُصَّا \*\* بِالأَنْبِيَا وَمَنْ عَلَيْهِم نُصَّا ٧٤ وَفِي إِعَادَةُ الأَعْيَانِ \*\* وَرُجِّحَتْ إِعَادَةُ الأَعْيَانِ ٧٥ وَفِي إِعَادَةُ الأَعْيَانِ \*\* حتَّ وما في حتًّ ارتيابُ ٥٧ وَفِي الزَّمَنْ قَوْلانِ وَالْحِسَابُ \*\* حتَّ وما في حتًّ ارتيابُ

البعث عبارة عن: إحياء الله الموتى وإخراجهم من قبورهم، إما بعد جمع أجزائهم بعد تفرقها، وإما عن عدم محض أي: فناء محض، وذلك استعدادًا للحشر والحساب والجزاء وإما إلى جنة وإما إلى نار.

#### إمكانية البعث:

ولكن: هل البعث على هذا الحال أمر ممكن؟ نعم؛ لأن البعث لا يلزم من فرض وقوعه محال فهو أمر ممكن، وكل ممكن جائز الوقوع؛ إذن البعث جائز الوقوع، وأيضًا؛ لأن القادر على البدء قادر على الإعادة، بل إن الإعادة أهون في نظر العقلاء.

الأدلة على البعث: لقد ثبت البعث بالكتاب والسنة وإجماع الأمة، قال تعالى: ﴿ أَفَحَسِبْتُمْ أَنَكُمْ عَبَثَا وَأَنَكُمْ إِلَيْنَا لَا تُرْجَعُونَ ﴾ (١)، وقال أيضًا: ﴿ وَضَرَبَ لَنَا مَثَلًا وَنَسِى خَلْقَةً. قَالَ مَن يُحِي ٱلْعِظَمْ وَهِى رَمِيمُ اللهُ قُلْ يُحْيِمَا ٱلَّذِي

<sup>(</sup>١) سورة المؤمنون. الآية: ١١٥.

أَنشَأَهَا أَوَلَ مَرَةً وَهُوَ بِكُلِّ خَلْقٍ عَلِيمٌ ﴾(١)، وقال: ﴿كُمَا بَدَأْنَا أَوَّلَ خَلْقٍ نُعْيدُهُ، وقال: ﴿كُمَا بَدَأْنَا أَوَّلَ خَلْقٍ نَعْيدُهُ، وَعَدًا عَلَيْنَا ﴾(٢).

وبناءً على ما سبق فإن البعث سيقع فعلًا: قال تعالى: ﴿ وَيَسْتَنَبِعُونَكَ أَحَقُّ هُوَّ لَهُ اللَّهِ وَيَسْتَنَبِعُونَكَ أَحَقُّ هُوَّ لَوَ إِنَّهُ وَرَبِي إِنَّهُ لَكَوُ وَكَ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ ع

ويأتي هنا سؤال آخر: هل الإعادة عن عدم محض، أو الإعادة عبارة عن جمع الأجزاء المفرقة؟ اختلف المتكلمون في هذه المسألة على رأيين:

أما الرأي الأول فيرى: أن الناس عندما يموتون تعدم أجسامهم وتفنى، بحيث لا يكون ثمّة شيء ولا يكون هناك أي أثر للجسم، وهذا هو العدم المحض.

ويستدل أصحاب هذا الرأي ببعض الآيات القرآنية منها قوله \_ تعالى \_: ﴿ كُلُّ مَنْ عَلَيْهَا فَانِ ﴾ (٥)، ومنها أيضًا: ﴿ كُلُّ شَيْءٍ هَالِكُ إِلَّا وَجُهَهُ ۚ ﴾ (٦)، والفناء في الآية الأولى والهلاك في الآية الثانية بمعنى العدم.

أما الرأي الثاني فيرى: أنَّ الناس عندما يموتون تتفرق أجسامهم وتتحول من مادة إلى مادة أخرى، وذلك مع الاحتفاظ بأساس المادة الأصلية التي يتكون منها الجسم.

ويستدل أصحاب هذا الرأي ببعض الآيات القرآنية، منها قوله تعالى لسيدنا

<sup>(</sup>١) سورة . يس: الآيتان: ٧٨، ٧٩.

<sup>(</sup>٢) سورة الأنبياء. الآية: ١٠٤.

<sup>(</sup>٣) سورة يونس. الآية: ٥٣.

<sup>(</sup>٤) سورة التغابن. الآية: ٧.

<sup>(</sup>٥) سورة الرحمن. الآية: ٢٦.

<sup>(</sup>٦) سورة القصص. الآية: ٨٨.

إبراهيم عندما سأله عن كيفية إحياء الموتى: ﴿ قَالَ فَخُذْ أَرْبَعَةً مِّنَ الطَّيْرِ فَصُرِّهُنَّ إِلَيْكَ ثُمَّ الْجَعَلْ عَلَى كُلِّ جَبَلِ مِّنْهُنَّ جُزْءًا ثُمَّ اُدعُهُنَّ يَأْتِينَكَ سَغَيَّا ﴾ (١)، ومنها أيضًا: ﴿ أَيَحْسَبُ ٱلْإِنسَنُ أَلَن نَجْعَ عِظَامَهُ ﴿ آ ﴾ بَلَى قَدِرِينَ عَلَىٓ أَن نَشُوِّى بَنَانَهُ ، ﴾ (١).

ولا يلزم المكلف أن يعتقد بأحد الرأيين، بل لا بد أن يعتقد بالمَعاد، وأن يعتقد أن المُعَاد هو الجسم الأول بعينه وليس مثيلًا له، وإلا لزم أن الجسم المُثاب أو المعذب ليس هو الجسم الذي أطاع وعصى.

والإعادة تشمل الأجسام؛ أي: الأجزاء الأصلية من الجسم كاليد والقدم، أما الأجزاء التي تزول مثل الشعر والأظافر فإنها لا تعود.

### حكم إعادة الأعراض:

أما الأعراض فقد اختُلِف فيها: فقيل: تعود، وعلى هذا فهي تشمل الأعراض اللازمة اللازمة فقط، مثل: الطول والعرض واللون، بخلاف الأعراض غير اللازمة مثل: الأصوات.

وقيل الإعادة لا تشمل الأعراض؛ لأنه يلزم عليها اجتماع المتنافيات كالطول والقصر، والكبر والصغر، ورُد عليهم: بأن إعادة العرض ليست دفعة واحدة بل على التدريج كما كانت في الدنيا، لكن تمر عليه جميع الأعراض كلمح البصر، والتفويض في مثل هذه الأمور أفضل، وكذا الأمر في إعادة الزمان.

وقد ورد أن الأنبياء لا تبلى أبدانهم ولا تأكلها الأرض، وكذلك الشُّهداء وبعض العلماء و الصالحين، فإعادتهم لا تكون عن تفريق أو عدم.

<sup>(</sup>١) سورة البقرة. الآية: ٢٦٠.

<sup>(</sup>٢) سورة القيامة. الآيتان: ٣، ٤.

#### الحشر:

هو سَوْق الناس جميعًا إلى الموقف الذي يحاسبون فيه بعد بعثهم من قبورهم، ومكان الموقف هو الأرض المبدلة كما يقول سبحانه: ﴿ يَوْمَ تُبَدَّلُ ٱلْأَرْضُ غَيْرَ اللهِ وَاللهِ مَوْرَاتُ وَبَرَزُوا لِلهِ ٱلْوَحِدِ ٱلْقَهَّارِ ﴾(١).

أنواع الحشر أربعة: اثنان في الدنيا، واثنان في الآخرة:

الحشر الأول في الدنيا وهو: إخراج اليهود من جزيرة العرب، وهو الوارد في قوله تعالى: ﴿ هُوَالَّذِى ٓ أَخْرَجَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ مِنْ أَهْلِ ٱلْكِنْبِ مِن دِيئرِهِمُ لِأَوَّلِ ٱلْحَشْرِ ﴾(٢).

الحشر الثاني في الدنيا وهو: النار التي تخرج من عدن باليمن قرب قيام الساعة فتسوق الكفار إلى المحشر، فتكون معهم على جميع أحوالهم، فتبيت معهم حيث باتوا، وتقيل معهم حيث قالوا(٣).

الحشر الثالث في الآخرة وهو: حشر الناس إلى الموقف.

الحشر الرابع في الآخرة وهو: صرف الناس من الموقف إلى الجنة أو النار.

هل الحشر لجميع المخلوقات أو لبعضهم؟

ذهب المحققون إلى أن كل من يحتاج إلى الفصل يُحْشر، ولا يختص الأمر بمن يحتاج إلى الجزاء، وعلى ذلك يحشر الإنس والجن والملائكة والحيوانات من بهائم ووحوش.

للصف الثالث الثانوي ــــه

<sup>(</sup>١) سورة إبراهيم. الآية: ٤٨.

<sup>(</sup>٢) سورة الحشر الآية: ٢.

<sup>(</sup>٣) تقيل وقالوا: من القيلولة وهو الراحة وقت الظهر.

ويؤيد هذا الرأي قوله على: «حتى يُقضَى للشاة الجَمَّاء من الشاة العَرْناء»(۱)، والحكمة من حشر البهائم إظهار كمال عدل الله تعالى. وذهب البعض إلى أنه لا يحشر إلا من يُجازى فيكون الحشر مقصورًا على الثقلين: الإنس والجن.

# مراتب الناس في الحشر:

ومراتب الناس في الحشر متفاوتة، فمنهم الراكب، ومنهم الماشي على رجليه، ومنهم الزاحف على بطنه، وكلُّ على حسب عمله.

وأول من تنشق الأرض عنه نبينا محمد عليه الأرض عنه نبينا محمد عليه (٢).

#### معنى الحساب:

الحساب لغة: العدد، واصطلاحًا: توقيف أو إطلاع الله الناسَ على أعمالهم خيرًا كانت أو شرَّا، قولًا كانتْ أو فعلًا أو اعتقادًا، بعد أخذ كتبهم.

#### عموم الحساب:

ويكون الحساب لجميع المكلفين من إنس وجان مؤمنين وكافرين، إلَّا مَنْ وردت السنة بدخولهم الجنة من غير حساب؛ تكريمًا لهم، ففي الحديث «يدخل الجنة من أمتي سبعون ألفًا ليس عليهم حساب»، فقيل له: هلا استزدت ربك! فقال: «استزدته فزادني مع كل واحد من السبعين ألفًا سبعين ألفًا»، فقيل: هلا استزدت ربك! فقال: «استزدته فزادني ثلاث حثيات»(۳).

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم.

<sup>(</sup>٢) عن أبي هريرة ، قال: رسول الله ﷺ « أنا سيد ولد آدم يوم القيامة وأول من ينشق عنه القبر وأول شافع وأول مشفع» أخرجه مسلم.

<sup>(</sup>٣) أخرجه الترمذي وقال: هذا حديث حسن غريب.

# أحوال الناس في الحساب:

إذا كان من المؤمنين من يدخل الجنة بغير حساب، فهناك من الكافرين من يدخل النار بغير حساب؛ لشدة الغضب عليهم ولعظم جرمهم.

فالناس تجاه الحساب ثلاثة أقسام: طائفة تدخل الجنة بغير حساب، وطائفة تدخل النار بغير حساب، وطائفة تدخل النار بغير حساب، وطائفة توقف للحساب، وبهذا يجمع بين النصوص الواردة في هذا الشأن.

وهنا مسألة خلافية: وهي كيف يُوقف اللهُ الناس على أعمالهم، أو كيف يحاسبهم؟

فالصحيح أن الله \_ سبحانه \_ يكلمهم في شأن أعمالهم، وما لهم من ثواب، وما عليهم من عقاب وهذا ما تشهد له الأحاديث الصحيحة.

والكافر ينكر كفره، فيأمر الله جوارحه أن تشهد ﴿ يَوْمَ تَشْهَدُ عَلَيْهِمُ ٱلْسِنَتُهُمْ وَالْكِافِرِ يَنْكُرُ مَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴾ (١)، بل يشهد أيضًا سمعهم وأبصارهم وجلودهم.

ولا يشغله سبحانه محاسبة أحد، بل يحاسب الجميع معًا، حتى يظن كل فرد أنه المحاسب وحده.

كيفية الحساب: من الحساب اليسير والعسير، ومنه السر والجهر، وقد يكون بالعدل، أو بالفضل، وذلك على حسب الأعمال.

حكمة الحساب: إظهار تفاوت المراتب في الكمال، وفضائح أهل النقص، وفي ذلك ترغيب للناس في الحسنات، وزجر لهم عن السيئات.

<sup>(</sup>١) سورة النور. الآية: ٢٤.

والحساب ثابت بالكتاب والسنة والإجماع، فمنكره كافر.

والأدلة عليه كثيرة: فمن القرآن يقول سبحانه وتعالى: ﴿ فَأَمَّا مَنْ أُونِيَ كُنْبُهُ, بِيَمِينِهِ عَلَى فَسَوْفَ يُحَاسَبُ حِسَابًا يَسِيرًا ﴿ وَيَقْلِبُ إِلَى آهْلِهِ مَسَرُورًا ﴿ وَيَقُلَ اللَّهُ وَيَكَنْبُهُ, وَرَآءَ ظَهْرِهِ وَ لَكَ فَسَوْفَ يَدْعُواْ ثُبُورًا ﴿ الله وَيَصْلَى سَعِيرًا ﴾ (١) ، ويقول أيضًا: ﴿ وَإِن تُبَدُواْ مَا فِي ٓ أَنفُسِكُمْ أَوْ تُخَفُوهُ يُحَاسِبُكُم بِهِ ٱللّه ﴾ (١) ، ومن السنة يقول وَإِن تُبَدُواْ مَا فِي ٓ أَنفُسِكُمْ أَوْ تُخَفُوهُ يُحَاسِبُكُم بِهِ ٱللّهُ ﴾ (١) ، ومن السنة يقول وَإِن تُبَدُواْ مَا فِي ٓ أَنفُسِكُمْ أَوْ تُخَفُوهُ يُحَاسِبُكُم بِهِ ٱللّهُ ﴾ (١) ، ومن السنة يقول وَإِن تُبَدُواْ مَا فِي ٓ أَنفُسِكُمْ الله عن يقاد للشاة الجَلْحَاء (١) من الشاة القَرْنَاء » (١) ، ويقول أيضًا: «لا تزول قدما عبد يوم القيامة حتى يسأل عن عمره فيم أفناه؟ وعن علمه فيمَ عمل؟ وعن ماله من أين اكتسبه؟ وفيم أنفقه؟ وعن علمه فيم أبلاه؟ (٥) ، والنصوص في هذا الباب كثيرة جدًّا.

\* \* \*

<sup>(</sup>١) سورة الانشقاق. الآيات: ٧- ١٢.

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة. الآية: ٢٨٤.

<sup>(</sup>٣) الجَلْحاء: التي لا قرن لها.

<sup>(</sup>٤) أخرجه مسلم.

<sup>(</sup>٥) أخرجه الترمذي وقال: هذا حديث حسن صحيح.

#### البعث والحشر أنواع الحشر حكم إعادة الأعراض كيفية الإعادة الأول فــــ وقيـل:لاتـشـمـل الأعراض؛لأنه يـلزم عليه اجتماع المتنافيات كالـطـول والقـصـر ١ -قيـل: تـعـود وتشمل الأعراض الدنيا:النيار الت النيا:وهو إخراج اليهود اللازمة فقط مثل: ٢-وقــيـل:عــن طريق جمع الأجزاء الأصلية الطول والعرض من جــزيـرة العرب. والكبر والصغر واللون الرابع في الآخرة وهو:صرف الناس الآخرة: وهو من الموقف إلى الجنة أو النار حـشر النـاس إلى الموقـف

# المناقشة والتدريبات

س١: ما المقصود بالبعث؟ وهل هو أمر ممكن؟ وضح ذلك بالدليل.

س ٢: هل الإعادة تكون عن عدم محض أو عبارة عن جمع الأجزاء المتفرقة؟ اذكر الآراء في ذلك.

وما الواجب على المكلف تجاه ذلك؟

س٣: ما الأدلة على أن البعث أمر ممكن؟

س 3: ضع علامة  $( \lor )$  أمام العبارة الصحيحة وعلامة  $( \times )$  أمام العبارة الخطأ فيها يأتي مع تصويب الخطأ :

أ-البعث واجب الوقوع ()

ب-على المسلم أن يعتقد أن المعاد هو الجسم الأول بعينه وليس مثيلًا .

- له ( )
- جـ- حشر الناس إلى الموقف هو الحشر الرابع في الآخرة ( )
- د-لا يختص الحشر بمن يحتاج إلى جزاء ()
- هـ-مراتب الناس في الحشر متساوية ()
- و-من الكافرين من يدخل النار بغير حساب ()

س٥: ما المقصود بالحشر؟ وما أنواعه إجمالًا؟

س٦: هل الحشر لجميع المخلوقات؟ وضح ذلك مبينًا الحكمة من حشر البهائم.

س٧: املاً الفراغات التالية بكلمات مناسبة.

أ-الحساب لجميع.....

ب-الإعادة تشمل الأجزاء .....من الجسم.

جـ-أنواع الحشر.....اثنان في ....و....في الآخرة.

د-الحشر.....في الآخرة هو حشر الناس إلى الموقف.

هـ-الحكمة من حشر البهائم هو.....

س٨: ما مراتب الناس في الحشر ؟ ومن أول من تنشق عنه الأرض؟

س ٩: ما الحساب لغة واصطلاحًا؟ ولمن يكون؟ وما كيفيته؟

س ١٠: الناس تجاه الحساب ثلاثة أقسام، اذكرها، ثم بين الحكمة من الحساب إجمالًا.

\* \* \*

# اليوم الآخر

# قَالَ النَّاظمُ رَحْاللَّهُ:

٧٦ والْيَومُ الَاخِرْ ثُمَّ هَـوْلُ المُوْقِفِ \*\* حَقُّ فَخَفِّفْ يَا رَحِيمُ واسْعِفِ اليَوم الآخر هو يوم القيامة، وأوله من وقت الحشر إلى ما لا يتناهى على الصحيح، وقيل: إلى أن يدخل أهل الجنةِ الجنةَ وأهل النارِ النارَ.

وقد تعددت أسهاء هذا اليوم؛ لكثرة ما فيه من أحداث، وأشهر هذه الأسهاء: اليوم الآخر، والقيامة، والقارعة، والحاقة، وسُمِّي باليوم الآخر؛ لأنه متصلٌ بآخر أيام الدنيا، وإن كان ليس منها. وسُمِّي بالقيامة وذلك لقيام الناس فيه من قبورهم وقيام الحُّجة لهم أو عليهم.

المراد بهول الموقف: ما ينال الناس فيه من الشدائد كطول الموقف، فقد ورد أنّه كألف سنة مما تعدون قال - تعالى -: ﴿ فِي يَوْمِ كَانَ مِقَدَارُهُ وَ أَلْفَ سَنَةٍ مِّمَّا تعدون ورد أيضًا أنه كخمسين ألف سنة قال تعالى: ﴿ فِي يَوْمِ كَانَ مِقَدَارُهُ مَّسِينَ أَلَفَ سَنَةٍ ﴾ (٢) وقد ورد أيضًا أنه كخمسين ألف سنة قال تعالى: ﴿ فِي يَوْمِ كَانَ مِقَدَارُهُ مَّسِينَ أَلَفَ سَنَةٍ ﴾ (٢) ولا تنافي بين الخبرين؛ لأن المقصود طول المدة، والعدد لا مفهوم له، أو أن اليوم يختلف باختلاف أحوال الناس، فيرى الكفار أنه كخمسين ألف، ويرى الفساق أنه كألف سنة، ويرى غيرهم أنه فترة يسيرة، حتى ليرى المؤمن أنه أخف من صلاة مكتوبة كها جاء في بعض الأخبار (٣).

<sup>(</sup>١) سورة السجدة. الآية: ٥.

<sup>(</sup>٢) سورة المعارج. الآية: ٤.

<sup>(</sup>٣) انظر مسند أحمد رقم (١١٧١٧) والمستدرك للحاكم رقم (٢٨٣).

#### هول الموقف:

في هذا اليوم يشتد الهول على الناس، وتقترب الشمس من الرؤوس ويغرق العصاة والكفار في عرقهم المنتن، فمنهم من يكون العَرقُ إلى كعبيه ومنهم من يكون إلى ركبتيه ومنهم من يكون إلى حقويه (١)، ومنهم من يلجمه العرق إلجامًا.

ومن الأهوال أن يُحشر الناس حفاة عراة غُرْلًا، فقد أخبرنا على «أن الناس يحشرون في ذات اليوم حفاةً عراةً غُرْلًا» (٢)، فعجبت عائشة وسألت: أينظر بعضهم إلى عورة بعض؟ فأجابها عليه السلام بقوله سبحانه: ﴿ لِكُلِّ ٱمْرِي مِنْهُمْ وَمَهِلِ شَأَنٌ يُغْنِيهِ ﴾ (٣)(٤).

ومن الأهوال أيضًا سؤال الملائكة عن التفريط في الأعمال، قال تعالى: 
﴿ وَقِفُوهُمْ ۖ إِنَّهُم مَّسَّعُولُونَ ﴾ (٥)، وكشهادة الألسنة والأرجل وغيرها، ولكن لا ينال شيءٌ مما ذُكِر الأنبياءَ والصالحين؛ قال تعالى: ﴿ لَا يَعَنُونُهُمُ ٱلْفَرَعُ ٱلْأَكْمَ الْفَرَعُ ٱلْأَكْمَ الْفَرَعُ الْأَحْمَ مَنْ اللهُ وَاليوم الآخر حق لا مراءَ فيه:

الأدلة على اليوم الآخر: قال تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ ٱتَّقُواْ رَبَّكُمْ وَٱخْشُواْ يَوْمًا لَا يَجْزِي وَالِدُ عَن وَلِدِهِ وَلَا مَوْلُودُ هُو جَازِ عَن وَالِدِهِ شَيْئًا إِنَ وَعَدَ ٱللَّهِ حَقُّ فَلَا يَخْرَنَ عَن وَالِدِهِ شَيْئًا إِنَ وَعَدَ ٱللَّهِ حَقُّ فَلَا يَغُرَنَّكُم بِاللَّهِ ٱلْغَرُورُ ﴾ (٧)، ومن هذه الأدلة أيضًا: ﴿ يَوْمَ تَبْيَضُ وُجُوهُ وَتَسْوَدُ وُجُوهُ ﴾ (٨)، ومنها: ﴿ يَوْمَ يَأْتِ لَا تَكَلَّمُ نَفْسُ أَيضًا: ﴿ يَوْمَ يَأْتِ لَا تَكَلَّمُ نَفْسُ

<sup>(</sup>١) إلى وسط جسده أي خصره.

<sup>(</sup>٢) غُرْلًا؛ أي: غير مختونين.

<sup>(</sup>٣) سورة عبس. الآية: ٣٧.

<sup>(</sup>٤) متفقّ عليه.

<sup>(</sup>٥) سورة الصافات. الآية: ٢٤.

<sup>(</sup>٦) سورة الأنبياء. الآية: ١٠٣.

<sup>(</sup>٧) سورة لقمان. الآية: ٣٣.

<sup>(</sup>٨) سورة آل عمران. الآية: ١٠٦.

# إِلَّا بِإِذْ نِهِ ۚ فَمِنْهُمْ مَشَقِيٌّ وَسَعِيدٌ ﴾(١).

حكم الإيهان باليوم الآخر: الإيهانُ باليوم الآخر ركنٌ من الإيهان، فلا يُقْبَلُ الإيهانُ من دونه، وعلى ذلك فمنكره كافر.

#### علامات يوم القيامة:

علامات اليوم الآخر: علامات صُغْرى، وأُخْرى كبرى.

# أولًا: الصغرى

أولها مبعث خاتم المرسلين عليه عيث يقول: «بعثت أنا والساعة كهاتين»، وضم بين السبابة والوسطى (٢).

ومنها ظهور المعاصي وانتشارها، وتطاول الحفاة العراة في البنيان كما جاء في حديث جبريل حينها سأل عن الساعة، فقال على «ما المسئول عنها بأعلم من السائل، ولكني سأخبرك عن أشراطها، قال: (أن تلد الأمة ربَّتها، وأن ترى الحفاة العراة العالة رعاءَ الشاء يتطاولون في البنيان...)»(٣).

#### ثانيًا: الكبرى:

وهناك علامات كبرى: منها ما أخرجه مسلم عن حذيفة قال: «اطلع النبي علينا ونحن نتذاكر فقال: ما تذاكرون؟ قالوا: نذكر الساعة، قال: إنها لن تقوم حتى تروا قبلها عشر آيات، فذكر الدُّخَان، والدجال، والدابة، وطلوع الشمس من مغربها، ونزول عيسى ابن مريم على ويأجوج ومأجوج، وثلاثة خسوف؛ خسف بالمشرق، وخسف بالمغرب، وخسف بجزيرة العرب، وآخر ذلك نار تخرج من اليمن تطرد الناس إلى محشرهم»(٤).

<sup>(</sup>١) سورة هود. الآية: ١٠٥.

<sup>(</sup>٢) متفّق عليه.

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم.

<sup>(</sup>٤) أخرجه مسلم.



#### الشفاعة

# قَالَ النَّاظمُ رَحِمُ النَّهُ:

٧٧ ـ وَوَاجِبٌ شَفَاعَةُ الْشَفَّعِ \*\* مُحَمَّ لِهِ مُقَدَّمً الا تَنْعِ ٧٨ ـ وَغَيْرُهُ مِنْ مُرْتَضَى الأَخْيَارِ \*\* يَشْفَعْ كَمَا قَدْ جَاءَ فِي الأَخْبَارِ ٧٩ ـ إِذْ جَائِزٌ غُفْرَانُ غَيرِ الكُفْرِ \*\* فَلا تُكَفِّرُ مُؤْمِنًا بِالْوِرْدِ تعريف الشفاعة:

الشفاعة لغةً: الوسيلة والطلب، واصطلاحًا: هي سؤال الخير من الغير للغير. وقد تنسب الشفاعة إلى الله سبحانه، كما في قوله: ﴿ قُل لِللَّهِ الشَّفَعَةُ جَمِيعًا ﴾ (١) فيكون معناها قبول الشفاعة أو العفو، وله سبحانه أن يعفو عمن اعترف له بالوحدانية ولمحمد عليه السلام - بالرسالة، وإن لم يعمل خيرًا قط، كما قال سبحانه: ﴿ إِنَّ اللَّهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشْرَكَ بِهِ عَوَيْغُفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَن يَشَآءُ ﴾ (١) .

#### أدلتها:

وقد ورد ذكر الشفاعة في القرآن الكريم في مواضع مختلفة، يقول سبحانه: ﴿ يَوْمَ إِذِ لَّا لَنَفَعُ ٱلشَّفَعَةُ إِلَّا مَنْ أَذِنَ لَهُ ٱلرَّحْمَنُ وَرَضِى لَهُ، قَوْلًا ﴾ (٣)، ويقول: ﴿ مَن ذَا اللَّذِى يَشْفَعُ عِندُهُ وَ إِلَّا بِإِذْنِهِ ٤ ﴾ (٤)، ويقول على لسان الكفار: ﴿ فَهَل لَّنَامِن شُفَعَاءَ فَيَشْفَعُواْ لَنَا ﴾ (٥).

<sup>(</sup>١) سورة الزمر. الآية: ٤٤.

<sup>(</sup>٢) سورة النساء. الآية: ٤٨.

<sup>(</sup>٣) سورة طه. الآية: ١٠٩.

<sup>(</sup>٤) سورة البقرة. الآية: ٢٥٥.

<sup>(</sup>٥) سورة الأعراف. الآية: ٥٣.

#### شفاعة النبي عَلَيْهُ:

وهناك شفاعة تُنسب إلى نبينا عَيْكَ وتَخْتَصُّ به وهي الشفاعة العظمي.

وقد تكون الشفاعة له ولغيره من الأنبياء والصالحين، قال رسول الله عليه: «لكل نبيِّ دعوة قد دعاها لأمته وإني اختبأت دعوتي شفاعةً لأمتي»، أخرجه الشيخان عن أنس هي، وذكر عليه: «أنه أُعْطِي خسًا لم يعطهن أحدٌ قبله، ومنها الشفاعة»(١).

والشافع: هو طالب الخير من الغير للغير، والمُشَفَّع: مقبول الشفاعة، وأول من يشفع يوم القيامة نبينا عَلِي ، فقد روى الشيخان أنه أول شافع ومشفع.

فقد اختص على بأنه: أول شافع، و أول مُشفَّع، وأول من يَفْتَحُ بابَ الشفاعةِ لغيره من الأنبياء والصالحين، ولعل هذا هو المقام المحمود، الذي وعد \_ سبحانه \_ به نبيه في قوله: ﴿ عَسَىٰ أَن يَبْعَثَكَ رَبُّكَ مَقَامًا مُحَمُّودًا ﴾ (٢)، أو هو أولُ المقامِ المحمود، وآخرُهُ استقرارُ أهلِ الجنَّة في الجنة وأهلِ النارِ في النار.

#### والشفاعة أنواع:

- ١ الشفاعة العظمى، لم ينكرها أحد من المسلمين.
- ٢\_ شفاعته عليه السلام في إدخال فريق الجنة بغير حساب.
- ٣\_ شفاعته في رفع درجات بعض المؤمنين، وقد يشفع لغيره على في رفع الدرجات كذلك.

وهذه الشفاعات موضع اتفاق بين علماء الكلام.

. للصف الثالث الثانوي ـــــه

<sup>(</sup>١) متفق عليه.

<sup>(</sup>٢) سورة الإسراء. الآية: ٧٩.

٤- الشفاعة لمرتكب الكبيرة، الذي مات دون توبة بأن لا يدخل النار أصلًا،
 أو أن يخرج منها بعد أن دخلها.

وقد أثبت هذا النوع من الشفاعة أهلُ السنة.

أما المعتزلة والخوارج فقد أنكروه لأنهم يرون وجوب تعذيب أهل الكبائر، ويوجبون تخليده في النار وزاد الخوارج على ذلك الحكم بكفره، والحق مع أهل السنة، فقولُ الله سبحانه: ﴿ إِنَّ اللهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشَرَكَ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَن يَشَاءُ ﴾ (١)، صريح في إثبات هذا الرأي، فلم يُعلق سبحانه المغفرة على توبة، وإنها علقها على المشيئة، أما إذا تاب، فهناك وعد آخر بقبول التوبة، ووعد الكريم لا يتخلف، يقول سبحانه: ﴿ وَهُو اللَّذِي يُقَبِّلُ النَّوبَةَ عَنْ عِبَادِهِ وَيَعْفُواْ عَنِ السَّيَّاتِ وَيَعّلُمُ مَا نَفْعَ لُوبَ ﴾ (١).

# شبهة وردها:

قيل: إن قوله سبحانه: ﴿ فَمَا نَنفَعُهُم شَفَعَةُ ٱلشَّنِفِعِينَ ﴾ (٣)، يدل على عدم وجود شفاعة يوم القيامة.

ورُدِّ هذا الكلام بأن المقصود بهم الكفار، الذين اعترفوا بقولهم: ﴿ وَكُنَّا نُكُذِّبُ بِيُومِ الدِّينِ ﴾ (٤)، وكذلك قوله سبحانه على لسان الكفاريوم القيامة: ﴿ وَمَا أَضَلَنَا إِلَّا ٱلْمُجْرِمُونَ (10) فَمَا لَنَا مِن شَافِعِينَ (10) وَلَا صَدِيقٍ حَمِيمٍ ﴾ (٥).

<sup>(</sup>١) سورة النساء. الآية: ٤٨.

<sup>(</sup>٢) سورة الشورى. الآية: ٢٥.

<sup>(</sup>٣) سورة المدثر. الآية: ٤٨.

<sup>(</sup>٤) سورة المدثر. الآية: ٤٦.

<sup>(</sup>٥) سورة الشعراء. الآيات: ٩٩ ـ ١٠١.

أما قوله سبحانه: ﴿ وَاتَّقُواْ يَوْمًا لَا جَزِى نَفْشُ عَن نَفْسِ شَيْعًا وَلَا يُقْبَلُ مِنْهَا شَفَعَةٌ ﴾ (١)، فقد استثنى من ذلك عموم الشفاعة بإذنه سبحانه في قوله: ﴿ يَوْمَ اللّهُ عَنْ الشّفَاعَةُ بِالْأَنْفَعُ الشّفَاعَةُ إِلّا مَن أَذِن لَهُ الرَّحَنُ وَرَضِى لَهُ، قَوْلًا ﴾ (٢)، وقد أمر الله رسوله بأن يستغفر للمؤمنين ﴿ وَاسْتَغْفِر لِذَنْبِكَ وَلِلْمُؤْمِنِينَ ﴾ (٣)، والاستغفار شفاعة، وقد روي أنه عليه السلام قال: «شفاعتي لأهل الكبائر من أمتي» (٤). شفاعة غير الأنبياء:

وليست الشفاعة قاصرة على الأنبياء، بل قد يشفع الأولياء، والصالحون، والعلماء العاملون، والشهداء، والملائكة، كلُّ على قدر درجته ومنزلته عند الله \_ سبحانه \_، ويتفضل سبحانه بالإذن بالشفاعة لمن شاء ويقبل شفاعتهم، وشفاعة الملائكة على الترتيب، فأولهم جبريل، وآخرهم التسعة عشر ملكًا الذين على النار.

وثبت أن بعض الأعمال الصالحة تشفع للإنسان يوم القيامة، فعن عبد الله بن عمر و عبد الله على قال: (الصيام والقرآن يشفعان للعبد يوم القيامة، يقول الصيام: أي رب، منعته الطعام والشهوات بالنهار، فشفّعني فيه، ويقول القرآن: منعته النوم بالليل، فشفّعني فيه، فيشفعان)(٥).

\* \* \*

<sup>(</sup>١) سورة البقرة. الآية: ٤٨.

<sup>(</sup>٢) سورة طه. الآية: ١٠٩.

<sup>(</sup>٣) سورة محمد. الآية: ١٩.

<sup>(</sup>٤) أخرجه الترمذي، وقال: هذا حديث حسن صحيح.

<sup>(</sup>٥) رواه الحاكم في المستدرك وصحّحه.



### المناقشة والتدريبات

س ١: ما المقصود باليوم الآخر؟ ولم سمي بهذا الاسم؟ وما حكم الإيمان به؟

س٢: ما المراد بهول الموقف؟ وكيف تتعامل مع ما يوهم إشكالًا في الأخبار الواردة في مقداره؟

| ٢- أملا الفراعات الثالية بكلهات مناسبة.      |
|----------------------------------------------|
| ُ-أشهر أسهاء اليوم الآخرو و                  |
| ب – المشفع هو وأول شافع هو                   |
| جـ - شفاعة الملائكة على الترتيب أولهم وآخرهم |
| الذين على النار.                             |
| . – من العلامات الصغرى ليوم القيامةو         |
| هـ-منكر اليوم الآخر                          |
| س٤: دلل أو علل لما يأتي:                     |
| - تعددت أسراء الدو الآخر                     |

ب- من هول الموقف سؤال الملائكة عن التفريط في الأعمال.

جـ-قد تكون الشفاعة للنبي ولغيره من الأنبياء والصالحين. د-قد تنسب الشفاعة لغير لله تعالى.

هـ-خروج الدجال والدابة من العلامات الكبرى ليوم القيامة .

س٥: ضع علامة (√) أمام العبارة الصحيحة وعلامة (×) أمام العبارة الخطأ فيها يأتي مع تصويب الخطأ:

| (           | ری (            | أ- ظهور المعاصي وانتشارها من علامات القيامة الكب    |
|-------------|-----------------|-----------------------------------------------------|
| (           | )               | ب- الشفاعة قاصرة على الأنبياء                       |
| (           | )               | جـ-جميع الأديان أقرت بثبوت اليوم الآخر              |
| (           | )               | د-الشفاعة العظمي لم ينكرها أحد من المسلمين          |
| (           | )               | هـ-أنكر المعتزلة الشفاعة لمرتكب الكبيرة             |
| دو.<br>مهمر | ى:﴿ فَمَا نَنفَ | س٦: بم ترد على من أنكر الشفاعة مستدلًّا بقوله تعالِ |
|             |                 | شَفَعَةُ ٱلشَّنِفِعِينَ ﴾؟                          |

س٧: اذكر بعض صور هول الموقف يوم القيامة.

### الحسنات والسيئات

# قَالَ النَّاظمُ رَحْاللَّهُ:

٠٨- فَالسَيْنَاتُ عِنْدَهُ بِالْمِسْلِ \*\* وَالْحَسَنَاتُ ضُوعِفَتْ بِالفَضْلِ تعريف الحسنات: جمع حسنة، وهي ما يمدح فاعلها شرعًا، وسميت حسنة؛ لحسن وجه فاعلها عند رؤيتها يوم القيامة.

والمراد بالحسنة: المقبولة الأصلية التي عملها العبد، أو ما في حكمها، كما إذا تصدّق شخص عن شخص آخر بصدقة، ووهب له ثواب هذه الصدقة.

فخرج «بالمقبولة» المردودة، بنحو رياء فلا ثواب فيها أصلًا، وخرج «بالأصلية» الحاصلة بالتضعيف، فلا تضاعف ثانية، وخرج «بالتي عملها العبد، أو ما في حكمها» الحسنة التي همَّ بها ولم يعملها، فتكتب واحدة من غير تضعيف.

### مضاعفة الحسنات من خصائص هذه الأمة:

وأقل مراتب التضعيف عشر، يقول سبحانه: ﴿ مَن جَاءً بِالْحَسَنَةِ فَلَهُ عَشَرُ اللّهِ الْمَعَافِ أَمْثَالِهَا ﴾ (١)، وقد تُضَاعف إلى «سبعين، أو سبعائة ضعف، أو إلى أضعاف كثيرة»، لا يعلمها إلا الله سبحانه: ﴿ مَّثُلُ الّذِينَ يُنفِقُونَ أَمُوا لَهُمْ فِي سَبِيلِ اللّهِ كُن يَشَاءً وَاللّهُ يُضَعِفُ لِمَن يَشَاءً وَاللّهُ كُن حَبَّةٍ وَاللّهُ يُضَعِفُ لِمَن يَشَاءً وَاللّهُ وَسِعُ عَلِيمُ ﴾ (١).

للصف الثالث الثانوي ـــــ

<sup>(</sup>١) سورة الأنعام. الآية: ١٦٠.

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة ألآية: ٢٦١.

وتتفاوت مراتب التضعيف تبعًا لتفاوت الإخلاص والنية.

أما إذا هم العبد بحسنة فلم يعملُها، فإنها تكتب حسنة واحدة من غير مضاعفة، وكذلك إذا عزم على معصية ثم تركها تكتب له حسنة.

تعريف السيئات: جمع سيئة، وهي: ما يذم فاعلها شرعًا، صغيرة كانت، أو كبيرة، وسميت سيئة؛ لأن فاعلها يُسَاء عند المقابلة بها يوم القيامة.

والمراد بالسيئة: التي عملها العبد حقيقة، كأن يكون سَبَّ شخصًا، أو عَقَّ والديه مثلًا، أو ما في حكمها، كأن يكون ظلم أحدًا في دنياه فيؤخذ من سيئات المظلوم وتُطْرَح على الظالم، أما من فعل سيئة، فإنها لا تضاعف، بل تحسب عليه سيئة واحدة قال ـ تعالى ـ : ﴿ وَمَن جَآءَ بِأُلسَّ يَتَ فَلَا يُجُزِّنَ إِلَّا مِثْلَهَا وَهُمْ لَا يُظْلَمُونَ ﴾ (١).

\* \* \*

<sup>(</sup>١) سورة الأنعام. الآية: ١٦٠.

### التوبة

# قَالَ النَّاظمُ رَحْاللَّهُ:

٨١ - ثُمَّ الذُّنُوبُ عِنْدَنَا قِسْمَانِ: \*\* صَغِيرَةٌ كَبِيرَةٌ فَالثَّانِ ٨١ ـ ثُمَّ الذُّنُوبُ عِنْدَنَا قِسْمَانِ: \*\* وَلا انْتِقَاضَ إِنْ يَعُدُ لِلْحَالِ \*\* وَلا انْتِقَاضَ إِنْ يَعُدُ لِلْحَالِ ٨٢ ـ مِنْهُ الْتَابُ وَاجِبُ فِي الْحَالِ \*\* وَفِي الْقَبُولِ رَأْيُهُم قَدِ اخْتَلَفْ ٨٣ ـ لَكِنْ يُجَدِّدُ تَوْبَةً لِمَا اقْتَرَفْ \*\* وَفِي الْقَبُولِ رَأْيُهُم قَدِ اخْتَلَفْ

التوبة لغة هي: مطلق الرجوع، وكذلك المتاب بمعنى التوبة، واصطلاحًا: هي ما استجمع ثلاثة أركان: الإقلاع عن الذنب، والندم على فعله، والعزم على ألا يعود، فلوْ لمْ يقلع، أو لمْ يندم، أو عزم على العود فليس بتائب، هذا إن لم تتعلق المعصية بالآدمي، فإن تعلقت به فلها ركن رابع وهو رد المظلمة إلى ذلك الآدمي، أو تحصيل البراءة منه، ومن شروطها أيضًا صدورها قبل الغرغرة يقول سبحانه: ﴿ وَلَيْسَتِ ٱلتَّوْبَ لُهُ لِلَّذِينَ يَمُونُونَ وَهُمَ كُفُنَ ٱلسَّيَعَاتِ حَقِّ إِذَا حَضَرَ أَحَدَهُمُ ٱلْمَوْتُ قَالَ إِنِ تَبُتُ ٱلْكَنَ وَلَا ٱلَذِينَ يَمُونُونَ وَهُمَ حَكُفًارُ ﴾(١)، ومن شروطها أيضًا أن تكون قبل طلوع الشمس من مغربها.

وعدم صحة التوبة عند الغرغرة بالنسبة للكافر والعاصي هو رأي الأشاعرة، وقد نسب إلى الماتريدية أن توبة العاصي عند الغرغرة مقبولة، وتوبة الكافر غير مقبولة، وروي العكس.

والحق رأي الأشاعرة، فالآية صريحة لم تفرق بين الكافر والعاصي في عدم قبول التوبة عند الغرغرة.



<sup>(</sup>١) سورة النساء. الآية: ١٨.

#### شروط التوبة:

وبناء على هذا، فإن شروط التوبة خمسة بالنسبة لحقوق الله، وستة بالنسبة لحقوق الله، وستة بالنسبة لحقوق الآدميين:

- ١\_ الإقلاع عن الذنب.
  - ٢\_ الندم على فعله.
- ٣\_ العزم على عدم العودة إليه.
- ٤\_ رد المظالم إلى أهلها، وهو خاص بالحق الآدمى.
  - ٥\_ أن تكون التوبة قبل الغرغرة.
- ٦- أن تكون التوبة قبل طلوع الشمس من مغربها.

### وجوب التوبة:

والتوبة واجبة فورًا على من ارتكب ذنبًا، سواء أكان صغيرًا أم كبيرًا، فتأخير التوبة ذنب آخر، ويتفاوت هذا الذنب باعتبار التأخير.

وعند المعتزلة يتعدد الذنب بالتراخي، فتتراكم الذنوب، وتزيد كلما تأخر في التوبة.

أما دليل وجوب التوبة: فشرعي عند الأشاعرة، وهو قوله سبحانه: ﴿ وَتُوبُوّا اللّهِ جَمِيعًا أَيُّهُ ٱلْمُؤْمِنُونَ لَعَلَّكُمُ تُفْلِحُونَ ﴾ (١).

وعند المعتزلة يثبت الوجوب بالعقل؛ لأن العقل يدرك حسنها فيوجبها.

<sup>(</sup>١) سورة النور. الآية: ٣١.

#### حكم من عاد إلى الذنب بعد التوبة:

يرى المعتزلة: أن العودة إلى الذنب بعد التوبة منه تنقض التوبة، فيعود ذنبه الذي تاب منه بعوده إليه، فشرط صحة التوبة عندهم ألَّل يعاود الذنب بعد التوبة.

وعند الصوفية: معاودة الذنب بعد التوبة أقبح من «سبعين» ذنبًا بلا توبة، وهما رأيان ضعيفان.

أما أهل السنة: فيرون أن العود إلى الذنب لا ينقض التوبة، ما دام عازمًا عند التوبة على عدم العود، وعليه إن وقع في الذنب مرة أخرى أن يجدّد توبة أخرى وهكذا، فلا يضر إلا الإصرار على المعاصى.

واستدل أهل السنة على ما ذهبوا إليه ببعض الأدلة منها قوله تعالى: ﴿إِنَّ اللّهَ يُحِبُّ ٱلتَّوَّبِينَ وَيُحِبُّ ٱلْمُتَطَهِّرِينَ ﴾ (١)، وهم الذين يتوبون كلما أذنبوا، ويقول في وصف المؤمنين ﴿ وَٱلَّذِينَ إِذَا فَعَلُوا فَنَحِشَةً أَوْ ظَلَمُوا أَنفُسَهُمْ ذَكُرُوا ٱللّهَ فَاسْتَغْفَرُوا لِذُنُوبِهِمْ وَمَن يَغْفِرُ ٱلذُّنُوبَ إِلّا ٱللهُ وَلَمْ يُصِرُّوا عَلَى مَا فَعَلُوا وَهُمْ فَاسْتَغْفَرُوا لِذُنُوبِهِمْ وَمَن يَغْفِرُ ٱلذُّنُوبَ إِلّا ٱللهُ وَلَمْ يُصِرُّوا عَلَى مَا فَعَلُوا وَهُمْ يَعْلَمُونَ ﴾ إلا الله والذي نفسي بيده لو لم يَعْلَمُونَ ﴾ (١)، ومن هذه الأدلة أيضًا قوله ﷺ: «والذي نفسي بيده لو لم تذنبوا، لذهب الله بكم ولجاء بقوم يذنبون، فيستغفرون الله، فيغفر لهم (٣).

للصف الثالث الثانوي ــــه

<sup>(</sup>١) سورة البقرة. الآية: ٢٢٢.

<sup>(</sup>٢) سورة آل عمران. الآية: ١٣٥.

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم.

## أراء العلماء في قبول التوبة:

هل يجب على الله تعالى أن يقبل توبة التائب؟

ذهب أهل السنة إلى أن الله يتفضل بقبول التوبة إذا استجمعت شرائطها؛ حيث يقول: ﴿ إِنَّمَا ٱلتَّوْبَدُ عَلَى ٱللّهِ لِلّذِينَ يَعْمَلُونَ ٱلسُّوَءَ بِجَهَالَةِ ثُمَّ يَتُوبُونَ مِن قَرِيبٍ فَأُولَكَنِ كَنَوبُ ٱللّهُ عَلَيْهِم اللّهُ عَلَيْهِم اللّهُ عَلَيْهِم اللّهُ عَلَيْهِم اللّهُ عَلَيْهِم اللّهُ عَلَيْهِم اللّهُ عَلَيْهِم اللّه عَلَيْهِم اللّه عَلَيْهِم اللّه عَلَيْهِم اللّه عَلَيْهِم اللّه عَلَيْه مَا نَفْعَ لُونَ اللّه فهذا وعد كريم، ووعد عبدونه الكريم لا يتخلف.

وإنها ندعو بقبولها خوفًا من أن تكون شروطها غير متحققة من الإخلاص، وحسن النية.

وتوقف إمام الحرمين والقاضي أبو بكر الباقلاني من أهل السنة، فلم يقطعا بالقبول، بل هي معلقة بالمشيئة، وقالوا: إن قوله تعالى: ﴿ وَهُوَ ٱلَّذِى يَقَبُلُ ٱلنَّوْبَةَ عَنَ عِبَادِهِ وَكَالُوا عَنِ ٱلسَّيِّ عَاتِ وَيَعَلَّمُ مَا نَفْعَ لُوك ﴾ (٣)، دليل محتمل بمعنى أنه يقبلها إن شاء وإلا فلا.

وذهبت المعتزلة إلى أن الله تعالى يجب عليه أن يقبل توبة عباده إن تابوا، وكانت توبتهم مستجمعة للشروط، وهذا كلام فيه تطاول على الله تعالى.

وقد أجمعوا على أن توبة الكافر مقبولة بمشيئته؛ بدليل قوله سبحانه: ﴿ قُل لِّلَذِينَ كَفُورًا إِن يَنتَهُوا يُغَفَّرُ لَهُم مَّاقَدُ سَلَفَ ﴾(١)، وهذا يؤيد رأي الأشعري؛ إذ لا فرق بين الكافر وبين المؤمن العاصي في قبول التوبة، بل العاصي

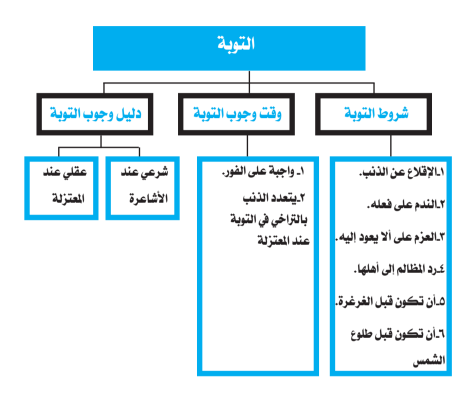
<sup>(</sup>١) سورة النساء. الآية: ١٧.

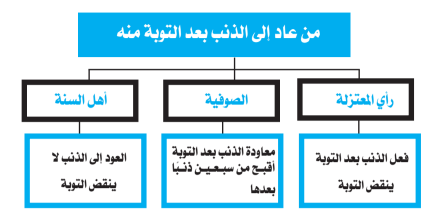
<sup>(</sup>٢) سورة الشورى. الآية: ٢٥.

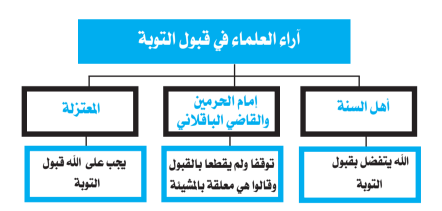
<sup>(</sup>٣) سورة الشوري. الآية: ٢٥.

<sup>(</sup>٤) سورة الأنفال. الآية: ٣٨.

# أولى بالقبول إذا تحققت شروطها، ولا يخفى أن توبة الكافر بتركه الكفر وبإيانه.







# المناقشة والتدريبات

| س ١: ما التوبة لغة واصطلاحًا؟ وما شروطها إجمالًا؟                                     |  |  |  |  |
|---------------------------------------------------------------------------------------|--|--|--|--|
| <ul> <li>س٧-ما آراء العلماء في قبول التوبة؟ وما الراجح من وجهة نظرك؟</li> </ul>       |  |  |  |  |
| س٣: ما المراد بكل من [ الحسنة - السيئة]؟ ولم سميت الحسنة بهذا الاسم؟                  |  |  |  |  |
| س٤: تخير الإجابة الصحيحة مما بين القوسين فيها يأتي:                                   |  |  |  |  |
| أ- أقل مراتب التضعيف (ثلاث-سبع-عشر)                                                   |  |  |  |  |
| ب- معاودة الذنب بعد التوبة منه أقبح من سبعين ذنبًا بلا توبة هو رأي                    |  |  |  |  |
| (المعتزلة - الخوارج -الصوفية)                                                         |  |  |  |  |
| جـ-عدم صحة التوبة عند الغرغرة هو رأي                                                  |  |  |  |  |
| (المعتزلة - الخوارج -الأشاعرة)                                                        |  |  |  |  |
| د-دليل وجوب التوبة شرعي عند (المعتزلة-الأشاعرة - الفلاسفة).                           |  |  |  |  |
| هـ-تفاوت مراتب التضعيف تبعًا لـ    ( الإخلاص- حسن النية-كليهما)                       |  |  |  |  |
| س $3$ : ضع علامة $(\forall)$ أمام العبارة الصحيحة وعلامة $(\times)$ أمام العبارة الخط |  |  |  |  |
| بها يأتي مع تصويب الخطأ:                                                              |  |  |  |  |
| أ- إذا همَّ العبد بحسنة ولم يفعلها تكتب حسنة وتضعَّف ( )                              |  |  |  |  |
| ب- يرى الأشاعرة صحة التوبة عند الغرغرة ( )                                            |  |  |  |  |
| جـ-التوبة واجبة على الفور ( )                                                         |  |  |  |  |
| د-لا يتعدد الذنب بالتراخي عند المعتزلة ( )                                            |  |  |  |  |

- و-فعل الذنب بعد التوبة منه ينقضها عند أهل السنة ( )

# س٦: دلل أو علل لما يأتى:

أ - توبة الكافر مقبولة بمشيئة الله تعالى.

ب-من فعل سيئة لا تضاعف عليه بل تحسب سيئة واحدة.

ج - دليل وجوب التوبة شرعى عند الأشاعرة.

د-ذهب أهل السنة إلى أن الله يتفضل بقبول التوبة.

هـ-تفاوت مراتب تضعيف الحسنات.

و-تسمية السيئة بهذا الاسم.

## الذنوب كبائر وصغائر

# قَالَ النَّاظمُ رَحِمْ السُّهُ:

٨٤ وباجتنابٍ للكبائرْ تُغفَرُ \*\* صغائرٌ وجَا الوُضُو يكفِّرُ
 تعريف الكبائر والكبيرة:

هي الذنوب العظيمة التي وضع لها الشارع حدًّا في الدنيا، أوْ توعّد صاحبها بالعذاب الأليم، أو وُصِفَ فاعلها بالفسق، أو بلعنة الله ورسوله، وأعظمها الشرك، وقد بين عض الكبائر، حيث يقول: «اجتنبوا السبع الموبقات – أي: المهلكات – قيل: يا رسول الله وما هن؟ قال الشرك بالله، والسحر، وقتل النفس التي حرّم الله إلا بالحق، وأكل الربا، وأكل مال اليتيم، والتولي يوم الزحف، وقذف المحصنات الغافلات»(۱)، وهناك من الكبائر غير هذه السبع كثير (مع تفاوت مراتبها)، كالكذب، والغيبة، وشهادة الزور، وعقوق الوالدين.

### تعريف الصغائر:

أما الصغائر فهي: ما ليس فيها حد في الدنيا، ولا توعد بعذاب في الآخرة.

وتُعْطى الصغائر حكم الكبائر بالإصرار عليها والتفاخر بها، أما إن فعلها من غير نية العود فهي صغائر.

وبعد أن علمنا أن الذنوب «صغائر، وكبائر» وهو الرأي الصحيح، نجد أن هناك من خالف في هذه المسألة:



<sup>(</sup>١) متفق عليه.

- ١- فخالف المرجئة؛ حيث ذهبوا إلى أن الذنوب كلها صغائر لا تضر مرتكبها
   ما دام على الإسلام.
- ٢ وخالف أيضًا الخوارج؛ حيث ذهبوا إلى أن الذنوب كلها كبائر، وأن كل
   كبيرة كفر.
- ٣ـ وثالث ذهب إلى أن الذنوب كلها كبائر، نظرًا لعظمة مَنْ عُصِيَ بها أي: الله ﷺ، ولكن لا يَكْفُر مرتكبها، كما قالت الخوارج، إلا بما هو كُفْرٌ كسجود لصنم.

## مكفّرات الذنوب:

يُكفّر الله الذنب بفعل بعض الصالحات، كالوضوء، والعمرة، وصلة الرحم، والصَّدَقة، يقول سبحانه: ﴿إِنَّ ٱلْحَسَنَاتِ يُذُهِبُنَ ٱلسَّيِّاتِ ﴾(١)، فالسيئات كالأمراض، والحسنات دواء لها.

وتغفر الذنوب باجتناب الكبائر، كما يقول سبحانه: ﴿ إِن تَحَتَنِبُواْ كَبَآبِرَ مَا نُنْهُونَ عَنْـهُ أُنكَفِّرُ عَنكُمُ سَيِّعَاتِكُمُ ﴾(٢).

وقد اتفق المسلمون على أن التكفير يترتب على الاجتناب، فقد وَعَدَ سبحانه بذلك، ووعْده لا يتخلف.

ثم اختلفوا هل هذا الترتيب قطعي أو ظني؟ فذهب جماعة من الفقهاء والمحدثين والمعتزلة: إلى أنه قطعي؛ لأنه ثبت بدليل قطعي، وهو قوله سبحانه: ﴿ إِن تَجۡتَنِبُوا كَبَآهٍ مَا نُنْهُونَ عَنْهُ نُكَفِّرُ عَنكُمُ سَكِيَّاتِكُمُ ﴾(٣).

<sup>(</sup>١) سورة هود. الآية: ١١٤.

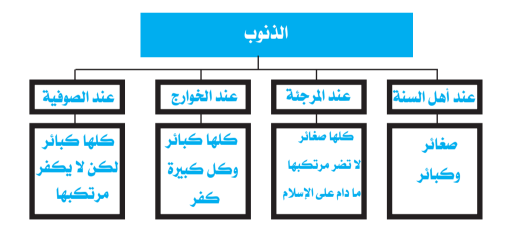
<sup>(</sup>٢) سورة النساء. الآية: ٣١.

<sup>(</sup>٣) سورة النساء. الآية: ٣١.

وذهب أئمة الكلام إلى أنه ظنى؛ لاحتمال تعلقه على المشيئة.

أما الكبائر: فمنها ما يتعلق بالله وحده، وهو يُغْفَرُ بالتوبة، وأشد الذنوب المتعلقة به سبحانه هو الكفر، وهو يُغْفَرُ بالتوبة، يقول سبحانه: ﴿ قُل لِللَّذِينَ كَا فَكُم مَّا قَدْ سَلَفَ ﴾(١)، فغيره أولى بالمغفرة فضلًا منه سبحانه.

هذا كله في الذنوب المتعلقة بحقوق الله تعالى، أما الذنوب المتعلقة بالناس، فلا بد من ردّ المظالم إلى أهلها، فمن تاب وعزم على ردّ المظالم، ولم يستطع، ثم مات، وهو صادق النية، أرضى الله عنه أصحاب هذه المظالم.



\* \* \*

<sup>(</sup>١) سورة الأنفال. الآية: ٣٨.

## حكم مرتكب الكبيرة

# قَالَ النَّاظمُ رَحِاللَّهُ:

٥٨ ـ ومَنْ يَمُتْ ولم يَتُبْ من ذنبِهِ \*\* فأَمْسِرُهُ مُفَسِوَّضُ لِرَبِّهِ هِ مَا مَسْرُهُ مُفَسِوَّضُ لِرَبِّهِ مِ الْرَبِّ فِي مَا لَحُلُودُ مُجْتَنَبْ ٨٨ ـ وَوَاجِبٌ تَعْذِيبُ بَعْضٍ ارْتَكَبْ \*\* كَبِيرَةً ثُمَّ الْخُلُودُ مُجْتَنَبْ ١ ـ مذهب أهل السنة:

أُولًا: مَنْ مات قبل أن يتوب من الصغائر، فالأمر فيه موكول إلى الله \_ سبحانه \_ إن شاء غفر، وإن شاء عذّب.

ثانيًا: يرى أهل السُّنَّة: أنَّ مَنْ مات قبل أن يتوب من الكبائر، فأمره مفوض إلى الله، إن شاء غفر له، وإن شاء أدخله النار دون خلود فيها، وهذا مفهوم من عموم قوله سبحانه: ﴿ إِنَّ اللَّهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشَرَكَ بِهِ عَ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَن يَشَرَكَ بِهِ عَ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَن يَشَرَكُ بِهِ عَ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَن مِنْ عَمُوم قوله سبحانه: ﴿ إِنَّ اللَّهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشَرَكَ بِهِ عَ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَن مِنْ عَمُوم قوله سبحانه:

أما المعتزلة: فيرون أن مرتكب الكبيرة في منزلة بين المنزلتين، أي: إنه في منزلة بين الإيهان والكفر، فهو ليس بمؤمن وليس بكافر، ومن مات دون أن يتوب منها فهو مخلد في النار.

أما الخوارج: فيرون أن ارتكاب معصية واحدة – صغيرة أو كبيرة – خروج من الإيان ويحكمون على صاحبها بالكفر ويوجبون خلوده في النار لكفره (٢٠).

ونلاحظ مما سبق أن المعتزلة قد وافقوا الخوارج في حكم مرتكب الكبيرة وأنه مخلد في النار ، إلا أنهم خالفوهم في القول بتكفيره، واكتفوا بتسميته فاسقًا

<sup>(</sup>١) سورة النساء. الآية: ١١٦.

<sup>(</sup>٢) يراجع: التبصير في الدين للإسفراييني صـ ٤٥

والقول بأن مرتكب الكبيرة مخلد في النار مخالف لصريح القرآن والسنة، فقوله سبحانه: ﴿ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَن يَشَآءُ ۚ ﴾ (١)، صريح في جواز المغفرة بدون توبة، ويقول ﷺ: «من قال: لا إله إلا الله دخل الجنة»، فقال أبو ذر: وإن زنى، وإن سرق؟، فأعاد أبو ذر سؤاله ثلاثًا، والرسول يرد بنفس الرد، ثم قال في الثالثة: «وإن زنى وإن سرق رغم أنف أبي ذر» (٢).

وفي الحكم على مرتكب الكبيرة بالكفر كما فعل الخوارج مخالفةٌ أيضًا لصريح القرآن ، فالله - سبحانه - خاطب العصاة بوصف الإيمان كما في قوله سبحانه: ﴿ وَإِن طَآيِهَنَانِ مِنَ ٱلْمُؤَمِنِينَ ٱفَّئَتَلُوا ﴾ (٣).

## هل يجب تحقّق الوعد والوعيد؟

الوعد: هو ما وعد الله به عباده المتقين من النعيم والثواب في الآخرة.

الوعيد: ما توعد الله به العصاة من العقاب في الآخرة .

اتفق الأشاعرة والماتريدية على أن وعده - سبحانه - لا يتخلف قطعًا فالخلف في الوعد نقص يجب تنزيهه عنه .

أما الخلف في الوعيد فهو محل الخلاف بينهم فهل يجوز الخلف فيه أو لا؟ الأشاعرة: يقولون بجواز الخلف في الوعيد ؛ لأن الخلف في الوعيد يعد كرمًا يمتدح به وليس نقصًا في حقه – سبحانه – ، وقد أشار إلى ذلك الإمام الغزالي قائلًا بأن العادة قاضية والعقول تشير إلى أن التجاوز والصفح أحسن من العقوبة والانتقام، وثناء الناس على العافي أكثر من ثنائهم على المنتقم، فكيف يُستقبح ذلك من المولى عز وجل (٤)، وهذا ما جعل الأشاعرة يقولون بجوازه في حقه سبحانه.

<sup>(</sup>١) سورة النساء. الآية: ١١٦.

<sup>(</sup>٢) متفق عليه.

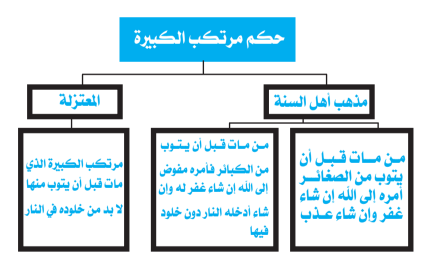
<sup>(</sup>٣) سورة الحجرات. الآية: ٩.

<sup>(</sup>٤) يراجع الاقتصاد في الاعتقاد للغزالي صـ ٤٥٤

الماتريدية: يقولون بعدم جواز الخُلف في الوعيد في حقه سبحانه فالخُلف في الوعيد كرمٌ في حق العباد، وأما في حق الله فلا ؛ لاستحالة تسميته مخلِفًا، واستحالة التبدل على قوله تعالى(١٠).

وبعد النظر في كلام أهل السنة الأشاعرة والماتريدية يتبين أن الماتريدية عندما قالوا بعدم جواز الخُلف في الوعيد أخرجوا المؤمن المغفور له من عموم آيات الوعيد، مما يعني أنه لا خلاف بين الأشاعرة والماتريدية عند التحقيق.

وخلاصة القول أن الناس على قسمين: مؤمن وكافر، فالكافر مخلّد في النار إجماعًا، والمؤمن على قسمين: طائع وعاص، فالطائع في الجنة إجماعًا، والعاصي على قسمين: تائب وغير تائب، فالتائب في الجنة إجماعًا، وغير التائب في المشيئة، وعلى تقدير عذابه فإنه لا يخلّد في النار.



<sup>(</sup>١) يراجع تبصرة الأدلة لأبي المعين النسفي ٢/ ١٠٥٧

### المناقشة والتدريبات

س١: ما المقصود بكل من (الكبائر -الصغائر) ؟ ومتى تُعطَى الصغائرُ حكمَ الكبائر؟

س ٢: اذكر آراء من خالف في كون الذنوب صغائر وكبائر، مبينًا وجهة نظرك مع التعليل.

س٣: ما مذهب أهل السنة في من مات قبل أن يتوب من الصغائر والكبائر؟ س٤: ضع علامة  $(\lor)$  أمام العبارة الصحيحة وعلامة (×) أمام العبارة الخطأ فيها يأتي مع تصويب الخطأ:

| (           | )        | ل العصاة كما قالت المعتزلة      | أ- يجب أن يعذب الله بعض    |
|-------------|----------|---------------------------------|----------------------------|
| (           | )        | ب كلها صغائر لا تضر مرتكبها     | ب- يرى المرجئة أن الذنو    |
| (           | )        | خلود العصاة في النار            | جـ-لا يقول أهل السنة بـ    |
| (           | )        | تكب الكبيرة                     | د - قال الخوارج بكفر مر    |
| (           | )        | بعض الصالحات                    | هـ-يكفر الله الذنوب بفعل   |
| <u>ل</u> ي: | ء فيما ي | ابة الصحيحة من البدائل المطروحة | سه:ضع خطًّا تحت الإجا      |
| المرجئة).   | ارج-     | . (أهل السنة - الخوا            | أ - الذنوب كلها كبائر عند  |
| المعتزلة).  | دية –    | منين عند الأشاعرة - الماتريا    | ب- تجوز المغفرة لجميع المؤ |
| السحر).     | بالله-   | (شهادة الزور – الشرك            | جـ- أعظم الكبائر           |
| المرجئة).   | بدية –   | ند (المعتزلة – الماتري          | د- الذنوب كلها صغائر ع     |
|             | ي عند    | على الاجتناب وهذا الترتيب قطعج  | هـ-تكفير الذنوب يترتب      |
| سرين).      | ً المف   | بعض المحدثين-أئمة الكلام-بعض    | 2)                         |

### صحائف الأعمال

# قَالَ النَّاظمُ رَحْاللَّهُ:

٨٧ \_ وَوَاجِبٌ أَخْذُ الْعِبَادِ الصُّحُفَا \*\* كَمَا مِنَ الْقُرْآنِ نَصَّاعُرِفَا الْمُرادِ بِصِحِفُ الْأَعِمالِ:

صحف الأعمال: هي التي سطّرَتْ فيها الملائكةُ كلَّ ما يفعله المرء في الدنيا.

قيل: إن لكل يوم صحيفة، كما وَرَدَ: «ما من مؤمن إلا وله كل يوم صحيفة، فإذا طُويت وليس فيها استغفار طُويت وهي سوداء مظلمة، وإذا طُويت وفيها استغفار، طويت ولها نور يتلألأ، فإذا كان يوم الحساب وُصلت هذه الصحف بعضها ببعض حتى تكون صحيفة واحدة»(١).

وقيل: إنّ هناك من ينسخ هذه الصحف المتعددة في صحيفة واحدة؛ فالكتاب الذي يعطى لصاحبه كتاب واحد فيه كل صغيرة وكبيرة، كما يقول الله سبحانه وتعالى على لسان المجرمين: ﴿ مَالِ هَذَا ٱلۡكِتَبِ لَا يُغَادِرُ صَغِيرَةً وَلَا كَبِيرَةً إِلّاَ وَصَاها وَوَجَدُوا مَا عَمِلُوا حَاضِراً وَلَا يَظْلِمُ رَبُّكَ أَحَدًا ﴾ (٢).

أما بالنسبة لطريقة أخذ الكتاب: فإن المؤمن يأخذ كتابه بيمينه إكرامًا له، قال تعالى: ﴿ فَأَمَّا مَنْ أُونِي كِنْبَهُ مِيمِينِهِ عَيَقُولُ هَا قُومُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ الكافر فإنه يأخذه بشماله من وراء ظهره، قال تعالى: ﴿ وَأَمَّا مَنْ أُونِي كِنْبَهُ بِشِمَالِهِ عَيَقُولُ يَلْيُنِي لَرُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ ا

<sup>(</sup>١) ذكره النسفى جذا اللفظ، ولم نقف عليه.

<sup>(</sup>٢) سورة الكهفّ. الآية: ٤٩.

<sup>(</sup>٣) سورة الحاقة. الآية: ١٩.

<sup>(</sup>٤) سورة الحاقة. الآية: ٢٥.

<sup>،</sup> ٩ 綱 - تيسير جوهرة التوحيد .

وإعطاء الكتب ليس خاصًّا بالأمة الإسلامية، بل هو عام لجميع الأمم، لكل من وجب عليه الحساب، أما من عافاه الله من الحساب كالأنبياء، ومن أكرمهم الله بإدخالهم الجنة بغير حساب، فليس هناك حاجة لإعطائهم كتبهم، وسيكون على رأس من يدخل الجنة بغير حساب من غير الأنبياء أبو بكر على ورد.

ولكن مَنْ يدفع الصحف للعباد: ورد أن رِيحًا تُطَيِّرُ الكتب من خزانة تحت العرش، فلا تخطئ صحيفة عنق صاحبها، كما ورد أن كل شخص يدعى فيعطى كتابه، فالريح تُطَيِّرها، والملائكة يسلمونها لأصحابها بأيمانهم إن كانوا مؤمنين، وبشمائلهم ومن وراء ظهورهم إن كانوا كافرين.

أما المؤمن العاصي، فقد اختلفت الأقوال في شأنه، ولم يقل أحد بأخذه بشهاله، وتوقّف البعض عن الحكم، والصحيح أنه يأخذه بيمينه؛ لأنه مؤمن، كها جزم بذلك الإمام الماوردي، وهو المشهور.

الدليل على هذه المسألة: قد ثبت أخذ صحائف الأعمال بالكتاب، والسنة، والإجماع، يقول سبحانه: ﴿ فَأَمَّا مَنْ أُوتِي كِنْبَهُ, بِيمِينِهِ وَ ﴿ فَسَوْفَ يُحَاسَبُ حِسَابًا مِسِيرًا ﴿ فَوَيَكِنْبَهُ, وَرَاءَ ظَهْرِهِ وَ ﴿ فَسَوْفَ يَدْعُوا ثَبُورًا فَيَعِيرًا ﴿ وَيَعْلَلُ اللّهِ وَمَسْرُورًا ﴿ وَكُلّ إِنْسَانٍ أَلْزَمْنَهُ طَتَهِرَهُ فِي عُنُقِهِ وَ وَخُرْجُ لَهُ, يَوْمَ وَيَصْلَى سَعِيرًا ﴾ (١)، وقال: ﴿ وَكُلّ إِنْسَانٍ أَلْزَمْنَهُ طَتَهِرَهُ فِي عُنُقِهِ وَخُرْجُ لَهُ, يَوْمَ الْقِينَمَةِ حِتَبًا يَلْقَهُ مَنشُورًا ﴿ اللّ الْقَرْمُ كَنْ بِنَفْسِكَ ٱلْيُوْمَ عَلَيْكَ حَسِيبًا ﴾ (١).

حكم الإيهان بثبوت صحائف الأعهال: واجب، ومنكره كافر؛ لما سبق من الأدلة.

<sup>(</sup>١) سورة الانشقاق. الآيات: ٧- ١٢.

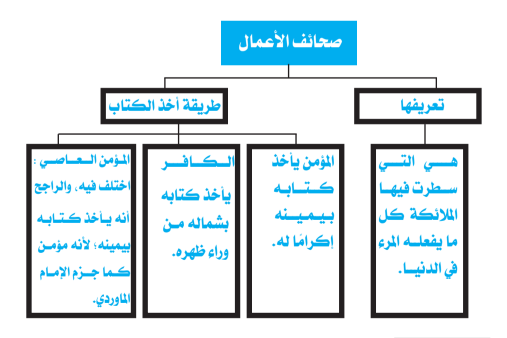
<sup>(</sup>٢) سورة الإسراء. الآيتان: ١٣، ١٤.

وكيف يقرأ كتابه وقد يكون أميًا؟ وما هي اللغة التي تكتب بها الصحف، وللناس لغات شتى، ولهجات مختلفة؟

قيل: إن القراءة ليست مقصودة بحقيقتها، بل ذلك مجاز عن العلم، فتعرض عليه أعماله بصورة سريعة يدرك فيها كل شيء، فيقول: ﴿ مَالِ هَذَا ٱلۡكِتَابِ لَا يُغَادِرُ صَغِيرَةً وَلَا كَبِيرَةً إِلَّا آَحْصَاهَا ﴾ (١).

ويرد عليهم بجواز أن يخلق الله فيه القدرة على القراءة والفهم؛ ليقيم عليه الحجة، وقيل: إن هناك من لم يقرأ ذهولًا ودهشة من القبائح التي فيه، والأولى تفويض علم هذه الأمور إليه سبحانه وتعالى، فهو أعلم.

\* \* \*



<sup>(</sup>١) سورة الكهف. الآية: ٤٩.

## الوزن والميزان

# قَالَ النَّاظمُ رَحِاللَّهُ:

٨٨ ـ وَمِثْـلُ هَـذَا الْـوَزْنُ وَالْمِيـزَانُ \*\* فَتُـوزَنُ الْكُتْـبُ أَوِ الأَعْيَـانُ يكون الوزن لمن يُعطى الكتاب استعدادًا للحساب، وأما من أُعفوا من الحساب، فلا يعطون صحفًا، ولا تُوزن لهم أعمالُ.

وعملية الوزن والتقدير تحتاج إلى آلة يكون بها الوزن، وهي الميزان.

## صفة الميزان:

وقيل في وصف الميزان: إنه يشبه موازين الدنيا.

ويكون ثِقَلُ الميزان وخفته على هيئته في الدنيا، وقيل عكس ذلك، فيصعد الثقيل إلى أعلى، ويهبط الخفيف إلى أسفل؛ أخذًا من قوله سبحانه: ﴿وَٱلْعَمَلُ الشَّلِحُ يَرُفَعُهُم ﴾(١)، والأولى التفويض في هذه التفاصيل، وهل هو ميزان واحد، أو موازين متعددة لكل شخص ميزان، أو لكل عمل ميزان؟ أقوال مختلفة.

وهل توزن أعمال الكفار، أم يكفي الكفر ليدخلهم النار؟ الظاهر أن أعمالهم توزن؛ لأنه قد تكون للكافر حسنات وسيئات غير الكفر ﴿ وَمَا رَبُّكَ بِظَلَّهِ لِلْعَبِيدِ ﴾ (٢)، فلا بد من وزن حسناتهم وسيئاتهم فيرجح الكفر ويلقى في النار، أما قوله سبحانه: ﴿ فَلَا نُقِيمُ لَهُمْ يَوْمَ ٱلْقِيكُمَةِ وَزْنَا ﴾ (٣)، أي: وزنا نافعًا يعود عليهم بنعيم، أو تخفيف العذاب.

<sup>(</sup>١) سورة فاطر. الآية: ١٠.

<sup>(</sup>٢) سورة فصلت. الآية: ٤٦.

<sup>(</sup>٣) سورة الكهف. الآية: ١٠٥.

## آراء العلماء في الميزان:

أما المعتزلة فقد فسروا: الميزان بالعدالة المطلقة، وجعلوا الميزان رمزًا لها، وليس هناك \_ في رأيهم \_ ميزان حقيقي، وشبهتهم في ذلك أن الأعمال مما ليس له ثقل حتى توزن.

أما أهل السنة: فيرون أن حمل هذه النصوص على ظاهرها وحقيقتها أولى من تأويلها وصرفها، فالحقيقة ممكنة، بأن تصور المعاني صورًا حسية لها وزن، أو أن توزن نفس الصحف، ويشهد لذلك حديث البطاقة الذي رواه الترمذي، وذُكر فيه: أنه يُؤْتَى بشخص يُنشر عليه تسعة وتسعون سِجِلًا، يعترف بكل ما فيها من سيئات، ثم توضع في كفة حسناته بطاقة فيها كلمة التوحيد، فتطيش السِّجِلَّات، وهذا لرجل أراد الله له الخير(۱)، أوْ تُوزن الأشخاصُ أنفسهم(۱)، وقد وردت آثار تشهد لكل رأى من هذه الآراء.

### دليل الوزن والميزان:

ورد إثبات الوزن والميزان في الكتاب والسنة، وأجمعت عليهما الأمة، يقول سبحانه: ﴿ وَٱلْوَزْنُ يَوْمَيِذِ ٱلْحَقُّ فَمَن ثَقُلَتَ مَوَزِيثُهُۥ فَأُوْلَئِكَ هُمُ ٱلْمُفَلِحُونَ ﴿ وَمَنْ وَمَنْ عَلَيْهُ اللَّهُ وَمَنْ عَلَيْهُ اللَّهُ وَمَنْ وَمَنْ عَلَيْهُ اللَّهُ وَمَنْ عَلَيْهُ اللَّهُ وَمَنْ عَلَيْهُ وَمَا كَانُوا عِكْيَتِنَا يَظْلِمُونَ اللَّهُ اللَّهُ وَمَنْ وَيقول سبحانه: ﴿ وَنَضَعُ ٱلْمَوْزِينَ ٱلْقِسْطَ لِيَوْمِ ٱلْقِيْمَةِ فَلَا نُظْلُمُ نَفْسٌ شَيْعًا ﴾ (١)، ويقول سبحانه: ﴿ وَنَضَعُ ٱلْمَوْزِينَ ٱلْقِسْطَ لِيَوْمِ ٱلْقِيْمَةِ فَلَا نُظْلُمُ نَفْسٌ شَيْعًا ﴾ (١)، ويقول ﴿ فَأَمّا مَن خَفّتُ مَوْزِينَلُهُۥ (١) فَهُو فِي عِيشَةٍ رَاضِيةٍ اللهِ وَأَمّا مَنْ خَفّتُ مَوَزِينَلُهُۥ (١) فَهُو فِي عِيشَةٍ رَاضِيهَ اللهُ وَأَمّا مَنْ خَفّتُ مَوَزِينَهُۥ (١) فَهُو فِي عِيشَةٍ رَاضِيهُ (١) نَازُ عَامِيهُ (١) ﴾ (٥).

<sup>(</sup>١) أخرجه الترمذي في «جامعه» (٢٦٣٩) من حديث عبدالله بن عمرو على المرابع الترمذي في المرابع المربع ا

<sup>(</sup>٢) انظر صحيح البخاري رقم (٤٧٢٩).

<sup>(</sup>٣) سورة الأعراف. الآيتان: ٨، ٩.

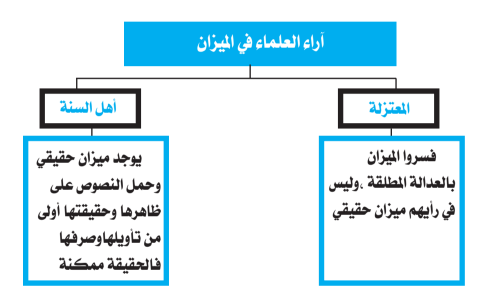
<sup>(</sup>٤) سورة الأنبياء. الآية: ٤٧.

<sup>(</sup>٥) سورة القارعة. الآيات: ٦ ـ ١١.

حكم الإيهان بالوزن والميزان: واجب، ومنكره كافر؛ لما مرّ من أدلة.

الحكمة من الوزن: إظهار العدالة الإلهية المطلقة، وطمأنة المؤمنين، وإنذار المجرمين، وإقامة الحُجّة على المخالفين.

\* \* \*



#### الصراط

# قَالَ النَّاظمُ رَحْاللَّهُ:

من الموقف مباشرة.

٨٩ ـ كَذَا الصِّرَاطُ فَالْعِبَادُ نُخْتَلِفْ \*\* مُسرُورُهُم فَسَالِمٌ وُمُنْتَلِفْ(') والصراط لغة: الطريق الواضح الصحيح، وفي الاصطلاح: جسر ممدود على متن جهنم ترده جميع الخلائق، ما عدا طائفة من الكفار، يُعَجَّل بإلقائهم في جهنم

ويسير على الصراط جميع الناس حتى من يدخل الجنة بغير حساب، والكل صامت لا يتكلم إلا الأنبياء فإنهم يقولون: اللهم سلّم سلّم.

وقد اشتبه الأمر على المعتزلة، فظنوا أن هناك تعارضًا في الأوصاف، ولذلك لم يعترفوا بالصراط على حقيقته المشهورة، بل صرفوه عن ظاهره وقالوا: المراد به طريق الجنة وطريق النار، وقيل: المراد به الأدلة الواضحة، فليس هناك صراط حقيقى ممدود على متن جهنّم يمرّ عليه الناس.

أما أهل السنة فيرون أنّه ليس هناك ما يدعو إلى هذا التأويل، وصرف النصوص عن ظاهرها؛ لأن الحقيقة ممكنة، واختلاف الأوصاف في الضيق والسَّعة يمكن فهمه باعتبار المارين عليه حسب أعالهم التي تنير لهم الطريق، فالعصاة يشقّ عليهم المرور حتى يبدو أمامهم الطريق ضيِّقًا حادًّا، والصالحون يعبرُون بفضلِ من الله، فيرون الطريق أمامهم واسعًا سهلًا.

<sup>(</sup>١) أي: التالف المتردِّي، اسم فاعل من «انتلف» مطاوع أتلفه؛ أي: أوقعه في التلف والهلاك. هداية المريد (١) أي: التالف المتردِّي، اسم فاعل من «انتلف» مطاوع أتلفه؛ أي: أوقعه في التلف والهلاك. هداية المريد (ص٣٥٧).

وهذا ما ورد أيضًا أن الناس يختلفون في المرور على الصراط، فمنهم من يجتازه كَطَرْفِ العين، ومنهم من يمرّ كالبرق الخاطف، أو كالريح العاصف، أو كالطير، أو كالجواد السابق، ومنهم من يجتازه سعيًا أو مشيًا، ومنهم من يحبو حبوًا، وإنها كان ذلك التفاوت حسب التفاوت في الأعمال الصالحة والسيئة.

دليل ثبوت الصراط وأوصافه: أنه قد ورد ذكره في القرآن الكريم؛ حيث يقول سبحانه: ﴿ آمْدِنَا ٱلصِّرَطَ ٱلْمُسْتَقِيمَ ۞ ﴿(١)، كما ورد في السنة الصحيحة ذكر الصراط وأوصافه، يقول على الشفاعة، وتحل الشفاعة، وتحل الشفاعة، ويقولون: اللهم سلِّم سلِّم»، قيل: يا رسول الله، وما الجسر؟ قال: «دَحْضٌ مَزلَّةُ، فيه خطاطيف»<sup>(۲)</sup>.

ووَرَد أيضًا أن الملائكة تقوم على جانبيه، وكذلك الكلاليب التي تأخذ العصاة، فتلقى بهم في النار، وأن فيه طريقين، فأهل السعادة يسلكون طريق اليمين، وأهل الشقاء يسلكون طريق الشِّمال.

وقد اختلف المفسرون في قوله تعالى: ﴿ وَإِن مِّنكُمْ إِلَّا وَارِدُهَا كَانَ عَلَىٰ رَبِّكَ حَتْمَا مَّقْضِيًّا ﴿ ثُلَّ ثُنَجِي ٱلَّذِينَ ٱتَّقَواْ وَّنَذَرُ ٱلظَّلِمِينَ فِهَاجِثِيًّا ﴿ ثَلَى الْأَسْ الْأَطْهِر أنه الصراط، فجميع الخلائق تَرِدُ جهنم بمرورهم فوق الصراط حتى الأنبياء، والشهداء والصالحون، فينجو هؤلاء، وتأخذ الكلاليب العصاة فتلقيهم في النار. وما ورد في تفاصيله، نفوّض علمه إلى الله تعالى.

<sup>(</sup>١) سورة الفاتحة. الآية: ٦.

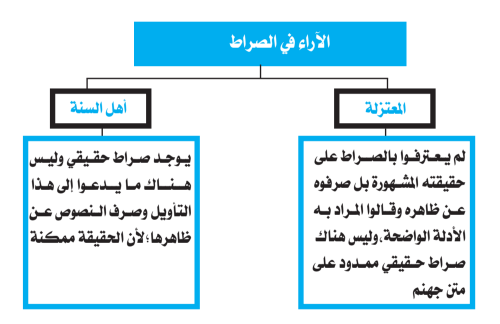
<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم. (٣) سورة مريم. الآيتان:٧١، ٧٢.

الخلاصة: أن جميع المؤمنين يعترفون بالصراط في الجملة، والمعتزلة منهم يصرفون النصوص عن ظاهرها، ويرون أن المقصود الطريق، أو الأدلة الواضحة.

حكم الإيهان بالصراط: واجب، ومنكره كافر؛ لما سبق من الأدلة، أما منكر هذا التفصيل فليس بكافر ولا فاسق.

الحكمة من الصراط: إظهار فرح المؤمنين، وحسرة الكافرين.

\* \* \*



### الحوض

# قَالَ النَّاظمُ رَحْاللَّهُ:

٩٠ إِيَمَانُنَا بِحَوْضِ خَيْرِ الرُّسْلِ \*\* حَتْمٌ كَمَا قَدْ جَاءنا فِي النَّقْلِ ٩٠ إِيمَانُنَا بِحَوْضِ خَيْرِ الرُّسْلِ \*\* بِعَهْدِهِمْ وَقُلْ: يُذَادُ مَنْ طَغَوْا ٩٠ يَنَالُ شُرْبًا مِنْهُ أَقْوَامٌ وَفَوا \*\* بِعَهْدِهِمْ وَقُلْ: يُذَادُ مَنْ طَغَوْا تعريف الحوض:

قيل في تعريفه: هو جسم مخصوص كبير متسع الجوانب يكون على الأرض المبدلة قال تعالى: ﴿ يَوْمَ تُبَدَّلُ ٱلْأَرْضُ عَيْرَ ٱلْأَرْضِ وَٱلسَّمَوَتُ وَبَرَزُوا لِللهِ ٱلْوَحِدِ اللهِ قال تعالى: ﴿ يَوْمَ تُبَدَّلُ ٱلْأَرْضُ عَيْرَ ٱللهِ عَبدانه \_ كرامة هذه الأمة وخصائصها، فتكون لرسولها الشفاعة العظمى في إنهاء الموقف، ثم يكون أتباعه أوّل مَنْ يمرون على الصراط، ثم يخصهم الله سبحانه بخاصة أخرى يشربون منه، فلا يظمأون أبدًا.

وقد ورد في الصحيحين أن رسول الله على قال: «حوضي مسيرة شهر، وزواياه سواء، ماؤه أبيض من اللبن، وريحه أطيب من المسك، وكيزانه أكثر من نجوم السهاء، من شرب منه فلا يظمأ أبدًا» (٢).

وهذا الحوض بهذه الأوصاف من خصائص رسولنا عليه.

وقيل: لكل نبي حوض، يرده من آمن به، كها ورد عن الحسن مرفوعًا، «أن لكل نبي حوضًا، وهو قائم على حوضه وبيده عصا، يدعو من عرفه من أمته، ألا وإنهم يتباهون أيُّهم أكثر تَبَعًا، وإني لأرجو أن أكون أكثرهم تَبَعًا» (٣).

<sup>(</sup>١) سورة إبراهيم. الآية:٤٨.

<sup>(</sup>٢) متفق عليه.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن أبي الدنيا.

والأحاديث الواردة في الحوض كثيرة جدًّا تكاد تكون متواترة، وكلها مجمعة على نسبة الحوض إلى النبي على النبي وإن اختلفت في وصفه، ففي بعض الروايات أنه مسيرة شهر (١١)، وفي البعض الآخر أنه مسيرة شهرين (١١)، وبعضها مثل المسافة بين مكة وأيلة، وقيل: كالمسافة بين عدن وعمان، أو بين صنعاء والمدينة، أو بين المدينة وبيت القدس، والمقصود من كل ذلك أنه واسع لحد كبير.

ولقد أدى هذا الاختلاف في صفة الحوض ببعض المعتزلة إلى إنكاره، وأوَّلوه بأنه نوع من رضوان الله بهذه الصورة التي وردت من رضوان الله بهذه الصورة التي وردت في الأحاديث، وليس هناك أيضًا ما يدعو إلى صرف هذه النصوص عن ظاهرها ما دامت الحقيقة ممكنة، وهذا هو الحق، وهو رأي أهل السنة.

أما مكانه: فلم يرد في السنة الصحيحة تحديدٌ له، وقد اختلفت الأقوال فيه:

فهناك من يقول: إنه قبل الصراط؛ ليشرب منه المؤمنون بعد خروجهم من القبور عِطَاشًا.

وفريق آخريرى: أن موضعه بعد الصراط قبل الجنة، والناس في حاجة إلى الشرب منه في هذا الموضع؛ لأنهم يقفون بعد الصراط ليتحللوا من المظالم فيها بينهم.

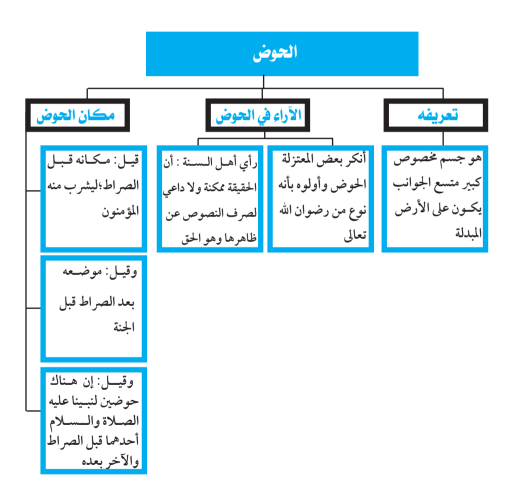
وفريق ثالث يرى: أن هناك حوضين لنبينا على أحدهما قبل الصراط، والآخر بعده، ولا حرج على فضل الله.

وهذا الحوض يشرب منه المؤمنون الصالحون، أما الكفار والمرتدون الذين أحدثوا وغيّروا وبدَّلوا بعده عَلَيْ فيُطردون عنه، فلا يشربون كما في الحديث الصحيح (٣)، وأما عصاة المؤمنين فالصحيح أنهم يُمنعون أولًا عقابًا لهم، ثم يباح لهم الشرب منه.

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم برقم (٢٢٩٢) والبخاري برقم (٢٥٧٩).

<sup>(</sup>٢) انظر (فتح الباري) لابن حجر العسقلاني (٤٧٢).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري (٢٥٧٦) ومسلم (٢٢٩٧).



### المناقشة والتدريبات

س ١: ما المراد بصحف الأعمال؟ وهل إعطاء الكتب خاصٌّ بالأمة الإسلامية؟ وضح ذلك.

س ٢: ما الصراط لغة واصطلاحًا؟ وما رأي المعتزلة فيه؟ وما دليل ثبوته من القرآن؟ وما حكم منكره؟

س٣: لمن يكون الوزن؟ وهل توزن أعمال من أُعفوا من الحساب؟ وضح ذلك مع الدليل.

س٤: ما الحكمة من [الوزن - صحائف الأعمال]؟

س : ما المقصود بالحوض؟ وهل هو خاص بنبينا صلى الله عليه وسلم؟ ومن الذي أنكره؟

# س٦: تخير الإجابة الصحيحة من بين الأقواس فيها يأتي:

أ- من فسر الميزان بالعدالة المطلقة (المعتزلة - الخوارج - الصوفية).

ب-منكر تفاصيل الصراط (كافر-فاسق-عاص).

جـ- المؤمن العاصي يأخذ كتابه بيمينه جزم بذلك الإمام

(النووى - البيجورى - الماوردى).

د-إعطاء الكتاب

( خاص بالأمة الإسلامية- خاص بأهل الكتاب-عام في جميع الأمم).

# س٧:علل أو دلل لما يأتي:

أ- لم يعترف المعتزلة بالصراط على حقيقته المشهورة.

ب-يكون الوزن لمن يعطى الكتاب.

جـ-توزن أعمال الكفار.

د-ثبوت الحوض.

ه\_-الصحيح أن عصاة المؤمنين يمنعون من الشرب من الحوض أولًا.

س3: ضع علامة  $(\lor)$  أمام العبارة الصحيحة وعلامة (×) أمام العبارة الخطأ فيما يأتي مع تصويب الخطأ:

- أ- لا يسير على الصراط من يدخل الجنة بغير حساب ( ) ب- الصحيح أن المؤمن العاصى يأخذ كتابه بشاله ( )
- ج المرتدون يمنعون من الشرب من الحوض أولًا ثم يباح لهم الشرب
  - ( )
  - د-لم يرد في السنة الصحيحة تحديد لمكان الحوض ( )
  - هـ قيل: إن قراءة الكتاب مقصودة بحقيقتها ( )

## الإيمان بالعرش والكرسي والقلم واللوح المحفوظ

## قَالَ النَّاظِمُ رَحِيْلِسُّهُ:

٩٢ والعرشُ والكُرْسِيُّ ثم القَلَمُ \*\* والكاتبون اللَّوحُ كلُّ حِكَمُ ٩٣ لا لاحتياج وبها الإيانُ \*\* يَجِبْ عليك أيُّهَا الإنسانُ يجب الإيمان بهذه الأمور السمعية وهى:

### ١ ـ العرش:

وهو جسم عظيم نوراني علوي ، فوق العالم ، تحمله ملائكة أربعة في الدنيا ، وثمانية في الآخرة ، قال تعالى : ﴿ وَيَحِلُ عَرْشَ رَبِّكَ فَوْقَهُمْ يَوْمَ إِذِ ثَمَنِيَةٌ ﴾ (١) .

#### ٧- الكرسي:

وهو جسم عظيم نوراني تحت العرش ، فوق السماء السابعة، قال تعالى: ﴿ وَسِعَكُرْسِيُّهُ ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضَّ وَلَا يَعُودُهُۥ حِفْظُهُمَّا وَهُوَ ٱلْعَلِيُّ ٱلْعَظِيمُ ﴿(٢). ٣-القلم:

وهو جسم عظيم نوراني خلقه الله، وأمره أن يكتب ما كان ، وما يكون إلى يوم القيامة ، كما ورد في السنة المطهرة.

#### ٤- الكاتبون:

وهم الملائكة الكَتبَة، منهم من يكتب أفعال العباد ، ومنهم من يكتب من اللوح المحفوظ في صحف الملائكة لتنفيذها.

<sup>(</sup>١) سورة الحاقة. الآية: ١٧.

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة. الآية: ٥٥٠.

#### ٥ - اللوح المحفوظ:

وهو جسم كتب فيه القلم بإذن الله ما كان وما يكون إلى يوم القيامة قال تعالى: ﴿ بُلُهُو قُرُءَ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ فِي تَعالى: ﴿ وَكُلَّ شَيْءٍ أَحْصَيْنَكُ فِي اللَّهِ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَّا عَلَيْ عَلَّهُ عَلَيْ عَلَّا عَلَيْ عَلَّ عَلَيْ عَلَّهُ عَلَيْ عَلَّا عَلَيْ عَلَّا عَلَيْ عَلَّا عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَّا عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَّا عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَّا عَلْمَا عَلَّا عَلَيْ عَلَّا عَلَيْ عَلَّا عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَّا عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَّا عَلَيْ عَلَّا عَلَى عَلْ

وهذه الأمور الغيبية خلقها الله لحِكَم تقصر عقولنا عن إدراكها، وليست لحاجة الله إليها، فلم يخلق العرش للارتقاء، ولا الكرسيَّ للجلوس، ولا القلم لاستحضار ما غاب عن علمه تعالى، ولا الكاتبين ولا اللوح لضبط ما يخاف نسانه.

#### حكم الإيمان بما سبق:

يجب على المكلف الإيمان بكل ما سبق من: عرش وكرسي، وكتبة، ولوح، كغيرها من الأمور السمعية الثابتة بالأدلة من الكتاب والسنة.

\* \* \*

<sup>(</sup>١) سورة البروج. الآية: ٢١-٢٢.

<sup>(</sup>٢) سورة يس. الآية: ١٢.

## الجنة والنار

# قَالَ النَّاظمُ رَحْاللَّهُ:

98\_والنَّارُ حَقُّ أُوجِدتْ كَالَجَنَّهُ \*\* فَلا تَمِلْ لِجَاحِدٍ ذي جِنَّهُ 98\_ وَالنَّارُ حَقُّ أُوجِدتْ كَالجَنَّهُ \*\* مُعَذَّبٌ مُنَعَّمٌ مها بَقِيْ هُ 90\_ دَارا خُلُودٍ للسَّعِيدِ والشَّقِي \*\* مُعَذَّبٌ مُنَعَّمٌ مها بَقِيْ عَلَيْ الْجَنْة:

الجنة في اللغة: البستان، وفي الاصطلاح: دار الثواب التي أعدها الله للمؤمنين؛ لتكون دار إقامة خالدة مؤبّدة مُعَدَّة للسعداء الذين فارقوا الدنيا على الإيهان.

### درجات الجنة:

والجنة درجات بعضها فوق بعض، أفضلها الفردوس، وهي أعلاها، وتليها جنة «عدن»، ثم «جنة الخلد»، ثم «النعيم»، ثم «المأوى»، «ودار السلام»، «ودار الجلال» فهي سبع، وكلها متصلة بمقام الوسيلة، والدرجة الرفيعة؛ لينعم أهل الجنة جميعًا بمشاهدة المصطفى على المهوره لهم منها.

وقيل: إن الجنات أربع فحسب، أخذًا من قوله سبحانه: ﴿ وَلِمَنْ خَافَ مَقَامَ رَبِّهِ جَنَّنَانِ ﴾ (١) وهما جنة النعيم، وجنة المأوى، ثم يقول سبحانه: ﴿ وَمِن دُونِهِ مَا جَنَّنَانِ ﴾ (٢)، وهما عدن والفردوس، والصحيح: أنها جنة واحدة تتفاوت درجاتها.

√ ، ركي التوحيد ـ تيسير جوهرة التوحيد ـ

<sup>(</sup>١) سورة الرحمن. الآية:٤٦.

<sup>(</sup>٢) سورة الرحمن. الآية: ٦٢.

#### تعريف النار:

والنار في اللغة: جسم لطيف مُحرِق، وفي الاصطلاح: دار العذاب المُعَدَّة للعصاة، والنار دركات: أعلاها جهنم لعصاة المؤمنين، وتحتها «لظى»، ثم «الحُطَمة»، ثم «السعير»، ثم «سَقَر»، ثم «الجحيم»، ثم «الهاوية».

وهي نار واحدة تختلف طبقاتها وشدة العذاب فيها، كما يقول سبحانه:

﴿ إِنَّ ٱلْمُنْفِقِينَ فِي ٱلدَّرْكِ ٱلْأَسْفَلِ مِنَ ٱلنَّادِ ﴾(١).

### وجود الجنة والنار:

لم يصرح بإنكار الجنة والنار إلا بعض الفلاسفة بناءً على مذهبهم في البعث، ويرى البعض أن الجنة والنار غير موجودتين الآن، وهو ليس بصواب، كيف وقد أخبر الله \_ سبحانه \_ عن إعداد الجنة والنار، وكونهما دارَيْ ثواب وعقاب في كثير من آي القرآن الكريم، قال تعالى: ﴿ تِلْكَ ٱلْجَنَّةُ ٱلَّتِي نُورِثُ مِنْ عِبَادِنَا مَن كَانَ فَي كَثير من آي القرآن الكريم، قال تعالى: ﴿ تِلْكَ ٱلْجَنَّةُ ٱلَّتِي نُورِثُ مِنْ عِبَادِنَا مَن كَانَ فَي كَثير من آي القرآن الكريم، قال تعالى: ﴿ تِلْكَ ٱلْجَنَّةُ ٱلَّتِي نُورِثُ مِنْ عِبَادِنَا مَن كَانَ تَعَلَى اللهِ الْمَالِحَتِ كَانَتُ هَمُّ جَنَّنَتُ ٱلْفِرْدُوسِ فَي كَثير من آي وقال أيضًا: ﴿ إِنَّ ٱللَّيْنَ ءَامَنُواْ وَعِمْلُواْ ٱلصَّلِحَتِ كَانَتُ هَمُّ جَنَّتُ ٱلْفِرْدُوسِ لَنَي اللهِ لَعَن ٱلْكَفِرِينَ وَأَعَدَّ لَمُمُ مَنَالُكُ فِي مَن وَأَعَدُ هَمُ مَنْ عَنَا اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ الكثير.

وبناء على ما سبق، فإنّ الجنة والنار حقيقتان، دلّ على وجودهما القرآن والسنة وإجماع الأمة.

<sup>(</sup>١) سورة النساء. الآية: ١٤٥.

<sup>(</sup>٢) سورة مريم. الآية: ٦٣.

<sup>(</sup>٣) سورة الكهف. الآيتان:١٠٨، ١٠٨.

<sup>(</sup>٤) سورة الأحزاب. الآية: ٦٤.

واستدل المعتزلة على عدم وجود الجنة والنار الآن؛ بأنه لا داعي لوجودهما الآن، ومن ناحية أخرى قد ذكر الله أن عَرْض الجنة كعرض السماء والأرض، فكيف يتصور وجودهما الآن؟

والرد على هذه الشبه يسير، فالحكمة مِن إعدادهما منذ خلق السهاوات والأرض لا يعلمها إلا الله سبحانه؛ ولأن ملك الله تعالى ليس محدودًا بهذه السهاوات السبع والأرضين حتى لا يجد مكانًا للجنة والنار.

مكان الجنة والنار: لم يرد نصّ صريح بتعيينه لذا فالأولى تفويض علم ذلك لله تعالى.

خلود الجنة والنار: نصوص القرآن صريحة في استمرار الجنة والنار وعدم فنائهما، ففي كثير من الآيات يذكر سبحانه الخلود على وجه التأبيد؛ ليدلّ على استمرار البقاء، يقول سبحانه: ﴿ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ الصّلاحِتِ على استمرار البقاء، يقول سبحانه: ﴿ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ الصّلاحِتِ سَنُدُ خِلُهُم مَ جَنَّتِ بَجِرِي مِن تَحَتِها الْأَنْهَدُ خَلِدِينَ فِها آبَداً وَعَد الله حَقّاً وَمَد الله حَقّاً وَمَد الله وَعَل الله وَعَل الله وَعَل الله وَعَل الله وَمَن أَصَد قُ مِن الله وَيلاً ﴿ (١)، ويقول في حق الكافرين: ﴿ إِنَّ الله لَعَن الْكُفِرِينَ وَلِيّا وَلا نَصِيل ﴾ (١)، ولا يشذ عن وَأَعَد لَمُ مُسَعِيل ﴿ الله خَلِدِينَ فِيها آبُداً لاَي يَجِدُونَ وَلِيّا وَلا نَصِيل ﴾ (١)، ولا يشذ عن هذا الإجماع غير الجهمية، الذين قالوا بفنائهما بعد النعيم والعذاب.

من يخلد في النار ومن لا يخلد: والخلود في النار خاص بالكافرين، أما عصاة المؤمنين فإنهم يخرجون منها ويدخلون الجنة فيخلدون فيها.

والمؤمنون هم السعداء والمخلدون في الجنة، والكفار هم الأشقياء والمخلدون في المؤمنون هم المقصودون بقوله سبحانه: ﴿ فَأَمَّا ٱلَّذِينَ شَقُواْ فَفِي ٱلنَّارِ هَمُ فِهَا زَفِيرُ النَّارِ، وهم المقصودون بقوله سبحانه: ﴿ فَأَمَّا ٱلَّذِينَ شَقُواْ فَفِي ٱلنَّارِ هَمُ فِهَا زَفِيرُ (١) سورة النساء. الآية: ١٢٢.

<sup>(</sup>٢) سورة الأحزاب. الآيتان: ٦٥، ٦٤، ٥٠.

<sup>﴿</sup> ١٠﴾ → تيسير جوهرة التوحيد ـ

وَشَهِيقٌ اللهِ خَلِدِينَ فِيهَا مَا دَامَتِ ٱلسَّمَوَتُ وَٱلْأَرْضُ إِلَّا مَا شَآءَ رَبُّكَ ۚ إِنَّ رَبَّكَ فَعَالُ لِمَا شَآءَ رَبُّكَ ۚ إِنَّ رَبَّكَ فَعَالُ لِمَا شَآءَ رَبُّكَ أَلَّ وَلَكَ وَالْأَرْضُ لِمَا يُرِيدُ اللهَ مَوَا السَّمَوَتُ وَٱلْأَرْضُ لِمَا شَآءَ رَبُّكَ عَطَآءً عَيْرَ مَجَّذُوذِ ﴾(١).

أما جزاء غير المكلّفين: إن كانوا من أولاد المؤمنين، فالراجح أنهم في الجنة، وأما غيرهم فقيل في الجنة، وقيل غير ذلك.

وفي الجنة من أنواع النعيم (ما لا عين رأت، ولا أذن سمعت، ولا خطر على قلب بشر) كما ورد في مسلم والبخاري.

وكذلك في عذاب النار فيها من الأهوال ما لا يعلمه إلا الله، ويكفي أن وقودها الناس والحجارة.

ولذلك أمرنا النبي عليه أن نستعيذ بالله من النار وأن نسأله الجنة.



<sup>(</sup>١) سورة هود. الآيات:١٠٦ ـ ١٠٨.

### الآثار المترتبة على الإيمان بالسمعيات

### أولًا: الملائكة:

للإيهان بالملائكة أثر كبير في حياة المسلم، من ذلك:

١- تقوية شعور المسلم بعظمة الله تعالى، وقد اتضح ذلك من صفاتهم ووظائفهم التي تفيد ما لهم من قدرات وصفات عظيمة، ومع هذا فالملائكة جند من جنود الله تنفذ أوامر الله ﴿ لَا يَعْصُونَ اللَّهَ مَا أَمَرَهُمُ وَيَفْعَلُونَ مَا يُؤْمَرُونَ ﴾(١).

٢ توضيح مركز الإنسان الكبير في الكون وأهميته في الحياة، فالملائكة الذين هم أشد من الإنسان قوة قد أمروا بالسجود لآدم عليه السلام، وسخروا لتدبير أمور حياتنا في الدنيا والقيام بشئوننا في الآخرة.

٣- يدفع الإنسان إلى التشبه بهم في الطاعة والمداومة على عمل الصالحات.

٤ـ يدفع المرء إلى الاستحياء من الله تعالى وذلك ليقين الإنسان بأن الملائكة
 تتغشاه في مجالسه وتتولى كتابة أعماله، ويتعاقبون عليه في صحوه وغفلته فلا يقدم
 على خطأ أو معصية.

٥- يستشعر الإنسان بإيهانه بالملائكة الأنس وعدم الوحشة أو الاستسلام لليأس ليقينه بأن هناك ملائكة يقومون على حفظه ورعايته بأمر من الله تعالى.

#### ثانيًا: عموم السمعيات:

للإيهان باليوم الآخر وسائر السمعيات آثار فكرية ونفسية وخلقية منها:

١- فكريًا: من يؤمن بالحياة الأخرى يجد: تفسير الكثير من ظواهر الحياة الإنسانية التي يدرك معناها من خلال إيهانه باليوم الآخر وما فيه.

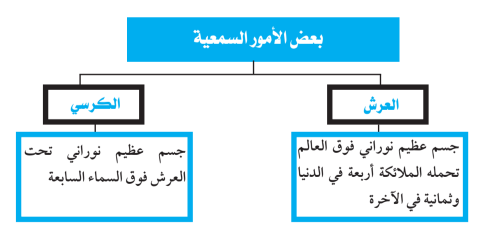
<sup>(</sup>١) سورة التحريم. الآية:٦.

7\_ نفسيًّا: يزرع الإيهان باليوم الآخر في نفس المسلم شعورًا بالرضا والطمأنينة والقناعة، نظرًا ليقينه في العدالة الإلهية المطلقة، فيصبر ويتحمل ما يلاقيه من شدائد ومحن في الحياة، فتتحقق سعادته في السراء والضراء على السواء، بخلاف غير المؤمن بالحياة الآخرة، فإنه لا يقوى على مجابهة ما يقع فيه من محن، ويكون بين قلق ويأس وإحباط قد يؤدي إلى ما نراه من محاولات إنهاء حياته بالانتحار.

سلم خُلُقِيًّا: يعمل الإيهان باليوم الآخر على الالتزام بالقيم الأخلاقية لدى الإنسان المؤمن؛ لأنه يوقن بأن ما يقدمه في حياته الدنيا سيحاسب عليه في الآخرة، ومِن ثم يكون حرص المؤمن على الأخلاق الفاضلة والأعمال الصالحة التي سيجزى عليها أمام الله تعالى، يقول تعالى:

﴿ وَاتَّقُوا اللَّهَ وَاعْلَمُوا أَنَّكُم مُّلَقُوهٌ وَبَشِّرِ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾(١).

ويقول سبحانه: ﴿ وَمَا تُنفِقُوا مِنْ خَيْرِ يُونَ إِلَيْكُمْ وَأَنتُمْ لَا تُظْلَمُونَ ﴾ (٢).



<sup>(</sup>١) سورة البقرة. الآية: ٢٢٣.

. للصف الثالث الثانوي ـــــ

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة. الآية: ٢٧٢.

#### المناقشة والتدريبات

س١: اذكر الآراء في مكان الجنة والنار؟ وما أحكام الخلود في النار؟ وما جزاء غير المكلفين؟

س ٢: ما المقصود بالمصطلحات التالية: [ النار - العرش - القلم]؟

س٣: مــا الجنــة لغــة واصطلاحًــا؟ وأيــن مكانهــا؟ ومــن الــذي قــال بفنائهــا بعــد النعيــم؟

سع: هناك نصوص صريحة في استمرار الجنة والنار وعدم فنائها، اذكر بعضها مبينًا من شذعن القول بذلك.

س٥: بـم استدل المعتزلة على عدم وجود الجنة والنار الآن؟ وبـم تـرد عليهـم؟

س٢: ما الآثار المترتبة على الإيان بالملائكة؟

س٧: للإيان باليوم الآخر وسائر السمعيات آثار فكرية ونفسية وخلقية، اذكرها إجمالًا.

س  $\Lambda$ : ضع علامة (V) أمام العبارة الصحيحة، وعلامة (X) أمام العبارة الخطأ فيها يأتي مع تصويب الخطأ إن وجد:

- أ- خلود العصاة في النار لا يقول به أهل السنة ( )
- ب- يجب الإيمان بالعرش واللوح المحفوظ ( )
- جـ يرى كثير من الصحابة أن الجنة فوق العرش
- د-الكرسي جسم عظيم نوراني فوق العرش ( )

## س٩: تخير الإجابة الصحيحة مما بين القوسين فيها يأتي:

أ-من قال بفناء الجنة والنار بعد النعيم والعذاب هم

(المعتزلة - الأشاعرة - الجهمية).

ب - لم يصرح بإنكار الجنة والنار إلا بعض

(الخوارج - الفلاسفة - المعتزلة).

جـ-مكان الكرسي

( فوق العرش-بجوار العرش-فوق السهاء السابعة).

# س١٠: علل أو دلل لما يأتي:

أ-أمرنا النبي صلى الله عليه وسلم أن نستعيذ بالله من النار.

ب - الإيمان بالملائكة يدفع المرء إلى الاستحياء من الله تعالى.

جـ - اللوح المحفوظ.

د- قيل: إن الجنات أربع فحسب.

هـ-قالت المعتزلة بعدم وجود الجنة والنار الآن.

# الكليات الخمس التي أوجب الشرع حفظها

## قَالَ النَّاظمُ رَحْاللَّهُ:

٩٦ وَحِفْظُ دِينٍ ثُمَّ نَفْسٍ مَالْ نَسَبْ \*\* وَمِثْلُهَا عَقْلٌ وَعِرْضٌ قَدْ وَجَبْ

لقد أوْجب الشارع على كل إنسان المحافظةَ على خمسةِ أمور، وهي التي تسمى بالكليات الخمس، وقيل: سِتُّ، وإنها سميت بالكليات؛ لأنه يتفرع عليها أحكام كثيرة؛ ولأنها وجبت في كل ملّة.

والكليات الست هي: الدين، والنفس، والمال، والنسب، والعقل، والعرض.

أولًا: الدين: الدين هو ما شرعه الله لعباده من الأحكام، والمراد بحفظه صيانته عن الكفر وانتهاك حرمة المحرمات، كأن يفعل المحرمات غير مبال بحرمتها، وانتهاك وجوب الواجبات، كأن يترك الواجبات غير مبال بوجوبها، ولحفظ الدين شرع القتال.

ثانيًا: النفس أي: نفس بشرية؛ ذكرًا أو أنثى، كبيرًا أو صغيرًا، عاقلًا أو غير عاقل، ولحفظ النفس شرع القصاص.

ثَالثًا: المال: وهو كل ما يحلّ تملكه شرعًا، ولحفظه شُرع حدُّ السرقة.

رابعًا: النسب: والمراد به الارتباط الذي يكون بين الوالد وولده، ولحفظه شُرع حدُّ الزنا.

خامسًا: العقل: وهو مناط التكليف، ولحفظه شُرع حدُّ شرب الخمر، والدِّيةُ لمن أذهبه بجناية.

سادسًا: العِرْض: والمراد به موضع المدح والذم من الإنسان، ولحفظه شُرع حدُّ القذف.

#### المعلوم من الدين بالضرورة

## قَالَ النَّاظمُ عِيْاللَّهُ:

٩٧ ـ وَمَنْ لَمِعْلُومٍ ضَرُورَةً جَحَدْ \*\* مِنْ دِينِنَا يُقْتَلُ كُفْرًا لَيْسَ حَدْ هِمَ وَمِثْلُ هَنَا يُقْتَلُ كُفْرًا لَيْسَ حَدْ هِ هِ أَوِ اسْتَبَاحَ كَالْزِّنَا فَلْتَسْمَعِ الْمَعُومِ وَمِثْلُ هَنَا مَنْ نَفَى لِمُجمَعِ \*\* أَوِ اسْتَبَاحَ كَالْزِّنَا فَلْتَسْمَعِ المعلوم من الدين بالضرورة هو: ما يعلمه خواص المسلمين وعوامهم، وذلك كوجوب الصلاة، وحرمة الزنا.

حكم منكر المعلوم من الدين بالضرورة: كافر؛ لأن جحده مستلزم لتكذيب النبى عَلَيْهُ، وذلك بعد إقامة الحجة عليه.

واختُلف فيمن أنكر شيئًا أُجمع عليه إجماعٌ قطعيٌّ، فقيل: يكفر، والراجح أنه لا يكفر إلا إذا كان معلومًا من الدين بالضرورة، وعليه فالمعول عليه في القضية هو المعلوم من الدين بالضرورة، وليس شيئًا آخر.

واعتقاد إباحة محرم معلوم من الدين بالضرورة، يشمل الكبائر والصغائر كالكذب مثلًا، ويشمل ما كان تحريمه لعينه مثل الزنا، وما كان تحريمه لعارض كصوم يوم العيد، فإن تحريمه لعارض، وهو الإعراض عن ضيافة الله تعالى، وخالف في ذلك البعض.

#### الإمامة

## قَالَ النَّاظمُ رَحْاللَّهُ:

٩٩\_ وَواجِبٌ نَصْبُ إِمَامٍ عَدْلِ \*\* بِالْشَّرْعِ فَاعْلَمْ لا بِحُكْمِ الْعَقْلِ 
١٠٠ فَلَيْسَ رُكْنًا يُعْتَقَدْ فِي الدِّينِ \*\* فَلا تَنِغْ عَنْ أَمْرِهِ المُبِينِ 
١٠١ إِلَّا بِكُفْرٍ فَانْبِذَنَّ عَهْدَهُ \*\* فَالله يَكْفِينَا أَذَاهُ وَحْدَهُ 
١٠١ بِغَيْرِ هَذَا لا يُبَاحُ صَرْفُهُ \*\* وَلَيْسَ يُعْزَلُ إِنْ أُزِيلَ وَصْفُهُ 
مقدمة:

قضية الإمامة (الحكم) من القضايا الكلية التي وضع الإسلام لها أصولًا عامة وترك للمسلمين تفاصيلها، وذلك أنه اشترط للحكم بعد الالتزام بتنفيذ شرع الله أن يقوم على ثلاثة مبادئ: العدل، والشورى، والطاعة لأولي الأمر فيها أحب المؤمن أو كره، إلا أن يؤمر بمعصية، فلا سمع ولا طاعة.

ولما انتقل الرسول على إلى الرفيق الأعلى لم يشر على شخص بعينه، أو لأسرة بعينها لتولي الخلافة من بعده، مما يدل على أن أمر المسلمين في هذه القضية موكول إلى الأمة تختار من تراه كفوًا من المسلمين؛ ليتولى أمرها، ولقد كانت البيعة التي تمت لأبي بكر الصديق في سقيفة بني ساعدة بيعة حرة من غير عهد ووصية أو نصّ عليه.

معنى الإمامة: هي رئاسة عامة في الدين والدنيا.

والإمامة من المصالح العامة، وليس الإيهان بها من أركان الدين كما تزعم الشبعة.

حكم تنصيب إمام عدل: واجب على الأمة، عند عدم النص من الله تعالى أو رسوله على شخص معين، أو عدم الاستخلاف من الإمام السابق، وهذا الوجوب بالشرع، وليس بالعقل كها زعمت المعتزلة.

ومن الوجوه الدالة على نصب الإمام: أن الشارع أمر بإقامة الحدود، وسد الثغور، وتجهيز الجيوش، وهذا لا يتم إلا بإمام يرجعون إليه، وفي تنصيب الإمام رفع ضرر عن المسلمين، ورفع الضرر واجب شرعًا.

ولا فرق بين وجوب نصب الإمام في زمن الفتنة وغيره.

ويأتي هنا سؤال، لماذا يذكر علماء التوحيد الإمامة في كتب التوحيد، وهي ليست من أركان الإيمان؟

غالبًا يذكر علماء الكلام الإمامة في كتبهم؛ لبيان حكمها، وللرد على أهل البدع والأهواء الذين جعلوا الإمامة من أصول الدين، كالرافضة وغيرهم، ولما ترتب على هذا الأمر من قدحهم في الخلفاء الراشدين، وغلوهم في أئمتهم.

#### شروط الإمام:

- ١- الإسلام: لأن الكافر لا يراعى مصالح المسلمين الدينية والدنيوية.
- ٢- البلوغ: لأن الصبي لا يلي من أمر نفسه شيئًا، فمن بابِ أولى لا يلي من أمر غيره شيئًا.
  - ٣\_ العقل: لأن المجنون كالصبي.
  - ٤\_ الحرية: لأن الرقيق مشغول بأمر سيده؛ ولأنه مستحقر في أعين الناس.
- عدم الفسق: لأن الفاسق لا يوثق به في أمره ونهيه، والمراد كونه عدلًا، ولو في الظاهر فقط.

ويجب على الأمة طاعة الإمام، ولكن في حدود الشرع، فإذا أمر بمحرم أو مكروه لا تجب طاعته، وإذا أمر بمباح وكان فيه مصلحة للمسلمين فتجب طاعته.

ما الذي يوجب خلعه؟ الذي يوجب خلعه كفره، أو أمره بكفر، أو أن يوجد منه ما يوجب اختلال أحوال المسلمين.

#### المناقشة والتدريبات

س ١: ما المقصود بالكليات الخمس ؟ ولِمَ سُميت بالكليات ؟ وما الذي شرع لحفظ العقل ؟

س ٢: ما معنى الإمامة؟ وما المبادئ التي يقوم عليها الحكم؟

س٢:ما حكم تنصيب إمام عدل؟ وما الوجوه الدالة على ذلك؟

س٤: لماذا يذكر علماء التوحيد الإمامة في كتبهم وهي ليست من أركان الإيمان؟

س٥: ما المقصود بالمعلوم من الدين بالضرورة؟ وما حكم من أنكر شيئًا أُجمع عليه إجماعٌ قطعيٌ ؟

س3: ضع علامة  $(\lor)$  أمام العبارة الصحيحة وعلامة (×) أمام العبارة الخطأ فيها يأتي مع تصويب الخطأ إن وجد:

| ( ) | , بالكبائر | ورة خاص | -ين بالض <i>ر</i> | ملوم من الد | محرم ما | اعتقاد إباحة | آ– |
|-----|------------|---------|-------------------|-------------|---------|--------------|----|
|-----|------------|---------|-------------------|-------------|---------|--------------|----|

- ب-لحفظ الدين شرع القتال
- جـ- تنصيب إمام عادل مستحب
- د-من شروط الإمام عدم الفسق ()
- هـ- يجب الأمر بالمندوب والنهى عن المكروه ( )

# س٧: علل أو دلل لما يأتي:

أ-منكر المعلوم من الدين بالضرورة كافر.

ب-تشريع حد الزنا.

جـ-من شروط الإمام: البلوغ.

### الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر

## قَالَ النَّاظمُ رَحِاللَّهُ:

٧٠، ١\_ وَأَمْرْ بِعُرْفٍ وَاجْتَنِب نَمِيمَهُ \*\* وَغِيبَةً، وَخَصْلَةً ذَمِيمَهُ ١٠٤ كَالْعُجْب، وَالْكِبْر، وَدَاءِ الْحَسَدِ \* وَكَالْمِرَاءِ وَالْجَدَلْ فَاعْتَمِدِ ه،١٠ وَكُنْ كَمَا كَانَ خِيَارُ الْخَلْقِ \*\* حَلِيفَ حِلْم تَابِعًا لِلْحَقِّ ١٠٦ فَكُلُّ خَيْرٍ فِي اتِّبَاعِ مَنْ سَلَفْ \* \* وَكُلُّ شَرِّ فِي ابْتِكَاعِ مَنْ خَلَفْ ١٠٧ وَكُلُّ هَدْي لِلنَّبِيِّ قَدْ رَجَحْ \* فَهَا أَبِيحَ افْعَلْ وَدَعْ مَا لَمْ يُبَحْ ١٠٨ فَتَابِعِ الصَّالِحَ مِحَّنْ سَلَفًا \*\* وَجَانِبِ الْبِدْعَةَ مِحَّنْ خَلَفًا المعروف هو: ما عَرَّف الشرع خيره، وطلبه على سبيل الندب أو الوجوب. والمنكر هو: ما أنكره الشرع، ونهى عن فعله على سبيل الكراهة أو التحريم. دليل وجوبهما: القرآن، والسنة، وإجماع الأمة، قال تعالى: ﴿ وَلَتَكُن مِّنكُمُ أُمَّةٌ ۗ يَدْعُونَ إِلَى ٱلْخَيْرِ وَيَأْمُرُونَ بِٱلْعَرُوفِ وَيَنْهَوْنَ عَنِ ٱلْمُنكرِ ﴿(١)، وفي الحديث قال النبي وَاللَّهُ: «من رأى منكم منكرًا فليغيره بيده، فإن لم يستطع فبلسانه، فإن لم يستطع فيقليه وذلك أضعف الإيمان»(٢)، ويُؤخذ من هذا الحديث أن مراتب الإنكار ثلاث: أفضلها التغيير باليد، يليها التغيير بالقول، وأقلها التغيير بالقلب أي: الإنكار بالقلب، وأما الإجماع: فلأن المسلمين في الصدر الأول وبعده كانوا يتواصون به، ويوبخون تاركه.

<sup>(</sup>١) سورة آل عمران. الآية: ١٠٤.

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم.

## شروط الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر:

١- أن يكون القائم على الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، عالمًا بها يأمر وينهى.

٢ أن يأمن ألّا يؤدّي إنكاره إلى منكر أكبر منه، كأن ينهى عن شرب الخمر،
 فيؤدي نهيه إلى القتل مثلًا.

٣ أن يغلب على الظن أن أمره بالمعروف ونهيه عن المنكر مؤثر.

ويندب الأمر بالمندوب والنهي عن المكروه، أما الأمر بالواجب والنهي عن الحرام، فهو واجب وجوبًا كفائيًّا، والبعض قال: عينيًّا، ويجب الأمر والنهي فور وقوع المخالفة وبمناسبتها.

#### التحلى بالفضائل والتخلي عن الرذائل:

من الأمور التي يجب أن يتخلى عنها الإنسان النميمةُ، والغِيبةُ، والعُجْبُ، والكِبْرُ، والحَسَدُ، والمِراءُ.

أولًا: النميمة: هي نقل كلام الناس بعضهم إلى بعض على وجه الإفساد بينهم.

قال النووي: حقيقة النميمة إفشاء السر، وهتك الستر عما يكره كشفه.

ومن مُحِلت إليه نميمة، لزمه ستة أمور: ألَّا يصدق النهام، وأن ينهاه عن ذلك، وأن يبغضه، وألَّا يظن بالمنقول عنه السوء، وألَّا يحمله ما حُكِي له على التجسس، وألَّا يحكى نميمة عنه، كأن يقول: فلان حكى لي كذا.

-هذا وقد حرَّم الشارع النميمة؛ لما يترتب عليها من الفساد، وفي الحديث: «لا يدخل الجنة نمَّام»(١).

- وقد أجاز الشارع النميمة إذا دعت إليها الحاجة والمصلحة، كما إذا علمت شخصًا يريد البطش بآخر، فلا مانع من إخبار الآخر ليأخذ حِذْرَه.

ثانيًا: الغِيبة: وهي ذكرك أخاك بها يكره، ولو كان فيه، أو حتى بحضوره، وفي الحديث، أنه عِيَالَةٍ سُئِلَ: أرأيت إن كان في أخي ما ذكرت؟ قال: «إن كان فيه فقد اغتبته، وإن لم يكن فيه فقد بَهَتّه»(٢).

والغيبة: قد تكون بالكلام، كما هو ظاهر، وقد تكون بغيره، فقد تكون بإشارة، أو بتقليد، أو ما شابه، وكما تحرم الغيبة على المغتاب، كذلك يحرم على العبد سماعها، ويجب على السامع أن ينهى المغتاب.

والغِيبة تباح في أحوال: للمصلحة مثل التظلم، والاستعانة على تغيير المنكر، وكذلك التعريف، بمعنى أنه لا يُعْرف إلا بهذا الاسم مثلًا، كالأعمى والأصم وغيرها.

ولا بد من التوبة من الغيبة، فإذا علم من وقعت عليه الغيبة، فلا بد من عفوه، أما إذا لم يعلم فيكفي الاستغفار.

ثالثًا: العُجْب: وهو استعظام العبادة، كأن يُعْجَب العالِمُ بِعِلْمِهِ، أو العابد بعبادته.

وهو حرام، ومما يعين الإنسان على دفعه، أن يعلم أنه يفسد العمل.

<sup>(</sup>١) رواه البخاري.

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم.

رابعًا: الكِبْرُ: وهو بَطَرُ الحق وغَمْطُ الناس كما في الحديث، أما أن يكون الإنسان ثوبه حسنًا ونعله نظيفًا فهذا ليس من الكبر في شيء.

ومن أدلة تحريمه قوله عَلَيْهِ: «لا يدخل الجنة مَنْ كان في قلبه مثقال ذرة من كر »(۱).

خامسًا: الحسد: وهو تمني زوال النعمة عن الغير، أما إذا تمنى أن يكون له مثلها، فلا بأس به فهو غبطة.

ودليل تحريمه الكتاب والسنة وإجماع الأمة، قال تعالى: ﴿ وَمِن شَكِرٌ حَاسِدٍ إِذَا حَسَدَ ﴾ (٢)، وفي الحديث: «إياكم والحسد فإن الحسد يأكل الحسنات كها تأكل النار الحطب» (٣).

دواء الحسد: معرفة الإنسان للوعيد المترتب عليه.

### التحلى بالفضائل:

وهذا من باب التحلية بعد التخلية، فإذا تخلى الإنسان عن أدرانه، فعليه بعد ذلك أن يستزيد من الخيرات، ويتأسى بخير الخلق أجمعين وبمن تبعه إلى يوم

الدين.

<sup>(</sup>١) رواه مسلم.

<sup>(</sup>٢) سورة الفلق. الآية: ٥.

<sup>(</sup>٣) أخرجه أبو داود.

<sup>(</sup>٤) متفق عليه.

<sup>﴿</sup>١٧٤﴾ - تيسير جوهرة التوحيد ـ

### خاتمة المنظومة المباركة

# قَالَ النَّاظمُ رَحْالسُّه:

١٠٠ هذا وأرجو الله في الإخلاصِ \*\* مِنَ الرياءِ ثم في الخلاصِ ١١٠ مِنَ الرجيمِ ثم نَفْسِي والهَوَى \*\* فمنْ يَمِلْ له وَلاءِ قد غَوَى ١١١ هذا وأرجو الله أن يَمْنَحَنا \*\* عند السؤال مطلقًا حُجَّتنا ١١١ مهذا وأرجو الله أن يَمْنَحَنا \*\* عند السؤال مطلقًا حُجَّتنا ١١٢ م الصّلاةُ والسلامُ الدائمُ \*\* على نبيٍّ دأبُهُ المراحِمُ ١١٢ ممددٍ وصحبِه وعِتْرتِهُ \*\* وتابِع لنَهْجِه مِنْ أُمَّتِهُ الرجاء هو: تعلق القلب بمرغوب فيه، مع الأخذ في الأسباب، وإلا فهو طمع مذموم، وفي الحديث القدسي: «ما أقلَّ حياءَ من يطمع في جنتي بغير عمل، كيف أجود برحمتي على مَن بخِلَ بطاعتي» (١٠).

والإخلاص: قصدُ الله بالعبادة وحده، وهو سبب الخلاص من أهوال يوم القيامة، وهو واجب عيني على كل مكلَّف في جميع الطاعات، قال تعالى: ﴿ وَمَا َ أُمُرُوا إِلَّا لِيعَبُدُوا اللهَ مُغْلِصِينَ لَهُ ٱلدِّينَ ﴾(٢).

وقال ﷺ: «إن الله لا يقبل من العمل إلا ما كان خالصًا، وما ابتُغي به وجهه» (٣)، ومن الأمور المعينة على الإخلاص الخلوة.



<sup>(</sup>١) الخبر المذكور لم يرد في شيء من كتب السنة ولكنه ورد في بعض التفاسير كتفسير (الكشف والبيان) للتعلبي وتفسير (البحر المحيط) لأبي حيان الأندلسي و(الكشاف) للزمخشري بصيغة: «وروي أن الله عز وجل أوحى إلى موسى عن كذا...» وذكر الخبر المذكور، انظر كتب التفاسير في سورة آل عمران آية ١٣٦.

<sup>(</sup>٢) سورة البينة، الآية: ٥.

<sup>(</sup>٣) أخرجه النسائي في السنن.

والرياء: أن يعمل القُربة ليراه الناس.

والتسميع: أن يعمل العمل وحده، ثم يخبر به الناس، لأجل تعظيمهم له، أو لجلب خير منهم.

وكل من الرياء والتسميع مُحبط للثواب مع صحة العمل.

وفي الحديث القدسي: «أنا أغنى الشركاء عن الشرك، فمن عمل عملًا أشرك فيه غيرى، تركته وشركه»(١).

والرجيم: هو الشيطان المرجوم، أي: المطرود من رحمة الله، أو الراجم للناس بوسوسته، والمراد: إبليس وأعوانه.

والمراد بالنفس: الأمَّارة بالسوء وهي التي تأمر بالسوء، ولا تأمر بالخير.

والهوى هو: ميل النفس إلى مرغوبها، ويستعمل غالبًا في ميل النفس عن الحق نحو: ﴿ وَلَا تَتَّبِعِ ٱللهَ وَكَا تَتَّبِعِ ٱللهَ وَقَد يستعمل في الميل للحق، كقول عائشة رضي الله عنها للنبى عَلَيْهِ: «لا أرى ربك إلا يُسَارع في هواك»(٣).

وقوله: (عند السؤال مطلقًا) أي: في الدنيا، وفي القبر، ويوم القيامة.

ثم ختم بالصلاة والسلام الدائمين على نبي الرحمة، وعلى صحبه، وعِتْرته؛ أي: أهل بيته ونسله، ومن تبع سنته من أمته، صلوات الله وسلامه عليه.

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم.

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري بلفظ: «ما أرى ربك...».

#### المناقشة والتدريبات

س١: ما المقصود بكل من (المعروف-المنكر)؟ وما دليل وجوبها؟

س٢: ما شروط الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر؟ وما رأيك فيها؟ وهل تقترح غيرها؟

س٣: مراتب إنكار المنكر ثلاثة، اذكرها تفصيلًا.

س٤: تخير الإجابة الصحيحة مما بين القوسين فيها يأتي:

أ - العُجب (حرام - مباح - مكروه).

ب-الهوى يستعمل في

(ميل النفس عن الحق-ميل النفس للحق-كليهما).

جـ - بطر الحق وغمط الناس يُسمَّى (كِبْرًا - عُجْبًا - مِراءً).

د- تعلق القلب بمرغوب فيه مع عدم الأخذ بالأسباب يُسمى

(رجاءً - تمنيًا- طمعًا).

| ات مناسبة: | التالبة بكلم | اغات | املأ الفر | :0, |
|------------|--------------|------|-----------|-----|
| •          |              | _    | _         |     |

# س٦: ما المقصود بالمصطلحات التالية:

أ - الغيبة ب- النميمة.

جـ- الحسد. د- العجب.

هـ-الرجاء و-الإخلاص.

س٧:ما المقصود بالمراء؟ ومتى يكون مذمومًا؟ وضح ذلك مع التمثيل.

# س $\Lambda$ : ضع علامة (V) أمام العبارة الصحيحة وعلامة (X) أمام العبارة الخطأ فيها يأتي مع تصويب الخطأ إن وجد:

| - أجاز الشارع النميمة إذا دعت إليها الحاجة | ) | ( |
|--------------------------------------------|---|---|
| ب-الغِيبة لا تكون إلا بالكلام              | ) | ( |
| جـ-العُجب مكروه                            | ) | ( |
| الحسد محرَّم                               | ) | ( |
| هـ- كل من الرياء والتسميع مبطل للعمل       | ) | ( |
|                                            |   |   |

|                   | جدول | متابعة الطال | <u> </u> |                 |
|-------------------|------|--------------|----------|-----------------|
| P                 |      | الدرجة       | توقيع و  | توقيع ولي الأمر |
| اختبار شهر أكتوبر | )    | ) من (       | (        |                 |
| اختبار شهر نوفمبر | )    | ) من (       | (        |                 |
| اختبار شهر ديسمبر | )    | ) من (       | (        |                 |
| اختبار شهر يناير  | )    | ) من (       | (        |                 |
| اختبار شهر فبراير | )    | ) من (       | (        |                 |
| اختبار شهر مارس   | )    | ) من (       | (        |                 |
| اختبار شهر أبريل  | )    | ) من (       | (        |                 |
| اختبار شهر مايو   | )    | ) من (       | (        |                 |

|                 |    |               |      | الأزهر الشريف<br>منطقة:<br>إدارة :معهد : |
|-----------------|----|---------------|------|------------------------------------------|
|                 | لب | ل متابعة الطا | جدوا | v                                        |
| توقيع ولي الأمر |    | الدرجة        |      | P                                        |
|                 | (  | ) من (        | )    | التطبيق الأول                            |
|                 | (  | ) من (        | )    | التطبيق الثاني                           |
|                 | (  | ) من (        | )    | التطبيق الثالث                           |
|                 | (  | ) من (        | )    | التطبيق الرابع                           |
|                 | (  | ) من (        | )    | التطبيق الخامس                           |
|                 | (  | ) من (        | )    | التطبيق السادس                           |
|                 | (  | ) من (        | )    | التطبيق السابع                           |
|                 | (  | ) من (        | )    | التطبيق الثامن                           |
|                 |    |               |      | ملاحظات:                                 |

|                           |                            | لأزهر الشريف  |
|---------------------------|----------------------------|---------------|
|                           |                            |               |
|                           |                            |               |
| •••••                     |                            | عهد :         |
| لأمر                      | تواصل المعلم مع ولي اا     |               |
| رسالة من ولي الأمر للمعلم | رسالة من المعلم لولي الأمر | تاريخ الرسالة |
|                           |                            |               |
|                           |                            |               |
|                           |                            |               |
|                           |                            |               |
|                           |                            |               |
|                           |                            |               |
|                           |                            |               |
|                           |                            |               |
|                           |                            |               |
|                           |                            |               |
|                           |                            |               |
|                           |                            | 1             |

# لعرض فيديوهات الشرح قم بعمل مسح لهذا الباركود



## قائمة الموضوعات

| الصفحة | الموضوع                        |
|--------|--------------------------------|
| ٣      | مقدمة                          |
| ٦      | أهداف مقرر الصف الثالث الثانوي |
| ٨      | السمعيات                       |
| 11     | المناقشة والتدريبات            |
| ١٢     | (۱) الملائكة                   |
| 19     | المناقشة والتدريبات            |
| ۲١     | (٢) الجن والشياطين             |
| 40     | المناقشة والتدريبات            |
| **     | (٣) الموت                      |
| 79     | (٤) أجل المقتول                |
| 44     | المناقشة والتدريبات            |
| 40     | النفخ في الصور                 |
| ٣٨     | المناقشة والتدريبات            |
| ٤٠     | (٥) الرُّوح                    |
| ٤٣     | المناقشة والتدريبات            |
| ٤٤     | (٦) سؤال القبر ونعيمه وعذابه   |
| ٥١     | المناقشة والتدريبات            |

# تابع قائمة الموضوعات

| الصفحة | الموضوع                                            |
|--------|----------------------------------------------------|
| ٥٢     | (٧) البعث والحساب                                  |
| ٦,     | المناقشة والتدريبات                                |
| ٦٢     | (٨) اليوم الآخر                                    |
| 77     | (٩) الشفاعة                                        |
| ٧١     | المناقشة والتدريبات                                |
| ٧٣     | (۱۰) الحسنات والسيئات                              |
| ٧٥     | (١١) التوبة                                        |
| ۸١     | المناقشة والتدريبات                                |
| ۸۳     | (۱۲) الذنوب كبائر وصغائر                           |
| ۸٦     | (١٣) حكم مرتكب الكبيرة                             |
| ۸٩     | المناقشة والتدريبات                                |
| ٩٠     | (١٤) صحائف الأعمال                                 |
| 94     | (١٥) الوزن والميزان                                |
| 47     | (١٦) الصراط                                        |
| 99     | (١٧) الحوض                                         |
| 1.7    | المناقشة والتدريبات                                |
| 1.8    | (١٨) الإيهان بالعرش والكرسيّ والقلم واللوح المحفوظ |

# تابع قائمة الموضوعات

| الصفحة | الموضوع                                  |
|--------|------------------------------------------|
| ١٠٦    | (١٩) الجنة والنار                        |
| 11.    | الآثار المترتبة على الإيمان بالسمعيات:   |
| ١١٢    | المناقشة والتدريبات                      |
| ١١٤    | (٢٠) الكليات الخمس التي أوجب الشرع حفظها |
| 110    | (٢١) المعلوم من الدين بالضرورة           |
| ١١٦    | (۲۲) الإِمامة                            |
| 119    | المناقشة والتدريبات                      |
| ١٢١    | (٢٣) الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر     |
| 170    | خاتمة المنظومة المباركة                  |
| 177    | المناقشة والتدريبات                      |
| 14.    | جدول متابعة الطالب                       |
| 144    | QR-code لعرض فيديوهات الشرح              |
|        |                                          |
|        |                                          |
|        |                                          |
|        |                                          |
|        |                                          |
|        |                                          |

