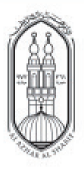
# **الأزهر الشريف** قطاع المعاهد الأزهرية



تيسير فتح المبدي

بشرح

مختصر الزبيدي للشيخ: عبد الله بن حجازي الشرقاوي المتوفى في (١٢٢٧هـ)

للصف الثالث الثانوي

لجنة إعداد وتطوير المناهج بالأزهر الشريف

۱٤٤٧ هـ ۲۰۲۵ - ۲۰۲۵ م

# بِنَّ مُنَّا ٱلكَّمِيَّا ٱلكَّحِيمِ مقدمة

الحمد لله، والصلاة والسلام على سيدنا محمد، وعلى آله وصحبه أجمعين.

#### وبعد:

فهذا كتاب (تيسير فتح المبدي بشرح مختصر الزبيدي) في الحديث الشريف المقرر على طلاب الصف الثالث الثانوي الأزهري، وقد قمنا بوضعه شعورًا منا بحاجة أبنائنا الطلاب إلى كتاب يسهل عليهم استذكار دروسهم، واستحضار معلوماتهم، وفهم الأحاديث وربطها بواقعهم المعاصر.

وقد راعينا في تأليفه الأسلوب السهل، والعبارة الواضحة، وسلكنا في هذا المنهج الآتى:

- ١ وضع عناوين مناسبة تُبيِّن مقاصد الحديث.
- ٧\_ شرح معانى الكلمات الغريبة الواردة في الحديث.
- ٣ بيان بعض الوجوه الإعرابية واللطائف البلاغية الواردة في الحديث.
  - ٤\_ الاهتمام بالمسائل والقضايا التي تناولها الحديث.
  - ٥ معرفة بعض ما يرشد إليه الحديث من آداب وأحكام.
  - ٦- الأحاديث التي وجدت في أثناء الشرح قمنا بتخريجها.

ونحن نسجل اغتباطنا بهذا التيسير، ليكون لبنة صالحة في بناء أبنائنا الطلاب؛ ليكونوا نافعين لأنفسهم ومجتمعهم وأمتهم ووطنهم.

واللَّه من وراء القصد، وهو الهادي إلى سواء السبيل

إعداد لجنة إعداد وتطوير المناهج بالأزهر الشريف

### أهداف الدراسة

# بنهاية دراسة مادة الحديث يُتَوَقّع من الطالب أن:

١ يدرك معاني الأحاديث المتعلقة بالشهادتين، وأخوة الإسلام، وحرمة دم المسلم، والصلاة، والصوم، والبرِّ، والصِّلة، والآداب، وفضائل القرآن، والذِّكْر، وصفة الجنة، وحسن الظن باللَّه \_ تعالى \_، وغير ذلك.

٢\_ يعرف معانى المفردات الغامضة.

٣ يقف على شرح وبيان الأحاديث المقررة.

٤\_ يقف على أوجه الإعراب الواردة في الأحاديث.

٥- يتذوق الأسرار البلاغية الواردة في الأحاديث.

٦\_ يستنبط الدروس المستفادة من الأحاديث.

# الحديث الأول فضل إطعام الطعام وإفشاء السلام

عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ عَمْرٍ و ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الإسلام خَيرٌ؟ فَقَالَ: «تُطْعِمُ الطَّعَامَ، وَتَقْرَأُ السَّلامَ عَلَى مَنْ عَرَفْتَ، وَمَنْ لَمْ تَعْرِفْ» (().

# معاني المفردات:

| معناها                                                  | الكلمة                 |
|---------------------------------------------------------|------------------------|
| قيل: هو أبو ذَرِّ ﷺ. وقيل: هو هانئ بن يزيد والدُ شُريح. | أنَّ رَجُلًا           |
| أَيْ: أَيُّ خِصَالِ الإسلام، أو أيُّ أعمالِ الإسلام.    | أيُّ الإِسْلامِ خَيرٌ؟ |

### المباحث العربية:

«تُطْعِمُ»: بالرفع، وهو في تقدير: «أَنْ تُطْعِمَ»، ثم حذفت «أَنْ» فصار الفعل مرفوعًا، وأَنْ وما دخلت عليه في تأويل مصدر، أي: «إطْعَام»، والمصدر في محل رفع خبر لمبتدأ محذوف أي: هو إطعام الطعام.

والتعبير بالمضارع للحث على تجدده واستمراره، مثل قوله تعالى: ﴿ وَيُطْعِمُونَ الطَّعَامَ عَلَىٰ حُبِدِهِ مِسْكِينًا وَيَتِيمًا وَأُسِيرًا ﴾ [الإنسان: ٨].

والمفعول الأول لـ «تُطْعِمُ» محذوف للتعميم، والتقدير: أن تطعم الخلْقَ

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري ومسلم في صحيحيهما.

ح تيسير فتح المبدي -

الطَّعَامَ، مسلمين كانوا أو غير مسلمين، وغير آدميين، فرضًا كان الإطعام كالكفارة أو النذر، أو سنة كالعقيقة.

(وَتَقْرِأُ) بفتح التاء وضمِّ الهمزة مضارع (قَرَأً).

«السَّلامَ»: بالنصب مفعول «تَقْرأ».

«عَلَى مَنْ عَرَفْتَ، وَمَنْ لَمْ تَعْرِفْ»: متعلق بـ «تَقْرأ»، وحذف العائد في الموضعين للعلم به، أي: على من عرفته، ومن لم تعرفه من المسلمين، وإن علمت أنه لا يَرُدّ. الشرح والبيان:

### وفيه ما يلي:

١\_ الفرق بين الفضل والخير.

٢\_ سبب اختلاف الجواب على السؤال الواحد.

٣ سر التعبير بقوله «تطعم» وقوله: «وتقرأ».

٤\_ سبب تخصيص النبي عليه الخصلتين.

٥\_ ما يرشد إليه الحديث.

### ١\_ الفرق بين الفضل والخير:

- جاء في حديثٍ آخرَ عند البخاريّ: «قَالُوا: يَا رَسُولَ اللَّهِ، أَيُّ الإِسْلَامِ أَفْضَلُ؟ قَالَ: «مَنْ سَلِمَ المُسْلِمُونَ مِنْ لِسَانِهِ، وَيَدِهِ»، والفرق بين «خَير» وبين «أَفْضَل»، أَنَّ الفضل بمعنى كثرة الثواب، في مقابلة القلة، والخيرَ: بمعنى النفع، في مقابلة الشر، والأول من الكمية، والثاني من الكيفية.

### ٢\_ سبب اختلاف الجواب على السؤال الواحد:

وبهذا يُجَابِ على من قال: السؤالان بمعنى واحد، والجواب مختلف.

### وحاصل الجواب:

أنَّه اختلف لاختلاف السؤال عن الأفضلية والخيرية.

يقال: اختلف لاختلاف حال السَّائلين، أو السَّامعين.

فيُمْكِن أن يُراد في الأول: تحذير من خُشِي منه الإيذاء بيد أو لسان فأرشد إلى الكف عن ذلك.

والثاني: ترغيب من يُرْجَى منه النفع العام بالفعل والقول فأرشد إلى ذلك.

# ٣\_ سر التعبير بقوله: «تطعم» وقوله: «وتقرأ»:

- لم يقل النبيُّ عَلَيْ: «تُؤْكِل الطَّعَام» ونحوه؛ لأنَّ لفظ الإطعام عام يتناول الأكل، والشرب، والتذوق، قال تعالى: ﴿ وَمَن لَمْ يَطْعَمُهُ ﴾ "، أي: يذقه، وبعمومه يتناول الضيافة، وسائر الولائم، وإطعام الفقراء وغيرهم.

- ولم يقل ﷺ: ﴿وَتُسَلِّمُ مَكَانَ ﴿وَتَقُرأَ ﴾ لأجل أن يتناول سلام من أرسل خطابًا إلى أحد يُسلِّم فيه عليه وعلى غيره.

<sup>(</sup>١) سورة البقرة. الآية: ٢٤٩.

# ٤\_ سبب تخصيص النبي عَلَيْ الْهَ الخصلتين:

### \_ وخَص عَلَيْ هاتين الخصلتين بالذكر:

1 لما فيهما من الجمع بين المكارم المالية كالطعام، والأخلاقية كالسلام (١١).

٢ أيضًا لشدة الحاجة للطعام في ذلك الوقت؛ لما كانوا فيه من الجَهْدِ، وقلة ذات اليد، وللسلام لما كان يسود بينهم من الفرقة والخصام.

٣ ولمصلحة التأليف بين القلوب، ويدل على ذلك أن النبي على حثَّ عليها أوَّلَ ما دخل المدينة كما جاء في حديث عَبْدِ اللَّهِ بْنِ سَلَام هَ قَالَ: لما قَدِمَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى النَّاسُ، أَفْشُوا السَّلَامَ، وَكَانَ أَوَّل شَيْءٍ تَكَلَّمَ بِهِ أَنْ قَالَ: «يَا أَيُّمَا النَّاسُ، أَفْشُوا السَّلَامَ، وَصَلُّوا وَالنَّاسُ نِيَامٌ؛ تَدْخُلُوا الجَنَّة بِسَلام »(٢).

# - سر تقديم إطعام الطعام على إلقاء السلام:

في هذا الحديث في جانب الفعل بدأ بإطعام الطعام، وَثَنَى بإفشاء السلام؛ رعايةً لحال الجمهور في هذ المقام، بتقديم ما هم على معرفته أحوج إليه؛ لأنهم عن العمل به أبعد، وهو عليهم أصعب؛ ذلك أن بذل المعونة المادية أشق في العادة من تقديم التحية القولية.

<sup>(</sup>١) والسلام للجميع؛ قال الله تعالى: ﴿ لَا يَنْهَكُو اللّهُ عَنِ الّذِينَ لَمْ يُقَيْلُوكُمْ فِي الدِّينِ وَلَمْ يُحْرِجُوكُمْ مِن وَلَمْ يَحْرِجُوكُمْ مِن الله ويُكُولُمُ أَن مَبَرُوهُمُ وَقُسِطُوا الْمَهِمُ إِنَّ اللّهَ يُحِبُ المُفْسِطِينَ ﴾ [الممتحنة: ٨] والسلام من أعلى أنواع البر، وقبت عن النبي على أنه كان يُسَلِّمُ على مجلس فيه أخلاط (مسلمون وغير مسلمين)، بل إذا عطس أحدهم كان يقول له على «يهديكم الله ويصلح بالكم». فقد كان على يعامل أهل الكتاب معاملة طيبة، ويتخلق معهم بالأخلاق الحسنة التي يتعامل بها مع المسلمين، فيعود مرضاهم، ويطيب لهم الكلام، ويلين لهم القول، وكان يوصي على بالرفق في الأمر كله.

<sup>(</sup>٢) أخرجه الترمذي في جامعه، صفة القيامة، باب في فضل إطعام الطعام رقم (٢٤٨٥) وقال: «هذا حديث حسن صحيح»، وابن ماجه في الأطعمة رقم (٣٢٥١).

### ما يرشد إليه الحديث:

- ١\_ حرص النبيِّ عَلَيْهِ على تعليم أمته.
- ٢\_ فضل إطعام الطعام (١) في الإسلام، وكونه من أفضل الأعمال.
  - ٣\_ الحض على ائتلاف القلوب واستجلاب مودتها.
    - ٤\_ فضل إفشاء السلام.
  - ٥ الحث على خفض الجناح للمسلمين والتواضع.
- ٦- هناك أعمال يسيرة هي عند الله تعالى من أعلى المقامات العظيمة.
  - ٧ العمل على نفع المسلمين بالفعل والقول.
- ٨ـ الحث على تعميم السلام وألّا يخص به أحدًا دون أحد، كما يفعل المتكبرون.

<sup>(</sup>١) وإطعام الطعام بكل صوره المتعددة؛ مستحب ومحمود فعله ؛ قال النبي على: «أَحَبُّ النَّاسِ إِلَى الله تَعَالَى شُرُورٌ تُذْخِلُهُ عَلَى النَّاسِ إِلَى الله تَعَالَى شُرُورٌ تُذْخِلُهُ عَلَى مُسْلِم، أَوْ تَكْشِفُ عَنْهُ كُرْبَهُ، أَوْ تَقْضِى عَنْهُ دَيْنًا، أَوْ تَظْرُدُ عَنْهُ جُوعًا» أخرجه الطبراني. أو مُسْلِم، أَوْ تَكْشِفُ عَنْهُ كُرْبَهُ، أَوْ تَقْضِى عَنْهُ دَيْنًا، أَوْ تَظْرُدُ عَنْهُ جُوعًا» أخرجه الطبراني. أو إكرامً ضيف؛ قال النبي على: «مَنْ كَانَ يُؤْمِنُ بِاللَّهِ وَاليَوْمِ الآخِرِ فَلْيُكُرمْ ضَيْفَهُ» متفقٌ عليه، والإهداء إلى الجيران؛ قال النبي على: «بَا أَبا ذَرِّ إِذَا طَبَخْتَ مَرَقَةً، فَأَكْثِرْ مَاءَهَا، وَتَعَاهَدُ جِيرَانَكَ» أخرجه مسلم، وكان عظمة قليلة وقل : «يَا نِسَاءَ الْمُسْلِمَاتِ، لَا تَحْقِرَنَّ جَارَةٌ لِجَارَتِهَا، وَلَوْ فِرْسِنَ شَاءٍ». متفقٌ عليه. أي: لا تستصغرن شيئًا تقدمه المرأة لجارتها ولو كان عظمة قليلة والمحم، ونحو ذلك.

وإطعام الطعام لا يقتصر على الإنسان بل يتعداه للحيوان؛ فإن النبي ﷺ يقول: «فِي كُلِّ كَبِيدٍ رَطْبَةٍ أَجْرٌ». متفقٌ عليه.

### المناقشة والتدريبات

س ١: بين المراد بقوله عَلَيْهُ: «أَيُّ الإِسْلام خَيرٌ؟».

س٢: من الرجل السائل المذكور في الحديث؟

س٣: لم خصَّ إطعام الطعام، وإفشاء السلام بالذكر؟

س٤: لم اختلف جوابه عليه عن الأفضلية والخيرية؟

س٥: هل يجوز إلقاء التحية على غير المسلم؟ وضّح ذلك.

س7: هل إطعام الطعام مقتصر على الإنسان فقط؟ دلل على ذلك.

س٧: اذكر صورًا متعددة لإطعام الطعام، مستشهدًا بالآيات القرآنية، والأحاديث النبوية.

س٨: اشرح الحديث بأسلوبك.

س٩: اذكر بعض ما يُرشد إليه الحديث.

# الحديث الثاني حُرْمَةُ المسلم

عَنْ أَنَسِ بْنِ مَالِكٍ عَنْ أَنَسِ بْنِ مَالِكٍ عَنْ أَنَسِ بْنِ مَالِكٍ عَنْ أَنَسِ بْنِ مَالِكٍ عَنْ أَنَس بْنِ مَالِكٍ عَنْ أَنَس بْنِ مَالِكِ عَنْ أَلَكُ وَأَمَّةُ اللَّهِ وَذِمَّةُ رَسُولِهِ، فَلا تُخْفِرُوا اللَّهَ فِي ذِمَّتِهِ».

# معاني المفردات:

| معناها                                                        | الكلمة                |
|---------------------------------------------------------------|-----------------------|
| أي: صَلَّى صلاةً كصلاتنا المعروفة المتضمنة الإقرارَ           | مَنْ صَلَّى صَلاتَنَا |
| بالشهادتين وداوم على الإتيان بها بشر وطها.                    | من صلی صالات          |
| أي: القبلة المخصوصة بالمسلمين، وهي الكعبة                     |                       |
| المشرفة، واستقبال القبلة داخل في الصلاة؛ لأنه شرط             | قِبْلَتَنَا           |
| من شروطها.                                                    | *                     |
| (وأكل ذبيحتنا) أي: ما تحل شرعًا بالذبح، والمقصود              |                       |
| الاقتصار في أكل ما يُذْبَح على ما ذُبِحَ وأُبِيحَ بشرعنا، فلا |                       |
| يأكل الخنزير، ولا الميتة، ولا الدم، ولا غُيره مما حرم.        | وَأَكَلَ ذَبِيحَتَنَا |
| وليس المراد الأكل الفعلي، بل المقصود الإقرار بحِلِّها         |                       |
| دون غيرها، وإن لم يطعم في حياته ذبيحة كالنباتيين؛             |                       |
| لذا جاء في رواية: «وذبحوا ذبيحتنا» بخلاف الصلاة،              |                       |
| واستقبال القبلة.                                              |                       |

| معناها                                                              | الكلمة                              |
|---------------------------------------------------------------------|-------------------------------------|
| أي: أمان اللَّه، ورسوله، أو عهدهما.                                 | ذِمَّةُ اللَّهِ وَذِمَّةُ رَسُولِهِ |
| أي: لا تخونوا اللَّه ولا رسوله؛ بتضييع حقِّ المسلم الموصوف بذلك(١). | فَلاَ تُخْفِرُوا اللَّهَ            |

### المباحث العربية:

«مَنْ صَلَّى صَلاتَنَا، وَاسْتَقْبَلَ قِبْلَتَنَا»: ذِكْرُ استقبال القبلة بعد الصلاة من ذكر الخاصِّ بعد العام؛ تعظيمًا واهتهامًا بشأنه.

ويحتمل أنه عَطَفَ: «وَاسْتَقْبَلَ قِبْلَتَنَا» مع «وَأَكَلَ ذَبِيحَتَنَا» على الصلاة؛ وذلك لأنَّ اليهود لما تحولت القبلة شككوا بقولهم: ﴿ مَا وَلَىهُمْ عَن قِبْلَهِمُ الَّتِي كَانُوا عَلَيْهِمُ اللَّهِ عَن قِبْلَهِمُ اللَّهِ عَلَيْهِمُ اللَّهِ عَلَيْهِما اللَّهِ عَن صلى صلاتنا، ولم عَلَيْها الله عَلى: من صلى صلاتنا، ولم يُنَازِع في أمر القبلة، ولم يمتنع من أكل ذبيحتنا كما فعلوا.

«فَذَلِكَ»: مبتدأ، وخبره «المُسْلِمُ».

«ذِمَّةُ اللَّهِ»: مبتدأ مُؤَخَّر و «لَهُ» خبر مُقَدَّم.

«ذِمَّةُ اللَّهِ وَذِمَّةُ رَسُولِهِ»: ذكر ذمة رسوله بعد ذكر ذمة اللَّه؛ للتأكيد؛ وإشعارًا بأنَّ كلَّا منهما مقصودٌ.

«فَلاَ تُخْفِرُوا اللَّه»: يقال: خَفَرَ بمعنى: حَمَى، وحفظ، وَأَخْفَرَ بمعنى: غَدَرَ، ونَقَضَ، فالهمزة فيه للسلب، مثل: أَشْكَيْتُ الرجل، إذا أزلت شكواه.

- (١) أي: المتصف بالصلاة واستقبال القبلة وأكل ذبيحة المسلمين.
  - (٢) سورة البقرة. الآية: ١٤٢.

### الشرح والبيان:

### وفيه ما يلي:

- ١- إقامة الصلاة، واستقبال القبلة، وأكل ذبائح المسلمين من شعائر الإسلام.
  - ٢\_ آراء العلماء في استقبال القبلة.
  - ٣- سبب الاكتفاء بقوله: «ذمة اللَّه» دون رسوله.
    - ٤\_ ما يرشد إليه الحديث.

# ١- إقامة الصلاة، واستقبال القبلة، وأكل ذبائح المسلمين من شعائر الإسلام:

- يُبَيِّنُ الحديثُ أنَّ الذي يظهر منه شعار أهل الإسلام (() المتمثل في إقامة الصلاة، واستقبال القبلة، وأكل ذبيحة المسلمين؛ فهو مسلم له أمانُ اللَّه وعهدُهُ، ولا تُسْتَبَاحُ حُرْمَتُهُ، فلا تنقضوا عهدَ اللَّه فيه، وليس لأحدٍ أن يحكم عليه بالكفر المُخرِج من المِلَّةِ، إلّا بدليلِ قاطع.

# ٢\_ آراء العلماء في استقبال القبلة:

- استنبط العلماءُ من هذا الحديث اشتراطَ استقبالِ القبلةِ، والواجبُ عند الشافعيّ استقبالُ عَيْنِها للقادر عليه يقينًا في القُرْبِ، وظنَّا في البُعْدِ بالصدر، وبالوجه أيضًا إلا في شدة الخوف، وفي النافلة في السفر، وأما العاجزُ عن استقبالها كالمريض الذي لا يجد من يوجهه إلى القبلة، أو المحبوس بعذر، فيصلي على حسب حاله ويعيد.

<sup>(</sup>١) وإنما ذكر هذه الثلاثة ولم يذكر الإسلام وأركانه من الشهادتين وغيرهما؛ لأنها علامات صحيحة دالله على الإسلام، وتميز المسلم من غيره، لأن من صلى كما نصلي دل ذلك على إقراره بنبوة سيدنا محمد - صلى الله عليه وسلم - وبما جاء به من عند الله كله، وذكر استقبال القبلة، وإن كان شرط في الصلاة لاشتهار أمرها واختصاصها بصلاتنا بخلاف القيام والقراءة ونحوهما، وكذا أكل ذبيحتنا فقط غير ما حرمه الله مخصوص بأهل الإسلام.

والواجب عند عامة الحنفية: في البعد استقبال الجهة لا العين.

# ٣\_ سبب الاكتفاء بقوله: «ذمة اللَّه» دون رسوله:

- له يذكر النبي عَلَيْ كلمة: «وَرَسُوله» بعد قوله: «فَلا تُخْفِرُوا اللَّهَ فِي ذِمَّتِه»؛ لاستلزام عدم إخفار ذمةِ اللَّه عدمَ إخفارِ ذمةِ رسولهِ عَلَيْهِ.
- ٤- جعل الإسلام على المسلم بعض الواجبات الخاصة، وضمن له بعض الحقوق، ولأجل هذه الحقوق كان لا بد من علامة يُعرفُ بها، فهي كفيلة بسلامة المجتمع، والحفاظ عليه.

### ٥\_ ما يرشد إليه الحديث:

- ١\_ حرص النبيِّ عَلَيْكَةً على تعليم أمته.
- ٦- أنّ أمور الناس محمولة على الظاهر، واللَّه وحده يتولى السرائر.
- ٧- أنّ الصلاة، واستقبال القبلة، والأكل من ذبائح المسلمين؛ من شعائر الإسلام.
  - ٨\_ استقبال القبلة شرط من شروط صحة الصلاة.
- ٩ـ ديننا الإسلامي كان من مهامه النفسية العظيمة أن يُعلِّم الناس حسن الظن في غيرهم.

<sup>(</sup>١) أخرجه الترمذيُّ في جامعه (٣٤٤) وقال: «هذا حديث حسن صحيح».

# المناقشة والتدريبات

س ١: بَيِّن معاني الكلمات الآتية:

(ذِمَّةُ اللَّهِ وَذِمَّةُ رَسُولِهِ \_ فَلا تُخْفِرُوا اللَّهَ).

س ٢: ما إعراب قوله عَلَيْهِ: «فَذَلِكَ المُسْلَمُ» \_ «لَهُ ذِمَّةُ اللَّهِ»؟

س٣: ما سر ذكر ذِمَّة الرَّسُولِ بعد ذِمَّة اللَّهِ عز وجل؟

س٤: اشرح الحديث بأسلوبك شرحًا أدبيًا موجزًا.

س٥: اذكر أهم ما يُرشد إليه الحديث.

س7: عاش شخص مع بعض المسلمين، لكن لم يكن يعرفه أحد قبل ذلك، وهو يصلي معهم ثم مات، هل يُقام عليه جنازة المسلم باعتبار كونه مسلمًا؟ وما الدليل؟

س٧: مسلم تارك للصلاة لكنه معتقد بفرضيتها، هل يصح أن يقال عنه: إنه غير مسلم؟ اذكر الحكم مستعينًا بمدرسك في الفصل.

س ٨: لماذا خص النبي صلى الله عليه وسلم هذه الأمور الثلاثة بالحديث بالذِّكر دون غيرها؟

# الحديث الثالث حرمة تقاتل المسلمين

عَنِ الأَحْنَفِ بْنِ قَيْسٍ ﴿ قَالَ: ذَهَبْتُ لِأَنْصُرَ هذا الرَّجُلَ، فَلَقِيَنِي أَبُو بَكْرَةَ ﴿ فَقَالَ أَيْنَ تُرِيدُ؟ قُلْتُ: أَنْصُرُ هَذَا الرَّجُلَ، قَالَ: ارْجِعْ؛ فَإِنِّي سَمِعْتُ رَسُولَ اللَّهِ عَلَيْ يَقُولُ: ﴿ إِذَا التَقَى المُسْلِمَانِ بِسَيْفَيْهِمَا فَالقَاتِلُ وَالمَقْتُولُ فِي النَّارِ ﴾، فَقُلْتُ: اللَّهِ عَلَيْ يَقُولُ: ﴿ إِذَا التَقَى المُسْلِمَانِ بِسَيْفَيْهِمَا فَالقَاتِلُ وَالمَقْتُولِ وَالمَقْتُولِ عَالَ: ﴿ إِنَّهُ كَانَ حَرِيصًا عَلَى قَتْلِ يَا رَسُولَ اللَّهِ، هَذَا القَاتِلُ فَمَا بَالُ المَقْتُولِ؟ قَالَ: ﴿ إِنَّهُ كَانَ حَرِيصًا عَلَى قَتْلِ صَاحِبِهِ ﴾ (١٠).

### التعريف براوي الحديث

- أبو بكرة هو: نُفَيْعُ بن الحارث بن كَلَدة بن عوف بن قَسِي وقيل غير ذلك، وهو أخو زياد بن أبيه لأمه، وكان ممن أعتقه رسول الله على وهو معدود من مواليه، وكان يقول: أنا من إخوانكم في الدين، وأنا مولى رسول الله على وهو ممن نزل يوم الطائف إلى رسول الله على من حصن الطائف في بكرة، وكُني أبا بكرة لذلك، وكان من فضلاء الصحابة وصالحيهم، له مئة واثنان وثلاثون حديثًا، ومات بالبصرة سنة إحدى وخمسين من الهجرة.

- أمَّا الْأَحنَف بن قيس فهو: الْأَحنَف بن قيس بن مُعَاوِيَة التَّمِيمِي، السَّعْدِيّ، سيد بني تَمَيم، أَبُو بَحر الْبَصْرِيّ، دَعا لَه النَّبِي ﷺ ولم يره وَكَان سيد قومه ، قَال الثَّوْريّ: مَا وزن عقل الْأَحنَف بعقل إلَّا وَزنه ، توفّي سنة سبع وسِتِّينَ بالْكُوفةِ.



<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري ومسلم في صحيحيهما.

### معانى المفردات:

| معناها                            | الكلمة                                        |
|-----------------------------------|-----------------------------------------------|
| يقصد بالرجل عَلِيَّ بنَ أبي طالبٍ | ذَهَبْتُ لِأَنْصُرَ هَذَا الرَّجُلَ           |
| فضرب كل واحد منهما الآخر.         | إِذَا التَقَى الْمُسْلِمَانِ بِسَيْفَيْهِمَا  |
| أي: يستحقان دخولها.               | فَالقَاتِلُ وَاللَّقْتُولُ فِي النَّارِ       |
| يستحق النار؛ لكونه ظالًا.         | يَا رَسُولَ اللَّهِ هَذَا القَاتِلُ           |
| وهو مظلوم.                        | فَمَا بَالُ المَقْتُولِ؟                      |
| أي: كانَ عازمًا على ذلك.          | إِنَّهُ كَانَ حَرِيصًا عَلَى قَتْلِ صَاحِبِهِ |

### المباحث العربية:

«إِذَا التَقَى الْمُسْلِمَانِ بِسَيْفَيْهِمَا»: جواب «إذا» محذوف لم يذكره اكتفاء بما ذكر في الحديث، وتقدير جواب «إذا»: «فقاتل أحدهما الآخر».

### الشرح والبيان:

### وفيه ما يلي:

١- بيان معنى القاتل والمقتول في النار، وحكم ما شجر بين الصحابة.

٢\_ حكم العزم على المعصية.

٣\_ بيان ما يرشد إليه الحديث.

### ١ بيان معنى القاتل والمقتول في النار، وحكم ما شجر بين الصحابة:

دَلَّ قوله ﷺ: «فَالقَاتِلُ وَالمَقْتُولُ فِي النَّارِ» (١) على أنها يستحقان دخول النار، وقد يعفو اللَّه عنهم (٢)، كقوله تعالى: ﴿فَجَزَآؤُهُۥ جَهَنَمُ ﴾ (آ)، وليس بلازم أن يُجازَى خِلافًا للمعتزلة القائلين: بوجوب عقاب العاصي، وهذا كله في قتال بغير تأويل سائغ.

أما قتال الصحابة على فلا يترتب عليه ما ذُكِرَ؛ لأنه عن اجتهادٍ، وظنِّ لصلاح الدين؛ فللمصيب منهم أجران، وللمخطئ أجر، فكلهم مجتهد مُثابٌ، والله يغفر لهم، وينبغي أن نمسك عما شجر بينهم، فلا نخوض في هذا الأمر؛ حفظًا لجناب الصحابة الكرام.

وفَهِمَ أَبُو بَكْرَةَ هَ أَنَّ الحديث عامٌّ لكل المسلمين حسمًا لمادة الخلاف؛ فمنع أبو بكرة الأَحْنَف بْنَ قَيْسٍ هُ من قتاله مع عَلِيِّ بنِ أبي طالبٍ هُ، لكن الأحنف هَ له يوافقه على ذلك، بل حضر مع عَلِيٍّ هُ باقي حروبه.

والجواب: أنه ليس كل قاتل يكون جزاؤه النار، وإنما القاتل المعروف أنه على باطل، أو الذي يقتل ولا يدري على أي شيء يَقتل؛ لأن الأصل في الدماء الصيانة والحماية وليس الإهدار، ونفس الكلام نقوله في المقتول. وإلا فإن هناك أحاديث توضح أن الذي يدافع عن عرضه فهو شهيد؛ قال رسول الله على: "مَنْ قُتِلَ دُونَ مَالِهِ فَهُو شَهيدً". متفقٌ عليه، وفي صحيح مسلم: "جَاءَ رَجُلٌ إِلَى رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَم، فَقَالَ: يَا رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَم، فَقَالَ: يَا رَسُولَ اللَّهِ مَلَيْهِ أَرُأَيْتَ إِنْ قَاتَلَنِي؟ قَالَ: "قَالَدُهُ عَلَيْهِ وَاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَم، فَقَالَ: "قَالَ: "قَالَ: "قَالَدُهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَم، أَرَأَيْتَ إِنْ قَاتَلَنِي؟ قَالَ: "فَالَد قَالَ: "هُولَ نَهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَم، قَالَ: هَالَ: "قَالَ: "قَالَ: "قَالَ: "هُولَ فَهُ اللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى اللللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى اللْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى اللْعَلَهُ عَلَى الْعَلَى الْعَلَالَةُ عَلَى الْعَلَامُ الللَّهُ عَلَى الللْع

(٢) كما هو معلوم لا يلزم أن يكونا واقعين في النار، ولكنهما مستحقان لعذاب النار، وأمرهما تحت مشيئة الله عز وجل إن شاء عفا عنهما وإن شاء عذّ بهما؛ لأن قوله ﷺ: «إذا التقى المسلمان بسيفيهما فالقاتل والمقتول في النار»، وصفهما بأنهما مسلمان مع اتصافهما بالقتل، فالقتل كبيرة وجريمة من كبائر الذنوب، لكنه لا يُخْرِجُ من الملة؛ لأن كلَّا من القاتل والمقتول من المسلمين، ولذا قالﷺ: «إذا التقى المسلمان»، وقال تعالى: ( وَلِن طَايِفَانِ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ أَفَنَتُوا ) [الحجرات: ٩]، فالقتل لا يخرج من الملة ما لم يستحله مرتكبه.

والقاتل عمدًا إذا تاب تاب الله عليه، ولكن لا تعفيه توبته من عقوبة القصاص؛ لأنه حق للمخلوق.

(٣) سورة النساء. الآية: ٩٣.

### ٢\_ حكم العزم على المعصية:

يدلُّ الحديث على أنَّ مَنْ عَزَمَ على المعصية، وَوَطَّنَ نَفْسَهُ عليها أَثِمَ على المعصية، وَوَطَّنَ نَفْسَهُ عليها أَثِمَ على اعتقاده وعزمه، وإن لم يعملها، فإذا عملها كُتِبَتْ معصية أخرى، ولا يُنَافِيه ما ورد في الحديث الآخر: «إِذَا هَمَّ عَبْدِي بِسَيِّئَةٍ فَلَا تَكْتُبُوهَا عَلَيْهِ»(۱)؛ لأن ذلك فيمن لم يُوطِّن نفسه عليها، بل مَرَّت بفكرِهِ من غير استقرار، ويُسَمَّى ذلك هَمَّا، وَفَرْقُ بين الهَمِّ، والعَزْم على ضوء ما ذُكر في توضيح كل منها.

- وأجَابَ مَنْ لم يَقُل بالمُوَّاخَذَةِ بالعَزْمِ، وإن لم يقع الفعل، بأنَّ في هذا فِعْلًا؛ وهو المواجهة بالسلاح، ووقوع القتال، ولا يلزم من كون القاتل والمقتول في النار أن يكونا في مرتبة واحدة؛ فالقاتل يُعَذَّب على القتال والقتل، والمقتول يُعَذَّب على القتال فقط، فلم يقع التعذيب على العزم المجرد.

# ٣\_ ما يُرشد إليه الحديث:

- ١\_ حرص النبي عَلَيْهُ على تعليم أمته.
- ٢\_ نصيحة المسلم لأخيه المسلم فيها يعتقد أنه صواب.
- ٣\_ حرمة تقاتل المسلمين بعضهم مع بعض بغير تأويل سائغ.
- ٤- ما شجر بين بعض الصحابة على من قتالِ بعضهم بعضًا كان عن اجتهادٍ
   وظن لصلاح الدين، وينبغي أن نمسك عن الخوض في ذلك؛ حفظا لكانتهم.
  - ٥ العقاب على من عزم على المعصية بقلبه ووطَّن نفسه عليها.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري ومسلم في صحيحيهما من حديث أبي هريرة على .

٦- القتل شأنه عظيم، وخطره جسيم، والإقدام عليه دلالة على رقة في الدين،
 أو خلل في العقيدة.

### المناقشة والتدريبات

س ١: وضح معاني العبارات الآتية:

(إِذَا التَقَى الـمُسْلِمَانِ بِسَيْفَيْهِمَا - فَالقَاتِلُ وَالـمَقْتُولُ فِي النَّارِ - إِنَّهُ كَانَ حَرِيصًا عَلَى قَتْلِ صَاحِبِهِ).

س٢: هل ينسحب الحديث على قتال الصحابة على فيها بينهم.

س٣: بِمَ أَجَابَ مَنْ لَم يَقُل بِالمُؤَاخَذَةِ بِالعَزْم، وإن لم يقع الفعل؟

س٤: اشرح الحديث بأسلوبك.

س٥: اذكر بعض ما يرشد إليه الحديث.

س : هل ينسحب الحديث على من قُتل دفاعًا عن النفس؟ مع الدليل.

س٧: من عزم على معصية ووطن نفسه عليها، لكن حال بينه وبينها حائل فلم يعملها، هل تُكتب له معصية أو لا؟ أجب مع التوضيح.

# الحديث الرابع تحريم قتال المسلمين، والتشديد فيه

عَنْ عَبْدِ اللَّه بنِ عُمَرَ عَعْمَرَ عَنْ عَنْ عَبْدِ اللَّه بنِ عُمَرَ عَنْ عَنْ النَّبِيِّ عَلَيْنَا السِّلاحَ فَلَيْسَ مِنَّا»(').

# معاني المفردات:

| معناها                                                                                                                                                                            | الكلمة                          |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------|
| أي: قاتَلَنا.                                                                                                                                                                     | مَنْ حَمَلَ عَلَيْنَا السِّلاحَ |
| يُخْرِج ما إذا حمله للحراسة؛ لأنه يحمله لنا؛ لا علينا.                                                                                                                            | وقوله: ( عَلَيْنَا )            |
| الضمير للرسول على والمسلمين، والمعنى:<br>ليس مُتَّبِعًا طريقتنا، أو ليس من المسلمين<br>الكاملين في الإسلام المتبعين سنة رسوله على وذلك مبالغة في الزجر والتهويل من هذه<br>الأمور. | فَلَيْسَ مِنَّا                 |

### المباحث العربية:

«مَنْ حَمَلَ عَلَيْنَا السِّلاحَ»: التعبير بالحمل: كناية عن المقاتلة، أو القتل؛

(١) أخرجه البخاري ومسلم في صحيحيهما.

للملازمة الغالبة، والمراد بالسلاح: أي نوع من أنواع الإيذاء والقتال.

«فَلَيْسَ مِنَّا»: أطلق ذلك اللفظ دون تقييده باستحلال ذلك، مع احتال إرادة أنَّه ليس على المِلَّة؛ للمبالغة في الزجر والتخويف.

### الشرح والبيان:

### ويشتمل على:

١- بيان معنى قوله: «ليس منا» ونظائرها، وحرمة حمل السلاح على المؤمن.

يوضح النبيُّ عَلَيْهِ في هذا الحديث أنَّه ليس من المسلمين، مَن استحلَّ قتالهم وقتلهم، أو ليس مُتَّبِعًا طريقتهم كلُّ من يحمل السلاح عليهم؛ لقتالهم به بغير حق؛ لما في ذلك من تخويفهم، وإدخال الرعب عليهم؛ ولأنَّ مِنْ حقِّ المسلم على المسلم أنْ يَنْصُرَهُ، ويُقَاتِلَ دونه، لَا أنْ يُرْعِبَهُ بِحَمْلِ السِّلَاحِ عليه؛ لإرادة قتاله أو قتله.

ونظير هذا الحديث: قوله ﷺ: «من غَشَّنا فلَيْسَ منَّا»، وحديث: «لَيْسَ مِنَّا مَنْ لَطَمَ الخُدُودَ، وَشَقَّ الجُيُوبَ»، بل وردت أحاديث تنهى عن حمل السلاح ولو لعبًا وهزلًا ففي البخاري: «لَا يُشِيرُ أَحَدُكُمْ عَلَى أَخِيهِ بِالسِّلَاحِ؛ فَإِنَّهُ لَا يَدْرِي لَعَبًا وهزلًا ففي البخاري: «لَا يُشِيرُ أَحَدُكُمْ عَلَى أَخِيهِ بِالسِّلَاحِ؛ فَإِنَّهُ لَا يَدْرِي لَعَلَّ الشَّيْطَانَ يَنْزِعُ فِي يَدِهِ فَيَقَع فِي حُفْرَةٍ مِنَ النَّارِ»، وورد في جامع الترمذي: «مَنْ أَصَارَ إِلَى أَخِيهِ بَحَدِيدَةٍ لَعَنتُهُ الْ مَلائِكَةُ».

# ٢\_ ما يرشد إليه الحديث:

- ١\_ حرص النبي على تعليم أمته.
- ٢\_ تحريم قتال المسلمين، والتشديد فيه.

- ٣ من حق المسلم على المسلم أن ينصره ويقاتل دونه.
- ٤\_ ليس من المسلمين كلُّ من يحمل السلاح عليهم؛ لقتالهم به بغير حق.
  - ٥ النهى عن تخويف المسلمين، وإدخال الرعب على قلوبهم.
- ٦ـ حرص الإسلام على سدِّ أبواب الصراعات والفتن؛ فنهى النبي ﷺ أن يرفع المسلم على أخيه المسلم السلاح؛ لأن رفعه لا يُؤمَن معه أن يحصل قتال.
  - ٧- النهى عن المزاح المفضى إلى احتمالية وقوع الضرر.
    - ٨ـ النهي عن رفع السلاح على ولاة الأمر والحكام.

#### \* \* \*

### المناقشة والتدريبات

١ ـ ما المقصود بقوله: «مَنْ حَمَلَ عَلَيْنَا السِّلاحَ»؟

٢ لم عَبَّرَ بالحَمل في الحديث السابق؟

٣\_ وما المراد بقوله: «فليس منا»؟

- ٤ اشرح الحديث بأسلوبك شرحًا موجزًا.
  - ٥- اذكر أهم ما يرشد إليه الحديث.
- ٦ـ شاهدت زميلًا لك يمزح مع زميله بآلة حادة، فبهاذا تنصحه؟ وما
   العبارات التي ستقولها له لتمنعه من هذا؟

# الحديث الخامس فضل الشهادتين

عَنْ عُبَادَةَ بِنِ الصَّامِتِ ﴿ ، عَنِ النَّبِيِّ عَلَيْ ، قَالَ: «مَنْ شَهِدَ أَنْ لا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَحُدَهُ لا شَرِيكَ لَهُ ، وَأَنَّ مُحَمَّدًا عَبْدُهُ وَرَسُولُهُ ، وَأَنَّ عِيسَى عَبْدُ اللَّهِ وَرَسُولُهُ ، وَأَنَّ عِيسَى عَبْدُ اللَّهِ وَرَسُولُهُ ، وَأَنَّ عِيسَى عَبْدُ اللَّهِ وَرَسُولُهُ ، وَكَلِمَتُهُ أَلْقَاهَا إِلَى مَرْيَمَ وَرُوحٌ مِنْهُ ، وَالجَنَّةُ حَتَّ ، وَالنَّارُ حَتُّ ، أَذْ خَلَهُ اللَّهُ الجَنَّةُ عَلَى مَا كَانَ مِنَ العَمَل » (۱)(۱) ...

### معانى المفردات:

| معناها                                             | الكلمة                        |
|----------------------------------------------------|-------------------------------|
| وفي رواية: «وَابْنُ أَمَتِهِ» - يعني: السيدة مريم. | وَأَنَّ عِيسَى عَبْدُ اللَّهِ |
| أي: قوله تعالى: «كُن»، ومعنى أن سيدنا عيسى         |                               |
| - عليه السلام - كلمة الله: أنه خُلِقَ بكلمة «كُن»  |                               |
| فكان، نعم كل كائن قد نشأ بكلمته - تعالى، وأمره     | <u>وَ كَلِمَتُهُ</u>          |
| التكويني، لكن نشأة سيدنا عيسى - عليه السلام -      | وكرمنه                        |
| كانت بمجرد هذه الكلمة من غير واسطة الأسباب         |                               |
| المألوفة.                                          |                               |
| أي: أوصلها إليها.                                  | أَلْقَاهَا                    |

<sup>(</sup>١) وفي رواية: «أدخُّله الله من أبواب الجنة الثمانية أيها شاء».

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري ومسلم في صحيحيهما.

| معناها                                         | الكلمة |
|------------------------------------------------|--------|
| أي ذو روح منه صدرت بأمره سبحانه لجبريل         |        |
| الله الله الله الله الله الله الله الله        |        |
| كان يُحيى الأموات أو القلوب بإذن اللَّه تعالى. |        |

### المباحث العربية

«عَلَى مَا كَانَ مِنَ العَمَلِ»: جملة حالية من قوله: «أَدْخَلَهُ اللَّهُ الْجَنَّةَ».

# الشرح والبيان ...

- ذكر ﷺ في هذا الحديث أنَّ عيسى عليه السلام عَبدُ اللَّهِ وَرَسولُه، وفي هذا تقرير وبيان لعبوديته لربه سبحانه وتعالى.

وفي قوله ﷺ: «وَرَسُولُهُ» تعريضٌ باليهود في إنكارهم رسالة عيسى ﷺ وانتهائهم إلى ما لا يحل من قذفه وقذف أمِّه.

معناه: أخبر عليه عن الجنة والنار بقوله: «حَقُّ» وهو مصدر، مبالغة في الحقيقة، ومعناه: أن الجنة، والنار هما عين الحق؛ تعريضًا بمنكري دار الثواب والعقاب. (١) الدرع: أي القميص.

(٢) قد جمع النبي على في هذا الحديث الشريف أصول العقائد الدينية التي بها النجاة في الآخرة، فإن هذه العقائد ترجع إلى ثلاثة مقاصد:

الأول: معرفة المبدأ، وهو العلم بالله وصفاته، ويُسَمَّى قسم الإلهيات.

الثاني: معرفة الواسطة، وهو الإيمان بالرسل والملائكة والكتب، ويُسمَّى قسم النبوات.

الثالث: معرفة المعاد، وهو الإيمان بالبعث والحساب والجزاء، ومنه الجنة والنار، ويُسَمَّى قسم السمعيات.

فمن حَصَّلَ هذه المقاصد، واعترف بها خالصًا من قلبه استحق الجزاء الموعود بقوله ﷺ: «أدخله الله الجنة على ما كان من العمل».

# ٢٦ ﴾ • • تيسير فتح المبدي .

دلٌ قوله على الله الله الله الحَنَّة عَلَى مَا كَانَ مِنَ العَمَلِ () على أن عصاة أهل القبلة لا يُخَلَّدُونَ في النار؛ لعموم قوله على: (مَنْ شَهِدَ أَنْ لا إِلَهَ إِلّا اللّهُ وَحْدَهُ لا شَرِيكَ لَهُ () وأنَّه تعالى يعفو عن السيئات قبل التوبة، واستيفاء العقوبة؛ لأ شَرِيكَ لَهُ () وأنَّه تعالى يعفو عن السيئات قبل التوبة، واستيفاء العقوبة؛ لأن قوله على الله الحَمَلِ عالى من قوله: (أَدْخَلَهُ اللَّهُ الجَنَّة )، ولا لأن قوله على ما كان مِن العَمَلِ عالى من قوله: (أَدْخَلَهُ اللَّهُ الجَنَّة )، ولا رب أن العمل غير حاصل حينئذٍ، بل الحاصل حال إدخاله استحقاق ما يناسب عمله من الثواب والعقاب.

ولا يُفْهَم من الكلام السابق أنَّه لا يَدْخُلُ أحدٌ من العُصَاةِ النار؛ لأنَّ اللازم منه عموم العفو، وعموم العفو لا يَسْتَلْزِمُ عَدَمَ دخول النار؛ لجواز أن يعفو عن بعضهم بعد الدخول وقبل استيفاء العذاب.

<sup>(</sup>١) أي: على حسب درجته في العمل، سواء كان مُحسنًا أو مُخلِّطًا بين الأعمال الصالحة والطالحة، فالناس سعيهم شتى؛ فمنهم ظالم لنفسه، ومنهم مقتصد، ومنهم سابق للخيرات، وعلى قدر تفاوتهم في العمل يكون تفاوتهم في دخول الجنة؛ فمنهم من يكون في أول الداخلين، أو في آخر الداخلين، أو فيما بين ذلك، ثم إذا دخلوها فهناك درجات متفاوتة ومنازل مختلفة.

 <sup>(</sup>٢) الحديث لم يعرض من صفات الله إلا الوحدانية؛ لأن هذه الصفه متضمنة لسائر الصفات، فإن الاعتراف بالله بأنه هو المعبود بحق هو اعتراف تقريري يدخل فيه كل كمال، وتنزيه من كل نقص.

### ما يُرشد إليه الحديث:

- ١\_ حرص النبي عَلَيْكَةً على تعليم أمته.
- ٢\_ شهادة أن لا إله إلا اللَّه، وأنَّ محمدًا رسول اللَّه أول دعائم الإسلام.
- ٣- الإيهان بأنَّ عيسى عليه عبدُ اللَّه، ورسولُهُ، وكلمته التي ألقاها إلى مريم.
  - ٤\_ الإيهان بأنَّ الجنة حتُّن، وأنَّ النار حتُّن.
  - ٥ عظيم فضل اللَّه \_ تعالى \_ ، وسَعة مغفرته، وعفوه.
- 7- المؤمن وإن قال: لا إله إلا الله، فليس معنى ذلك أنه لن يدخل النار إذا ارتكب معاصي، فمن رجحت سيئاته على حسناته يوم القيامة دخل النار فيُعَذَّب فيها إن شاء الله له ذلك؛ لأن الله قد يعفو عنه، ثم بعد ذلك يدخله الله تعالى الجنة.

### المناقشة والتدريبات

١\_ اذكر معاني المفردات الآتية:

(أَلْقَاهَا، وَرُوحٌ مِنْهُ).

٢\_ ما إعراب قوله عَيْكَةِ: «عَلَى مَا كَانَ مِنَ العَمَل»؟

٣ عَلامَ يَدلُّ قوله عَيْكِيُّ: «أَدْخَلَهُ اللَّهُ الجَنَّةَ عَلَى مَا كَانَ مِنَ العَمَل»؟

٤ لاذا خَص سيدنا النبي عليه ذكر سيدنا عيسى هي الحديث؟

- ٥- هل المسلم الذي يرتكب المعاصى إن لم يتب سيدخل الجنة ابتداءً مع الأولين؟ مع التوضيح.
  - ٦- لماذا لم يتعرض الحديث إلا لصفة الوحدانية؟
  - ٧ كيف هذا الحديث جمع أصول العقائد الدينية؟
    - ٨ اشرح الحديث بأسلوبك شرحًا موجزًا.
      - ٩ اذكر بعض ما يُرشد إليه الحديث.

# الحديث السادس حرمة الدماء

عَنِ ابْنِ عُمَرَ وَ عَلَىٰ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْ: «لَنْ يَزَالَ الْمُؤْمِنُ فِي فُسْحَةٍ مِنْ دِينِهِ مَا لَم يُصِبْ دَمًا حَرَامًا»(''.

# معاني المفردات:

| معناها                                                                                                           | الكلمة                                                             |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------|
| وفي رواية: «لَا يَزَالُ الْمُؤْمِنُ».                                                                            | لَنْ يَزَالَ الْمُؤْمِنُ                                           |
| أي: سَعَة. وقيل: يُرَاد بها قوة رجائه العفو من اللَّه _ تعالى                                                    | في فُسْحَةٍ                                                        |
| أي: في الدين. وفيه إشعار بالوعيد على قتل المؤمن متعمدًا بغير حق بها يتوعد به الكافر.                             | مِنْ دِينِهِ                                                       |
| وفيه: إشارة إلى استبعاد العفو عنه. والفُسْحَةُ في الذَّنْبِ: قبوله للغفران بالتوبة، فإذا وقع القتل ارتفع القبول. | وفي رواية: «لَنْ يَزَالَ الْمُؤْمِنُ في<br>فُسْحَةٍ مِنْ ذَنْبِهِ» |
| بأن يَقْتُلَ نَفْسًا مُتَعَمِّدًا بغير حَقٍّ.                                                                    | مَا لَم يُصِبُ دَمًا حَرَامًا                                      |

### المباحث العربية:

«مَا لم يُصِبْ دَمًا حَرَامًا»: كناية عن القتل العَمْدِ بغير حَقٍّ.

### الشرح والبيان:

### وفيه ما يلي:

١\_ حرمة قتل النفس بغير حق.

٢\_ آراء العلماء في قبول توبة القاتل.

٣\_ ما يرشد إليه الحديث.

### ١\_ حرمة قتل النفس بغير حق:

- يبين النبي عَلَيْهِ أن من يقتل نفسًا بغير حق، فإنه يُضَيَّقُ عليه دينه؛ لما أوعد اللَّه على القتل عمدًا بغير حقِّ بها تَوعَّدَ به الكافر، والفسحة في الدين: سَعَة الأعمال الصالحة حتى إذا جاء القتل ضاقت؛ لأنها لا تفي بوزره، وزاد الطبراني في معجمه الكبير: "فَإِذَا أَصَابَ دَمًا حَرَامًا نُزعَ مِنْهُ الحُيَاءُ"، أمَّا إذا أصَابَ المسلم معجمه الكبير: "فَإِذَا أَصَابَ دَمًا حَرَامًا نُزعَ مِنْهُ الحُيَاءُ"، أمَّا إذا أصَابَ المسلم ذَنْبه؛ لقوة رجائه في عفو الله عنه، فإذا كان الذنبُ قَتْلًا صار في ضيق بسبب ذنبه؛ لاستبعاده العفو عنه، فيستمر في الضيق المذكور. وقيل: لارتفاع قبول الغفران بالتوبة.

# ٢\_ آراء العلماء في قبول توبة القاتل:

\_ وفي قبول توبة القاتل من عدمه مذهبان:

الأول: عدم قبول توبة القاتل، وهو رأي ابن عمر والمنافقة.

والثاني: قبولها، كتوبة باقي أصحاب الكبائر، وهو مذهب الجمهور.

<sup>(</sup>١) الحديث بهذا الإسناد صحيح إلا أن فيه انقطاعًا بين إبراهيم النخعي وابن مسعود ولكنه لا يؤثر على صحة الحديث؛ لأن مراسيل النخعي عن ابن مسعود وليس مرفوعًا.

### ٣ـ ما يرشد إليه الحديث:

- ١\_ حرص النبي على تعليم أمته.
- ٢ مَنْ يَقْتل نفسًا بغير حق فإنه يُضَيَّقُ عليه في دينه.
- ٣- توعد اللَّه تعالى القاتل بغير حق بجهنم التي توعَّد بها الكافر.
  - ٤\_ القتل سبب للضيق.
  - ٥ قبول توبة القاتل على مذهب الجمهور.
- ٦- شمولية الإسلام وسياحته، وأن دين الإسلام فيه فسحة، كله سياحة ويسر، لكن يضيق الأمر على صاحبه، إذا تلوث بأمور منها سفك الدم الحرام.
- ٧- إن المعصية تضيق الفسيح على صاحبها؛ ولهذا ذكر الله عن بعض الصحابة رضي الله عنهم ﴿وَضَاقَتُ عَلَيْكُمُ ٱلْأَرْضُ بِمَا رَحُبُتُ ﴾ [التوبة: ٢٥]، وهذا من قوة إيهانهم وكهال طهارتهم رضي الله عنهم مِن حِرصهم ضاقت الأرض عليهم، لشعورهم بها أصابهم. والذي يضعف إيهانه لا يبالي بالذنب يمشي وكأن شيئًا لم يكن، أما صاحب الذنب الذي تلبّس بالمعصية وشعر بالندم فإن الأرض الفسيحة تضيق عليه بها رحبت.
  - ٨\_ خطورة أمور الدماء.

### المناقشة والتدريبات

- ١- ما معنى كلمة «فُسْحَةٍ»، وما المقصود بقوله ﷺ: «مَا لم يُصِبْ دَمًا حَرَامًا»؟
- ٢ من خلال ما درست في هذا الحديث وغيره، بَيِّن حرمة الدماء في الإسلام.
  - ٣- وضح آراء العلماء في قبول توبة القاتل من عدمه.
    - اشرح الحديث بأسلوبك شرحًا موجزًا.
      - ٥- اذكر أهم ما يرشد إليه الحديث.

# الحديث السابع وجوب طاعة النبي ﷺ

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ عَلَيْهِ، قَالَ: «كُلُّ أُمَّتِي يَدْخُلُونَ الْجَنَّةَ إِلَّا مَنْ أَبَى»، قَالُ: «مَنْ أَطَاعَنِي دَخَلَ الْجَنَّةَ، وَمَنْ عَصَانِي فَقَدْ أَلُوا: يَا رَسُولَ اللَّهِ، وَمَنْ يَأْبَى؟ قَالَ: «مَنْ أَطَاعَنِي دَخَلَ الْجَنَّةَ، وَمَنْ عَصَانِي فَقَدْ أَبَى» ('').

# معاني المفردات:

| معناها                            | الكلمة            |
|-----------------------------------|-------------------|
| أي أمة الإجابة، أي: من آمن بالنبي | كُلُّ أُمَّتِي    |
| أي: امتنع عن قبول ما جئت به.      | إِلَّا مَنْ أَبَى |
| أي: انقاد، وأَذْعَنَ لما جئت به.  | مَنْ أَطَاعَنِي   |

### الشرح والبيان:

### وفيه ما يلي:

١\_ بيان معنى قوله عَلَيْكَةُ: «كل أمتى».

المراد بقوله: «إلا من أبي».

٣- بيان المعنى المترتب على إعراب قوله: «ومن يأبي».

٤\_ ما يرشد إليه الحديث.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري في صحيحه.

# ١\_ بيان معنى قوله ﷺ: «كل أمتى»:

- قد يُرَادُ من قوله ﷺ: «كُلُّ أُمَّتِي» أمة الإجابة؛ وعليه يكون معنى قوله ﷺ: «مَنْ أَبَى»: أي: من عصى منهم، وامتنع عن امتثال الأمر؛ فاستثناهم تغليظًا عليهم، وزجرًا عن المعاصي.

وقد يكون المراد منه: أُمَّة الدعوة؛ أي: من توجهت إليهم الدعوة إلى الإسلام وعليه يكون معنى قوله ﷺ: (مَنْ أَبَى): أي: كفر بامتناعه عن قبول دعوته ﷺ.

### ٢\_ المراد بقوله: «إلا من أبي»:

- إذا كان المراد بقوله على: «إِلَّا مَنْ أَبَى» أمة الإجابة، يعني: عصاة المُوحِّدين، فليس معنى الحديث أنَّه لا يدخل الجنة، ويُخَلَّد في النار أبدًا، بل يكون معناه: أنَّه لا يدخل الجنة في أول الحال مع الطائعين الممتثلين للأمر، بل يتأخر دخوله.

# ٣- بيان المعنى المترتب على إعراب قوله: «ومن يأبي».

- قال بعض العلماء "وَمَنْ يَأْبَى؟": معطوف على محذوف، - "تقديره: عرفنا الذين يدخلون الجنة، والذي أَبَى لا نعرفه» -، وكان من حق الجواب أن يُقالَ: من عصاني فقد أَبَى، فَعَدَل إلى ما ذكره تنبيهًا به على أنهم ما عرفوا ذاك ولا هذا، إذ التقدير: من أطاعني، وتمسك بالكتاب والسُّنة دخل الجنة، ومن اتَّبَعَ هواه، وزَلَّ عن الصواب، وضَلَّ عن الطريق المستقيم دخل النار، فوضع "أَبَى» موضعه وضعًا للسبب، موضع المُسَبَّب، ويؤيد هذا التأويل إيراد البخاريِّ عَمْ اللَّهُ هذا الحديث في كتاب: "الاعتصام بالكتاب والسُّنة»، والتصريح بذكر الطاعة؛ فإن المطيع هو الذي يعتصم بالكتاب والسُّنة، ويجتنب الأهواء والبدع.

### ٤ ما يرشد إليه الحديث:

- ١\_ حرص النبي عليه على تعليم أمته.
- ٢\_ المطيع هو الذي يعتصم بالكتاب والسُّنّة، ويجتنب الأهواء والبدع.
  - ٣\_ عظم ثواب من أطاع الرسول عليه وامتثل أمره.
  - ٤\_ استحقاق العقاب للعصاة الذين لم يُذْعِنُوا لأوامره عَيْكَ اللهِ
    - ٥ بشارة الطائعين بالجنة، ونذارة العاصين بالنار.

اتباع السنة الذي يشير إليه هذا الحديث ، ثابت بالقرآن، قال الله تعالى: ﴿ قُلَ اللهُ عَالَى: ﴿ قُلَ اللهُ وَيَغْفِرُ لَكُمْ ذُنُوبَكُمُ ۗ ﴾ [آل عمران: ١٣].

٦- على المسلم أن يتعلم السنة المطهرة؛ لأنها تفصل ما ورد مجملًا في القرآن،
 وتَبَيَّنَ التطبيق العملي للأحكام والأخلاق، فهي المصدر الثاني للتشريع الإسلامي.

\* \* \*

### المناقشة والتدريبات

١- اذكر معانى المفردات الآتية:

(أُمَّتِي \_ مَنْ أَبَى \_ مَنْ أَطَاعَنِي).

اذكر مناسبة إيراد البخاريِّ رَحِّاللَّهُ هذا الحديث في كتاب: «الاعتصام بالكتاب والسُّنَّة» من «صحيحه».

- ٢\_ ما المراد بالأمة في قوله عَلَيْ : «كُلُّ أُمَّتِي يَدْخُلُونَ الجَنَّةَ إِلَّا مَنْ أَبَى؟».
  - ٣- اشرح الحديث بأسلوبك.
  - ٤- اذكر بعض ما يُرشد إليه الحديث.

## الحديث الثامن لَنْ يُدْخلَ أَحَدًا عَمَلُهُ الجَنَّةَ

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ عَنَى ، قَالَ: سَمِعْتُ رَسُولَ اللَّهِ عَنَى يَقُولُ: «لَنْ يُدْخِلَ أَحَدًا عَمَلُهُ الجَنَّةَ»، قَالُوا: وَلَا أَنْتَ يَا رَسُولَ اللَّهِ؟ قَالَ: «لَا، وَلا أَنَا، إِلَّا أَنْ يَتَغَمَّدَنِي اللَّهُ بِفَضْلٍ وَرَحْمَةٍ، فَسَدِّدُوا وَقَارِبُوا، وَلا يَتَمَنَّيَنَّ أَحَدُكُمُ المَوْتَ: إِمَّا مُحْسِنًا فَلَعَلَّهُ أَنْ يَسْتَعْتِبَ» (''.

#### معانى المفردات:

| معناها                                            | الكلمة                                       |
|---------------------------------------------------|----------------------------------------------|
| لا ينجيك عملك مع عظيم قَدْرِكَ.                   | قَالُوا: وَلا أَنْتَ يَا رَسُولَ<br>اللَّهِ؟ |
| أي: يَغْمرني، ويُلبسني، ويسترني بها.              | يَتَغَمَّدَنِي اللَّهُ بِفَصْلٍ وَرَحْمَةٍ   |
| أي: اقصدوا السداد، يعني: الصواب                   | فَسَدِّدُوا                                  |
| بالإخلاص في العمل.                                | وسدووا                                       |
| أي: لا تُفْرِطُوا فَتُجْهِدُوا أَنفُسَكُم في      |                                              |
| العبادة؛ لئلا يُفْضِي بكم ذلك إلى الملل           | وَقَارِ بُوا                                 |
| فتتركوا العمل.                                    |                                              |
| مفهومه: أَنَّه إذا نَزَلَ به الموت لَا يُمْنَع من |                                              |
| تَمَنِّيه رضًا بقضاء اللَّه _ تعالى _، ولا من     | وَلاَ يَتَمَنَّيَنَّ أَحَدُكُمُ المَوْتَ     |
| طلبه لذلك.                                        |                                              |

(١) أخرجه البخاري في صحيحه.



| معناها                                | الكلمة            |
|---------------------------------------|-------------------|
| أي: يطلب العُتْبَي، وهو الإرضاء،      |                   |
| والمراد: أنَّه يطلب رضا اللَّه تعالى  | أَنْ يَسْتَعْتِبَ |
| بالتوبة، ورد المظالم، وتدارك ما فاته. |                   |

#### المباحث العربية:

«لَنْ يُدْخِلَ أَحَدًا عَمَلُهُ الجَنَّةَ»: المضارع مبني للمعلوم، و «أَحَدًا» مفعوله الأول مُقَدَّم، و «الجَنَّة» مفعوله الثاني، و «عَمَلُهُ» فاعله أُخِّرَ؛ لاشتهاله على ضمير يعود على المفعول.

«وَلا أَنْتَ»: «أَنْتَ» مبتدأ، والخبر محذوف، والتقدير: «وَلَا أَنْتَ يُدْخِلُكَ عَمُلُكَ الْجَنَّةَ».

«وَلا أَنَا»: الخبر محذوف أيضًا، والتقدير: لنْ يُدْخِلَ أَحَدًا الجَنَّةَ عَمَلُهُ، ولَا أَنَا يُدْخِلُنِي عَمَلِي الجَنَّةَ.

«إِلَّا أَنْ يَتَغَمَّدَنِي اللَّهُ»: مأخوذ من غَمَدْتُ السيف، وأَغْمَدتُه: ألبسته غمده، وغشيته به، فيه استعارة تبعية حيث شَبَّه غشيان الرحمة على الإنسان بغشيان الغمد على السيف بجامع الوقاية في كُلِّ، ثم اسْتُعِيرَ المُشَبَّه به للمُشَبَّه.

«بِفَضْل»: الباء: للملابسة.

«فَسَدِّدُوا»: الفاء فصيحة، أي تُفْصح عن جواب شرطٍ مُقَدَّر، أي: إذا علمتم ذلك فسددوا.

«وَلاَ يَتَمَنَّيَنَّ»: نفي بمعنى النهي، وفي رواية: «وَلاَ يَتَمَنَّ»: بحذف الياء والنون بلفظ النهي. «ولعل»: في الموضعين الرّجاء المجرد عن التعليل، وأكثر مجيئها للرجاء إذا كان معه تعليل نحو قوله تعالى: ﴿ وَأَتَّقُوا اللّهَ لَعَلَّكُمْ نُفُلِحُونَ ﴾ (().

الشرح والبيان:

## وفيه ما يلي:

١- الجمع بين هذا الحديث وبين قوله تعالى: ﴿ وَتِلْكَ ٱلْجَانَةُ ٱلَّتِي أُورِثُتُمُوهَا بِمَا كُنتُمُ تَعْمَلُونَ ﴾.

٢- بيان معنى قوله: « إلَّا أَنْ يَتَغَمَّدَنِي اللَّهُ برحمته».

٣\_ علة النهي عن تمني الموت.

٤\_ ما يرشد إليه الحديث.

١- الجمع بين هذا الحديث وبين قوله تعالى: ﴿ وَتِلْكَ ٱلْجَنَّةُ ٱلَّتِيَ أُورِثُتُمُوهَا بِمَا كُنْتُمُ تَعْمَلُونَ ﴾.

يدلُّ الحديث الشريف على أنَّ العمل ليس موجبًا لدخول الجنة، وإنها هو سبب عاديُّ، فلا يُنافي هذا الحديث قوله تعالى: ﴿ وَتِلْكَ ٱلْجَنَّةُ ٱلَّتِيٓ أُورِثُتُمُوهَا بِمَا كُنتُمُ تَعَمَلُونَ ﴾ "، ويجاب أيضًا بأنَّ منازل الجنة تُنَالُ بالأعمال؛ لتفاوت درجاتها بحسب تفاوت الأعمال فتحمل الآية على ذلك، ويُحْمَل الحديث على أصل الدخول، والمعنى: أورثتم منازلها، وكذا قوله تعالى: ﴿ سَلَامُ عَلَيْكُمُ الْحَدِيثُ عَلَيْكُمُ الْحَدُولُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ ال

<sup>(</sup>١) سورة البقرة. الآية: ١٨٩.

<sup>(</sup>٢) سورة الزخرف. الآية: ٧٢.

<sup>(</sup>٣) سورة النحل. الآية: ٣٢.

تعملون، أو المراد: ادخلوها بذلك مع رحمة اللَّه \_ تعالى \_ لكم، وتفضله عليكم؛ لأن انقسام منازل الجنة برحمته، وكذا أصل دخولها حيث ألهم العاملين ما نالوا به ذلك، إذ لا يخلو شيء من مجازاته عباده من فضله ورحمته.

# ٢- بيان معنى قوله: «إِلَّا أَنْ يَتَغَمَّدَنِي اللَّهُ برحمته»:

- معنى قوله ﷺ: "وَلا أَنَا، إِلَّا أَنْ يَتَغَمَّدَنِي اللَّهُ بِفَضْلٍ وَرَحْمَةٍ"، أي: يُلبسني اللَّه، ويسترني ويغشاني بفضله، ورحمته، وفي رواية: "وَلا أَنّا، إِلَّا أَنْ يَتَغَمَّدَنِي اللَّهُ بِرَحْمَةٍ"، بمغْفِرَةٍ وَرَحْمَةٍ"، وجاء في رواية مسلم: "وَلَا أَنَا، إِلَّا أَنْ يَتَدَارَ كَنِيَ اللَّهُ مِنْهُ بِرَحْمَةٍ"، وفي حديث جابر عند مسلم: "لَا يُدْخِلُ أَحَدًا مِنْكُمْ عَمَلُهُ الجُنّة، وَلَا يُجِيرُهُ مِنَ النَّارِ، وَلَا أَنَا، إِلَّا بِرَحْمَةٍ مِنَ اللّهِ".
- معنى قوله على: «فَسَدِّدُوا»: أي: اقصدوا الصواب بالإخلاص في العمل، وجاء في رواية مسلم: «وَلَكِنْ سَدِّدُوا»، ومعنى الاستدراك: أنَّه قد يُفْهَمُ من النَّفْي المذكور نفي فائدة العمل، فكأنَّه قيل له: بل له فائدة، وهي: أنَّ العمل علامة على وجود الرِّحَة التي تُدخِلُ العاملَ الجنة، فاعملوا، واقصدوا بعملكم الصواب إلى اتباع السنة من الإخلاص وغيره؛ ليُقْبَلَ عملكم فتنزل الرَّحة.

## ٣\_ علة النهي عن تمني الموت:

- تظهر علة النهي عن تمني الموت في الحديث؛ بأنَّ حال الإنسان لا يخلو عن الإحسان، أو الإساءة؛ فإذا كان محسنًا فلا يتمنى الموت لعله يزداد إحسانًا على إحسانه؛ فيتضاعف ثوابه، وإذا كان مسيئًا فلا يتمنى الموت أيضًا، لعله أن يندم على إساءته، ويطلب الرضا عنه، فيكون ذلك سببًا لمحو سيئاته التي اقترفها.
- في هذا الحديث رَدُّ على المعتزلة القائلين بأنَّ الطاعة سبب الثواب مُوجبة له، والمعصية سبب العقاب، مُوجبة له؛ بناءً على قاعدتهم في التحسين والتقبيح العقلين.

#### ما يُرشد إليه الحديث:

- ١\_ حرص النبي ﷺ على تعليم أمته.
- ٢\_ أنَّ عمل الإنسان مهما بلغ لا يُقابل دخول الجنة.
- ٣\_ إرشاد المسلم إلى سلوك طريق الوسط في العبادة من غير إفراطٍ، و لا تفريط.
- ٤ النّهي عن تمني الموت لضر نزل به من فقر أو بلاء، ونحو ذلك من مشاقً الدنيا.
  - ٥ جواز تمني المؤمن للموت إذا خاف فتنة في دينه.
- ٦- عدم اغترار المسلمين بطاعاتهم وعباداتهم، وبعثًا للخوف والرجاء في نفوسهم.

\* \* \*

### المناقشة والتدريبات

١\_ اذكر معانى المفردات الآتية:

(قَالُوا: وَلا أَنْتَ يَا رَسُولَ اللَّهِ \_ فَسَدِّدُوا \_ قَارِبُوا \_ أَنْ يَسْتَعْتِبَ).

- ٧\_ هل الأعمال سبب في دخول الجنة؟
- ٣ ما نوع الاستعارة في قوله: «إلَّا أَنْ يَتَغَمَّدَنِيَ اللَّهُ»؟
  - ٤- بَيِّن وجه الرد بهذا الحديث على المعتزلة.
    - اشرح الحديث بأسلوبك.
    - ٦- اذكر بعض ما يُرشد إليه الحديث.

## الحديث التاسع

## صفة الجنة ونعيمها

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ عَ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْهِ:

## معاني المفردات:

| معناها                                                            | الكلمة                           |
|-------------------------------------------------------------------|----------------------------------|
| أي: القائمين بها وجب عليهم من حق اللَّه،                          | الصَّالِحِينَ                    |
| والخلق.                                                           | الطاعي                           |
| أيْ: مَا لَم تَبْصِره عَيْنٌ.                                     | مَا لَا عَيْنٌ رَأَتْ            |
| أي: وَلَا سَمِعَتْ وَصْفه أُذُن.                                  | وَلَا أُذُنُّ سَمِعَتْ           |
| أي: وَلَا وقع، ولا توهمه قَلْبُ بَشَر.                            | وَلَا خَطَرَ عَلَى قَلْبِ بَشَرٍ |
| يُقَالُ: أَقَرَّ اللَّهُ عَيْنَكَ، ومعناه: بَرَّد اللَّهُ         |                                  |
| دَمْعَتَهَا؛ لأن دمعة الفرح باردة (١)، وقيل: معناه:               | م<br>شعر ما قاه و د              |
| بَلَّغَكَ اللَّهُ أُمْنِيَتَكَ حتى تَرْضَى بها نَفْسُكَ، وتَقَرَّ | من قُرَّةِ أَعْيُنٍ              |
| عَيْنُكَ، فَلا تَسْتَشْرِف إلى غيره.                              |                                  |

<sup>(</sup>١) سورة السجدة. الآية: ١٧.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري ومسلم في صحيحيهما وهذا الحديث له سبب رواه المغيرة بن شعبة عن رسول الله على الله المعارة بن شعبة عن رسول الله على أن موسى قال: يارب ما أدنى أهل الجنة منزلة? وساق الحديث بمعنى رواية أبي هريرة. انظر صحيح مسلم كتاب الإيمان باب أدنى أهل الجنة منزلة فيها، رقم الحديث ٣١٢ (١٨٩).

<sup>(</sup>١) وفي المقابل دمعة الحزن ساخنة.

#### المباحث العربية:

«مًا» إما موصولة، أو موصوفة و«عَيْنٌ» وقعت في سياق النفي؛ فأفاد الاستغراق.

والمعنى: ما رأت العيون، ولا عين واحدة منهن.

والأسلوب من باب قوله تعالى: ﴿ مَا لِلظَّالِمِينَ مِنْ حَمِيمٍ وَلَا شَفِيعٍ يُطَاعُ ﴾ ".

يحتمل أن ينسحب النفي على الوصف فقط، فيكون له شفيع، ولكنه لا يُطاع؛ أي: لا تقبل شفاعته، واحتمل أن ينسحب النفي على الموصوف وصفته معًا؛ أي: لا شفيع فيطاع، فهو مبالغة في نفي الشفيع؛ لأنّه كَنَفْيِه بنفي لازمه.

وعليه، فيحتمل هنا نفي الرؤية والعين مَعًا؛ أي: لا رُؤية ولا عَيْن، أو نفي الرؤية فقط؛ أي: لا رؤية.

"وَلَا خَطَرَ عَلَى قَلْبِ بَشَرِ": من باب قوله تعالى: ﴿ يَوْمُ لَا يَنْفَعُ ٱلظَّالِمِينَ مَعْ ذِرَتُهُمْ ﴾ "با أي: لا قلب، ولا خطر، أو لا خطور؛ فعلى الأوّل: ليس لهم قلب يخطر، فجعل انتفاء الصفة دليلًا على انتفاء الذات؛ أي: إذا لم تحصل ثمرة القلب وهي الإخطار فلا قلب، كقوله تعالى: ﴿ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَذِكَرَىٰ لِمَن كَانَ لَدُهُ قَلْبُ أَوْ أَلْقَى ٱلسَّمْعَ ﴾ ""نا.

- (١) سورة غافر. الآية: ١٨.
- (٢) سورة غافر. الآية: ٥٢.
  - (٣) سورة ق. الآية: ٣٧.
- (٤) والحديث كالتفصيل لهذه الآية؛ لأنها نفت العلم في قوله تعالى: ﴿ فَلَا تَعْلَمُ نَفْشُ مَّا أُخْفِي لَهُم مِن قُرَّةِ أَعْثِي ﴾ ، والحديث نفى طرق حصول هذا العلم.

«نَفْسٌ»: نكرة في سياق النفي فتعم.

«مَا أُخْفِيَ»: بفتح الياء بصيغة الماضي المبني للمفعول (المجهول)، و «مَا»: موصولة؛ أي: لا يُعْلَمُ الذي أخفاه اللَّه تعالى.

#### الشرح والبيان:

## وفيه ما يلي:

- ١\_ سر التعبير بالمحسوسات في الحديث.
- ٢\_ سبب تخصيص الحديث «البشر» بالذكر.
- ٣ بيان معنى قوله تعالى: ﴿ فَلَا تَعْلَمُ نَفْشُ مَّآ أُخْفِي لَهُم مِّن قُرَّةِ أَعْيُنِ ﴾.
  - ٤\_ بيان ما يرشد إليه الحديث.

## ١ ـ سر التعبير بالمحسوسات في الحديث:

معنى الحديث: أنَّ اللَّه تعالى ادَّخَر في الجنة من النعيم، والخيرات، واللذات ما لم يطَّلع عليه أحد من الخلق بطريقٍ من الطرق، فَذَكَرَ الرؤية، والسمع؛ لأن أكثر المحسوسات تُدْرَكُ بها، والإدراك ببقية الحواس أقلُّ، ولا يكون غَالبًا إلَّا بعد تقدم رؤية أو سهاع، ثُمَّ زاد أنَّه لم يجعل لأحدٍ طريقًا إلى توهمها بذكر، أو أن تخطر على قَلْب، فقد جَلَّت عن أن يُدْركَهَا فِكْرٌ أو خَاطِرٌ.

## ٢\_ سبب تخصيص الحديث «البشر» بالذكر:

- وخَصَّ الحديثُ البَشَرَ؛ لأنهم الذين ينتفعون بها أُعِدَّ لهم، ويهتمون لشأنه ببالهم بخلاف الملائكة.

## ٣ بيان معنى قوله تعالى: ﴿ فَلَا تَعْلَمُ نَفْسٌ مَّاۤ أُخْفِي لَهُمْ مِّن قُرَّةِ أَعْيُنِ ﴾:

\_ معنى قوله تعالى: ﴿ فَلاَ تَعْلَمُ نَفْسٌ مَّا أُخْفِي لَهُم مِّن قُرَّةِ أَعْيُنٍ جَزَاءٌ بِمَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾.

أي: فلا تعلم نفسٌ ما أَخْفَى اللَّهُ لهؤلاء مما تَقَرُّ به أعينُهُم في جِنَانِهِ يوم القيامة ثوابًا لهم على أعمالهم التي كانوا في الدنيا يَعْمَلُونَهَا.

### ٤ ما يرشد إليه الحديث:

١\_ حرص النبي ﷺ على تعليم أمته.

٢\_ في الحديث بيان لعظم منزلة الجنة.

٣- الترغيب في العمل الصالح؛ لأنه سبب لدخول الجنة.

٤\_ أنَّ نعيم الجنة يَجلُّ عن وصف البشر.

٥ فيه دليل لمذهب أهل السنة أن الجنة مخلوقة الآن.

\* \* \*

#### المناقشة والتدريبات

١\_ بيِّن معانى الكلمات الآتية:

(الصَّالِحِينَ \_ مَا لَا عَيْنٌ رَأَتْ \_ وَلَا أُذُنُّ سَمِعَتْ \_ وَلَا خَطَرَ عَلَى قَلْبِ بَشَرٍ).

٢ وضِّح الأسلوب في قوله: «مَا لَا عَيْنٌ رَأَتْ، وَلَا أُذُنٌ سَمِعَتْ».

٣ لم خَصَّ الحديثُ «البَشَرَ» بالذكر، دون الملائكة؟

٤\_ اشرح الحديث بأسلوبك.

٥- اذكر ما يرشد إليه الحديث.

\* \* \*

## الحديث العاشر حُسْن خُلُقه عِيلية

عَنْ عَائِشَةَ عِيْ أَنَّهَا قَالَتْ: «مَا خُيِّرَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ بَيْنَ أَمْرَيْنِ إِلَّا أَخَذَ أَيْسَرَهُمَا، مَا لَمْ يَكُنْ إِثْمًا، فَإِنْ كَانَ إِثْمًا كَانَ أَبْعَدَ النَّاسِ مِنْهُ، وَمَا انْتَقَمَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْ لِنَفْسِهِ إِلَّا أَنْ تُنْتَهَكَ حُرْمَةُ اللَّهِ، فَيَنْتَقِمَ لِلَّهِ بِهَا "''.

## معاني المفردات:

| معناها                                                     | الكلمة                  |
|------------------------------------------------------------|-------------------------|
| أي: ما طُلِبَ منه الاختيار.                                | مَا خُيِّرَ             |
| من أمور الدنيا(١).                                         | بَيْنَ أَمْرَيْنِ       |
| أي: اختار.                                                 | إِلَّا أَخَذَ           |
| أي: أسهلها أداءً.                                          | أَيْسَرَهُمَا           |
| أي: ما لم يكن أيسرهما مُفْضِيًا إلى الإثم، أو كان إثمًا في | مَا لَمْ يَكُنْ إِثْمًا |
| ذاته.                                                      | الا م يوس والم          |
| أي: الأيسر.                                                | فَإِنْ كَانَ            |
| أي: لكن إذا انتهكت.                                        | إِلَّا أَنْ تُنْتَهَكَ  |
| عز وجل، لا لنفسه.                                          | فَيَنْتَقِمَ لِلَّه     |
| أي: بسببها.                                                | نې                      |

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري ومسلم في صحيحيهما. (١) وقيل: إنها للعموم أي: أمور الدنيا و أمور الآخرة؛ فقد ذكر ابن الملقن في شرحه لهذا الحديث: «وفيه أن المرء ينبغي له ترك ما عسر من أمور الدنيا والآخرة». انظر التوضيح لابن الملقن: (۲۰).

#### المباحث العربية

«مَا خُيِّرَ»: أبهم فاعل «خُيِّرَ» ليكون أعم ليشمل ما كان من قِبَلِ اللَّه تعالى، ومن قِبل المخلوقين.

«إِلَّا أَنْ تُنْتَهَكَ حُرْمَةُ اللَّهِ»: اسْتثِناء مُنْقَطع؛ يَعْنِي: إذا انتهكت حُرْمَة اللَّه انتصر لله تَعَالَى وانتقم مِمَّن ارْتكب ذَلِك.

#### الشرح والبيان

- ١\_ بيان معنى الإثم، وهل يجوز نسبته في حق النبي ﷺ.
  - ٢ بيان عفو النبي ﷺ والجواب عما يوهم غير ذلك.
    - ٣\_ بيان ما يرشد إليه الحديث.

## 

معنى قولها عنى أمُرَيْنِ إِلَّا أَخَذَ أَيْسَرَهُما اللّهِ عَلَيْ بَيْنَ أَمْرَيْنِ إِلّا أَخَذَ أَيْسَرَهُما يريد في أمر دنياه؛ لقوله: «مَا لَمْ يَكُنْ إِنْمًا»، فالإثم لا يكون في أمور الآخرة، «فَإِنْ كَانَ إِنْمًا كَانَ إِنْمًا كَانَ أَبْعَدَ النّاسِ مِنْهُ»: وذلك كالتخيير بين المجاهدة في العبادة، والاقتصاد فيها، فإن المجاهدة إن كانت بحيث تَجُر إلى الهلاك لا تجوز، وكالتخيير بين أنْ يفتح عليه من كنوز الأرض ما يُخشى من الاشتغال به ألّا يتفرغ للعبادة، وبين ألّا يُؤتيه من الدنيا إلا الكفاف، وإن كانت السّعَة أسهل منه، قال الحافظ ابن حجر في «الفتح»: والإثم على هذا أمر نسبيُّ، لا يُرَاد منه معنى الخطيئة؛ لثبوت العصمة في «النبي عَلَيْ في عبادته ومعاملاته يميل إلى اليسر ويتباعد عن العسر، وما خير بين أمرين إلا اختار أيسرهما ما لم يكن هذا الأيسر إثمًا أو يؤدي

إلى إثم فإن كان إثمًا أو يؤدي إلى إثم؛ بَعُد عنه، بل كان أبعد الناس عنه، وعمل بغير اليسر مهم كان صعبًا أو شاقًا إذا كان يوافق أمر الله.

## ٢\_ بيان عفو النبي عليه والجواب عما يوهم غير ذلك:

- و مما يدل على أنَّ رَسُولَ اللَّهِ عَلَيْهُ مَا انْتَقَمَ لِنَفْسِهِ خاصة، عفوه عن الأعرابي الذي جَفَا في رفع صوته، وقال: إنكم يا بني عبد المطلب مُطْل، وعن الآخر الذي جَذَبَهُ من حاشية ردائه حتى أثَّر في كتفه، ورقبته، وكان على من باب التخفيف على الأمَّة والتسامح معها يعفو عمن ظلمه، ولا ينتقم ممن أذاه حين القدرة عليه، ولقد قال لأهل مكة بعد أن فتحها ونصره الله عليهم: ما تظنون أني فاعل بكم؟ قالوا: أخ كريم وابن أخ كريم، قال لهم: اذهبوا فأنتم الطلقاء. وما ضرب على بيده الكريمة خادمًا ولا امراة.
- ولا يُقَال إنَّه انتقم لنفسه حين أمر بقتل عبدِ اللَّه بنِ خَطَل (۱)، وعُقْبَةَ بنِ أَمِ مُعَيْطٍ، وغيرهما ممن كان يؤذيه؛ لأنهم مع ذلك كانوا ينتهكون حرمات اللَّه تعالى، أو أنَّ إيذاءه من حيث هو رسول اللَّه عَلَى فهو انتهاك لمحارم اللَّه تعالى.

## ٣ ما يُرشد إليه الحديث:

- ١\_ حرص النبي على على تعليم أمته.
- ٢\_ بيان ما كان عليه عليه عليه من مكارم الأخلاق.
- ٣ الحث على ترك الأخذ بالشيء العسير، وترك التشدد.
  - ٤\_ الحث على الحلم، واحتمال الأذى.
  - ٥\_ الحث على العفو إلا في حقوق اللَّه تعالى.

<sup>(</sup>١) ولأن عبد الله بن خطل قتل الغلام الذي أرسله رسول الله على معه ليخدمه في سفره، ولأنه اتخذ قَيْنتين تغنيان بهجاء رسول الله على فاستحق القتل، وكذلك عقبة بن أبي معيط آذى رسول الله على الله ال

٦- الندب إلى الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، ما لم يُفْضِ إلى ما هو أشد منه.
 ٧- الأخذُ برُخص الله ورسوله والعلماء.

\* \* \*

### المناقشة والتدريبات

١ اذكر معانى المفردات الآتية:

(بَيْنَ أَمْرَيْنِ \_ أَيْسَرَهُمَا \_ إِثْمًا).

٢ ما السر في إبهام فاعل «ما خُيِّر»؟

٢- بِمَ تُجيب على من يقول: إن النبي عَلَيْ انتقم لنفسه حين أمر بقتل عبدِ اللَّه ابن خَطَل، وعُقْبَةَ بنِ أبي مُعَيْطٍ، وغيرهما ممن كان يؤذيه؟

٤\_ اشرح الحديث بأسلوبك.

٥ اذكر ما يُرشد إليه الحديث.

## الحديث الحادي عشر بِـرُ الوَالِدَيْن

## معانى المفردات:

| معناها                                          | الكلمة        |
|-------------------------------------------------|---------------|
| هو معاوية بن حَيْدَةَ القُشَيْرِيُّ ٥٠٠         | جَاءَ رَجُلٌ  |
| أفعل تفضيل بمعنى أكثر حقًا، وأعظم بِرًّا.       | أَحَقُّ       |
| بفتح الصاد، مصدر كالصحبة، المعنى: المصاحبة.     | صَحَابَتِي    |
| كرَّر الأم ثلاثًا لمزيد حقها، وللاعتناء بشأنها. | ثُمَّ أُمُّكَ |

### المباحث العربية:

«أُمُّك»: خبر مبتدأ محذوف، تقديره: أحق الناس أمك، أو مبتدأ لخبر محذوف. «ثُمَّ مَنْ»: مبتدأ، والخبر محذوف، والجملة معطوفة على جملة محذوفة، والتقدير: قال: «أَحَقُّ النَّاسِ أُمُّكَ، ثم أَحَقُّ النَّاسِ أُمُّكَ».

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري ومسلم في صحيحيهما.

### الشرح والبيان:

### وفيه ما يلي:

١\_ سبب تكرار الأم في الحديث «ثلاثًا».

٢\_ المراد بحسن الصحبة للوالدين.

٣\_ ما يرشد إليه الحديث.

## ١\_ سبب تكرار الأم في الحديث «ثلاثًا»:

- كرَّر النبيُّ عَلَيْ الأمَّ ثَلاثًا '' في الحديث؛ إشارةً إلى أنَّها تستحق على ولدها النصيب الأوفر من البِّرِّ، وللحث على عدم التهاون في حقها استنادًا على ضعفها، وشدة شفقتها، بل مقتضاه كها قال الإمام ابنُ بَطَّالٍ أن يكون لها ثلاثة أمثال ما للأب من البرِّ؛ لصعوبة الحمل، ثم الوضع، ثم الرضاع، والذي ذهب إليه الشافعية أن بِرَّهُمَا يكون سواء.

فيظهر مما سبق أن سِرَّ تقديمه ﷺ للأم كثرة تعبها على ولدها، وشدة شفقتها عليه، وكثرة خدمتها له، وتحملها المعاناة، والمشقة في حمله، ثم وضعه، ثم إرضاعه، ثم تربيته، وخدمته، وتمريضه، وغير ذلك من لوازم العناية والرعاية (").

#### ٢\_ المراد بحسن الصحبة للوالدين:

والغرض من حسن الصحبة طاعة أوامرهما، والبربها، والإحسان

<sup>(</sup>١) راعى سيدنا النبي على شعور المرأة (الأم)، فإنها تتأثر أضعاف الرجل حسًا ومعنى؛ وعليه كان ظاهر الحديث في تكرير لفظة: «أمك» ثلاثًا، والأب مرة واحدة.

<sup>(</sup>٢) إذا تعارض بر الأم مع بر الأب في غير معصية فوفّق بينهم، قال رَجُل للإمام مالك: وَالدِي فِي بَلَدِ السُّودَانِ كَتَب اَلْكِ فَا اللَّه فَالِكٌ فَقَالَ لَهُ مَالِكٌ. أَطِعُ أَباك وَلاَ تَعْس أُمَّك؛ أي اجتهد أن تجد حلًّا لإرضاء الطرفين فإن من أسباب السعادة «بر الوالدين»؛ قال الحق سبحانه على لسان سيدنا عيسى – عليه السلام: ﴿ وَبَرَّا بِوَالِدَتِي وَلَمْ يَجْعَلْنِي جَبّارًا شَقِيًّا" ﴾ [مريم: ٣٦] فقرن البر بعدم الشقاء فتأمل.

إليها، ولو كان الأبوان كافرين، إلا أنْ يأمُرَا بمعصية الله، والدعاء لها، وإكرام صديقها، وغير ذلك.

- وسر اهتهامه على بالوصية بالوالدين أنهها سبب وجود الإنسان في هذه الحياة، رَبَّياه صغيرًا، وقاما على رعايته كبيرًا، فمن لم يشكرهما بحسن صحبتهما كان جاحدًا لكل من أحسن إليه من باب أولى.

### ٣ ما يُرشد إليه الحديث:

- ١\_ حرص النبي عَلَيْكَةً على تعليم أمته.
- ٢\_ الحثُّ على بر الوالدين، والقيام بحقوقها، وبخاصة الأم.
  - ٣ إذا كثرت الحقوق رُتّبت في الأداء على حسب أهميتها.
- ٤ على المسلم أن يسأل أهل الذكر عَمَّا لا يعلم؛ ليؤدي حق اللَّه وحق عباده.
- ٥ حرص الصحابة \_ رضوان الله عليهم \_ على تعلم ما ينفعهم من أمر دينهم، ودنياهم.
  - ٦\_ من حسن الصحبة احتمال الأذى لمن يجد من الوالدين قسوة أحيانًا.

\* \* \*

#### المناقشة والتدريبات

١ اذكر معاني المفردات الآتية:

(أَحَقُّ \_ صَحَابَتِي \_ ثُمَّ أُمُّكَ).

٢\_ما إعراب قوله: «ثُمَّ مَنْ»؟

٣\_ لماذا كرر الوصية بالأم ثلاثًا؟

٤\_ ما سِرُّ اهتمامه عَلَيْهُ بالوصية بالوالدين؟

٥ اشرح الحديث بأسلوبك.

٦- اذكر بعض ما يُرشد إليه الحديث.

٧ إذا تعارض بر الأم مع بر الأب في غير معصية فمن تقدم؟ وضح ذلك.

٨\_ هناك زميل لك يحسن صحبته مع والده مهابةً منه ورهبة، ويهمل أمه.
فـاذا تنصحه؟

## الحديث الثاني عشر البـرُ بالآباء، ولو كانوا مُشْركينَ

عَنْ أَسْمَاءَ بِنْتِ أَبِي بَكْرٍ فَيْكُ قَالَتْ: «قَدِمَتْ عَلَىَّ أُمِّي وَهْيَ مُشْرِكَةٌ فِي عَهْدِ رَسُولَ اللَّهِ عَلَيْ قُلْتُ: إِنَّ أُمِّي قَدِمَتْ وَهْيَ رَاغِبَةٌ، رَسُولَ اللَّهِ عَلَيْ قُلْتُ: إِنَّ أُمِّي قَدِمَتْ وَهْيَ رَاغِبَةٌ، أَفَاصِلُ أُمِّي؟ قَالَ: نَعَمْ، صِلِي أُمَّكِ»(''.

## التعريف براوي الحديث:

الصحابية الجليلة هي أسماء بنت أبي بكر الصّديق و التّيمية القرشية، ذات النطاقين، أسلمت بعد سبعة عشر إنسانًا، توفيت سنة ٧٣ هـ بعد مقتل ابنها عبد اللّه بن الزبير ه بأيام، وقد عاشت مئة عام، وهي آخر المهاجرات وفاة، روت عن النبي على ثمانية وخمسين حديثًا.

## معانى المفردات:

| معناها                                                                                                                                    | الكلمة                       |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------|
| أي: في المدة التي ما بين صلح الحديبية، وفتح مكة. أو في زمنه ﷺ.                                                                            | فِي عَهْدِ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ |
| أي: راغبة في برِّ ابنتها، أو مُؤمِّلَة طامعة في أنْ أَصِلها، وأُحْسِن إليها بالهبات، أو في القرب مني، ومجاورتي والتودد، أو راغبة عن ديني. | وَهْ <i>يَ</i> رَاغِبَةُ     |
| أي: فسألتُ، والاستفتاء: السؤال.                                                                                                           | فَاسْتَفْتَيْتُ              |
| من الصلة، وهي العطف، والبر، والإحسان، وكل ما تكون به صلة الرحم، وضدها: القطيعة.                                                           | أَفَأَصِلُ                   |

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري ومسلم في صحيحيهما.

### المباحث العربية:

«وَهْيَ مُشْرِكَةٌ»: جملة حالية.

«وَهْيَ رَاغِبَة»: جملة حالية.

الشرح والبيان:

## وفيه ما يلي:

١\_ قصة الحديث وسبب وروده.

٢\_ المعنى المراد بقوله: «راغبة».

٣\_ بيان ما يُرشد إليه الحديث.

#### ١\_ قصة الحديث وسبب وروده:

- قدمت قَيْلَةُ، وَقِيلَ: قُتَيْلَة بِنْتُ عَبْدِ الْعُزَّى الْقُرَشِيَّة على ابنتها أساء بنت أبي بكر في الهُدنة - وكان أبو بكر طلَقها في الجاهلية - بهدايا، فأبت أساء أنْ تَقْبَل هديتها، أو تُدْخِلَها بيتها وهي مشركة حتى تسأل رسول اللَّه عليه فاستفتته فقالت: يارسول اللَّه، إنَّ أمي قدمت عليَّ، ونزلت عندي، وهي راغبة في شيء تأخذه، أو راغبة عن ديني معرضة عن الإسلام، أو راغبة في القرب مني، ومجاورتي، والتودّد إليَّ؛ لأنها ابتدأت أساء بالهدية، ورغبت منها في المكافأة لا الإسلام؛ لأنه لم يقع في شيء من الروايات ما يدل على إسلامها.

## المعنى المراد بقوله: "راغبة":

ولو مُحِلَ قولها: «راغبة» أي: في الإسلام، لم يستلزم حصول إسلامها، فلذا لم يُصِبُ من ذكرها في الصحابة، وفي رواية صحيحة: «رَاغِمَة» بالميم، أي: كارهة إسلامي، وهجرتي، أو ذليلة محتاجة إلى عطائي، وقيل: هاربة من قومها، «أَفَأَصِلُ أُمِّي؟ قَالَ: نَعَمْ صِلِي أُمَّك». قال سُفيان بنُ عُينْنَةَ: فأنزل اللَّه فيها:

﴿ لَا يَنَهُ كُرُ اللَّهُ عَنِ اللَّذِينَ لَمْ يُقَانِلُوكُمْ فِ الدِّينِ ﴾ ((). أي: لا ينهاكم عن الإحسان إلى الكفرة الذين لا يقاتلونكم في الدّين، كالنساء، والضعفة منهم، كما قال ابن كثير \_ رحمه الله تعالى \_.

## ٣ـ ما يُرشد إليه الحديث:

- ١\_ حرص النبي ﷺ على تعليم أُمَّته.
- ٢\_ جواز الهدية للمشركين لا سيها إذا كانوا من ذوي القربي.
  - ٣ مشروعية صلة الرَّحم الكافرة كالرَّحم المسلمة.
  - ٤\_ جواز موادعة أهل الحرب، ومعاملتهم في زمن الهدنة.
  - ٥ التَّحري في أمور الدِّين، وسؤال أهل العلم عما لا نعلم.
  - ٦- من صفات المسلم أنه ليس عنده عنصرية في الإحسان.

\* \* \*

<sup>(</sup>١) سورة الممتحنة. الآية: ٨.

## المناقشة والتدريبات

١- بيِّن معانى الكلمات الآتية:

(فِي عَهْدِ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ \_ وَهْيَ رَاغِبَةٌ \_ فَاسْتَفْتَيْتُ \_ أَفَأَصِلُ؟)

٢\_ ما موقع جملة: «وَهْيَ مُشْرِكَةٌ» من الإعراب؟ وما إعراب كلمة «رَاغِبَة»؟

٣ هل أسلمت أم أسهاء على وضح ذلك.

٤ ـ بيِّن معنى قوله تعالى: ﴿ لَا يَنْهَاكُمُ اللَّهُ عَنِ ٱلَّذِينَ لَمْ يُقَائِلُوكُمْ فِ ٱلدِّينِ ﴾.

٥ اشرح الحديث بأسلوبك.

٦- اذكر ما يُرشد إليه الحديث.

## الحديث الثالث عشر فضل تلاوة القرآن، وتعاهُده

عَنْ عَائِشَةَ هِ عَنِ النَّبِيِّ عَلِيْ قَالَ: «مَثَلُ الَّذِي يَقْرَأُ القُرْآنَ، وَهُوَ حَافِظٌ لَهُ مَعَ السَّفَرَةِ الكِرَامِ البَرَرَةِ، وَمَثُلُ الَّذِي يَقْرَأُ، وَهُوَ يَتَعَاهَدُهُ، وَهُوَ عَلَيْهِ شَدِيدٌ، فَلَهُ أَجْرَانِ » ('').

## معاني المفردات:

| معناها                                | الكلمة                            |
|---------------------------------------|-----------------------------------|
| أي صفته.                              | مَثَلُ الَّذِي يَقْرَأُ القُرْآنَ |
| أي ماهر به لا يتوقف فيه، و لا يَشُقُّ | وَهُوَ حَافِظٌ لَهُ               |
| عليه؛ لجودة حفظه وإتقانه.             | و هو حافظ له                      |
| جمع سافر، ككاتب وكَتبَة، وهم          |                                   |
| الرُّسل؛ لأنهم يسفرون إلى الناس       | مَعَ السَّفَرَة                   |
| برسالات اللَّه تعالى.                 |                                   |
| أي المطيعين.                          | الكِرَام البَرَرَةِ               |
| يضبطه، ويتفقده، ويُكرر قراءته؛        | يَتَعَاهَدُهُ                     |
| حتى لا ينساه.                         | يتعاهده                           |
| لضعف حفظه، مثل من يحاول               |                                   |
| عبادة شاقة، يقوم بأعبائها مع شدتها،   | وَهُوَ عَلَيْهِ شَدِيدٌ           |
| وصعوبتها عليه.                        |                                   |
| أجر القراءة، وأجر التعب.              | فَلَهُ أَجْرَانٍ                  |

(١) أخرجه البخاري ومسلم في صحيحيهما.

#### المباحث العربية:

«مَعَ السَّفَرَةِ»: حال من «الَّذِي»، أي: حال كونه مع السفرة.

«مَثَلُ الَّذِي»: مبتدأ، وخبره محذوف تقديره: «كونه» في الأول، و«مثل ما يحاول» في الثاني.

#### الشرح والبيان:

١- ثواب الماهر بالقرآن وبيان مكانته.

٢ دفع توهم أن صاحب المشقة أعظم أجرًا من الماهر بالقرآن.

#### ١\_ ثواب الماهر بالقرآن وبيان مكانته:

- المراد بكونه مع السفرة الكرام البررة أنْ يكون رفيقًا للملائكة السفرة؛ لاتصاف بعضهم بحمل كتاب اللَّه تعالى، أو أنَّه عامل بعملهم، وسالك مسالكهم من حفظه وأدائه إلى المؤمنين، وكشفه لهم ما يلتبس عليهم.

## ٢\_ دفع توهم أن صاحب المشقة أعظم أجرًا من الماهر بالقرآن:

- ليس المراد من قوله على: «فَلَهُ أَجْرَانِ» أَنَّ أجر من يقرأ بمشقة أكثر من أجر الماهر، بل الأول أكثر؛ ولذا كان مع السَّفرة، ولمن رَجَّحَ ذلك أن يقول: الأجر على قدر المشقة، لكن لا يُسَلَّم أَنَّ الحافظ الماهر خالٍ من مشقة؛ لأنه لا يصيرُ كذلك إلَّا بعد عناء كثير، ومشقة شديدة غالبًا، إلَّا أَنْ يُقَال: أراد المشقة حال التلاوة، وهي حاصلةٌ للثاني، دون الأول.

### ما يُرشد إليه الحديث:

- ١\_ حرص النبي عليه على تعليم أمته.
- ٧\_ فضل تلاوة القرآن، وتعاهده، والحث عليه.
- ٣ الهدف من قراءة القرآن: تدبره، والعمل به، لا مجرد النطق بألفاظه.
  - ٤\_ الأجر على قدر المشقة.
  - ٥ فضل قارئ القرآن سواء أكان ماهرًا في تلاوته، أم لا.
    - ٦- حسن تعليم النبي عَلَيْهُ بالتشبيه وضرب الأمثال.
      - ٧- الإرشاد إلى قصر الأمل وحسن العمل.
- ٨ـ كل تجارة في الدنيا إما رابحة وإما خاسرة، إلا التجارة مع الله فإنها دائمًا رابحة.

#### \* \* \*

#### المناقشة والتدريبات

اذكر معانى المفردات الآتية:

(مَعَ السَّفَرَةِ \_ الكِرَامِ البَرَرَةِ \_ يَتَعَاهَدُهُ \_ وَهُوَ عَلَيْهِ شَدِيدٌ).

- ٢\_ ما المراد بكون الماهر بالقرآن مع الكرام البررة؟
- ٣- ما حجة من يقول: إنَّ أجر من يقرأ بمشقة أكثر من أجر الماهر، وكيف ترد عليه؟
  - ٤\_ اشرح الحديث بأسلوبك.
  - ٥ اذكر ما يُرشد إليه الحديث.

\* \* \*

## الحديث الرابع عشر الزُهدُ في الدُنْيا

عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ عُمَرَ وَ عَابِرُ سَبِيلٍ »، وَكَانَ ابْنُ عُمَرَ ، يَقُولُ: «إِذَا أَمْسَيْتَ فَلَ فِي الدُّنْيَا كَأَنَّكَ غَرِيبٌ أَوْ عَابِرُ سَبِيلٍ »، وَكَانَ ابْنُ عُمَرَ ، يَقُولُ: «إِذَا أَمْسَيْتَ فَلَ اتَنْتَظِرِ المَسَاءَ ، وَخُذْ مِنْ صِحَّتِكَ لِـمَرَضِكَ ، وَمِنْ حَيَاتِكَ لِمَوْتِكَ لِـمَرَضِكَ ، وَمِنْ حَيَاتِكَ لِمُوتِكَ اللَّهُ عَاتِكَ لِمَوْتِكَ اللَّهُ عَلَيْ وَمِنْ حَيَاتِكَ لِمُوتِكَ اللَّهُ عَلَيْ وَمِنْ حَيَاتِكَ لِمُوتِكَ اللَّهُ عَلَيْ وَمِنْ حَيَاتِكَ لِمُوتِكَ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ وَلِي اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَى اللَّ

## معاني المفردات:

| معناها                                            | الكلمة                |
|---------------------------------------------------|-----------------------|
| بكسر الكاف، والباء، وتخفيف الياء، وضبطه           |                       |
| بعضهم بتشديدها «بِمَنْكِبَيَّ» بلفظ التثنية،      | بِمَنْكِبِي           |
| والمَنْكِبُ: مجتمع رأس العضد، والكتف.             |                       |
| هو مَنْ يَقْدُمُ بَلدًا لا مسكن له فيه يأوي إليه، | كَأَنَّكَ غَرِيبٌ     |
| وليس معه أهله.                                    | کانگ عربیب            |
| هو من يقصد بلدًا بعيدًا، وبينه وبينها مسافات      |                       |
| بعيدة، ولم يصله بَعْد. فالغريب قد يسكن في القرية، | أَوْ عَابِرُ سَبِيلٍ  |
| ويُقِيمُ فيها، بخلاف عابر السبيل، فإنه لا يقيم في | او حابِر سبِياً       |
| الطريق.                                           |                       |
| أي: من زمن عافيتك البدنية.                        | وَخُذْ مِنْ صِحَّتِكَ |

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري ومسلم في صحيحيهما.

| معناها                                                                 | الكلمة                      |
|------------------------------------------------------------------------|-----------------------------|
| أي: اغتنم من الأعمال الصالحة في حياتك قبل أن يَحُول بينك وبينها الموت. | وَمِنْ حَيَاتِكَ لِمَوْتِكَ |

#### المباحث العربية:

«أَوْ عَابِرُ سَبِيلٍ»: «أَوْ» بمعنى: «بَلْ»، ويجوز أَنْ تكون للتخيير والإباحة. الشرح والبيان:

- ١- بيان بلاغته عليه وفصاحته، وسر التعبير بقوله: «كأنك غريب».
  - ٢- معنى قول ابن عمر ( نوخذ من صحتك لمرضك ).
    - ٣\_ ما يرشد إليه الحديث.

## ١\_ بيان بلاغته على وفصاحته، وسر التعبير بقوله: «كأنك غريب»:

- هذا الحديث من جوامع كَلِمِه عَلَيْ فقوله: «كَأَنَّكَ غَرِيبٌ» لفظة جامعة لأنواع النصائح؛ إذ الغريب لقلة معرفته بالناس، قليل الحسد، والعداوة، والحقد، والنفاق، والنزاع، وسائر الرذائل التي منشؤها الاختلاط بالخلائق؛ ولقلة إقامته، قليل الدار، والبستان، والمزرعة، والأهل، والعيال، وسائر العلائق التي هي منشأ الاشتغال عن الخالق.
- معنى قول ابن عمر الله عنى قول ابن عمر المَّمَيْتَ فَلَا تَنْتَظِرِ الصَّبَاحَ، وَإِذَا أَصْبَحْتَ فَلَا تَنْتَظِرِ الصَّبَاحَ»؛ أي: سر دائيًا، ولا تُقَصِّر في السير ساعة، فإنَّك إنْ قَصَّر تَ فيه

انقطعت عن المقصود، وهلكت في مفاوز الطريق، فالعاقل إذا أمسى لا ينتظر الصباح، وإذا أصبح لا ينتظر المساء، بل يظن أن أجله يدركه قبل ذلك فيعمل ما يبقى نفعه بعد موته، ويبادر أيام صحته بالعمل الصالح، فإن المرض قد يطرأ فيمنع من العمل، فيُخْشَى على مَن فَرَّطَ في ذلك أن يصل إلى المعاد بغير زاد، فمن لم ينتهز الفرصة يندم عليها.

## ٢\_ معنى قوله: «وخذ من صحتك لمرضك»:

- معنى قوله ﷺ: ﴿ وَخُذْ مِنْ صِحَتِكَ لِرَضِكَ ﴾: أي: سر سيرك المعتدل في حال صحتك، بل لا تَقْنَع به، وزِدْ عليه بقدرِ قوتك ما دامت فيك قوة، بحيث يكون ما بك من تلك الزيادة قائمًا مقام ما قد يفوت حال المرض، والضعف، أو اشتغل في الصحة بالطاعة، بحيث لو حصل تقصير في المرض انجبر بذلك.
- معنى قوله ﷺ: "وَمِنْ حَيَاتِكَ لَمُوْتِكَ"، أي: لا تقعد في المرض عن السير كل القعود، بل ما أمكنك منه فاجتهد فيه، حتى تنتهي إلى لقاء اللَّه تعالى وما عنده من الرشاد والفلاح، وإلا خِبْتَ وخَسِرْت.

#### ٣ ما يرشد إليه الحديث:

- ١\_ حرص النبي ﷺ على تعليم أمته.
- ٢\_ الحث على الزهد في الدنيا، وإيثار ما عند اللَّه تعالى في الآخرة.
- ٣\_ الحض على قلة مخالطة الخلائق، وقطع العلائق التي تَشْغل عن الخالق.
- ٤- خاطبة الواحد وإرادة الجمع، فالخطاب للأمة، وليس لابن عمر وحده.

٥ اغتنام الصحة قبل المرض، والحياة قبل الموت.

٦- إن وضع العالم يده على منكب أو كف المتعلم من وسائل إحضار ذهنه
 إليه.

٧ حسن تعليم النبي عَلَيْهُ بالتشبيه وضرب الأمثال.

٨ الإرشاد إلى قصر الأمل وحسن العمل.

\* \* \*

### المناقشة والتدريبات

١ اذكر معاني المفردات الآتية:

(كَأَنَّكَ غَرِيبٌ \_ صِحَّتِكَ لِرَضِكَ).

٢\_وضح معنى قوله ﷺ: (وَمِنْ حَيَاتِكَ لَمُوتِكَ).

٣ ما نوع «أَوْ» في قوله عَلَيْهُ: «أَوْ عَابِرُ سَبِيلِ»؟

٤ بين سر كون هذا الحديث من جوامع كَلِمِهِ عَلَيْ.

٥ اشرح الحديث بأسلوبك.

٦- اذكر ما يُرشد إليه الحديث.

\* \* \*

## الحديث الخامس عشر من جوامع دعاء النبي ﷺ

عَنْ عَائِشَةَ عَيْ أَنَّ النَّبِيَّ عَلَيْ كَانَ يَقُولُ: «اللَّهُمَّ إِنِّي أَعُوذُ بِكَ مِنَ الكَسَلِ وَالْمَرْمِ، وَالمَاثْمُ وَالمَعْرَمِ، وَمِنْ فِتْنَةِ القَبْرِ، وَعَذَابِ القَبْرِ، وَمِنْ فِتْنَةِ النَّارِ وَعَذَابِ النَّبْرِ، وَمِنْ فِتْنَةِ النَّارِ، وَمِنْ فِتْنَةِ النَّارِ، وَمِنْ شَرِّ فِتْنَةِ الغِنَى، وَأَعُوذُ بِكَ مِنْ فِتْنَةِ الفَقْرِ، وَأَعُوذُ بِكَ مِنْ فِتْنَةِ المَسِيحِ النَّارِ، وَمِنْ شَرِّ فِتْنَةِ الغِنَى، وَأَعُوذُ بِكَ مِنْ الْخَطَايَا كَمَا اللَّهُمَّ اغْسِلْ عَنِّي خَطَايَاي بِهَاءِ الثَّلْجِ وَالبَرَدِ، وَنَقِّ قَلْبِي مِنَ الْخَطَايَا كَمَا اللَّهُمَّ اغْسِلْ عَنِّي خَطَايَاي بِهَاءِ الثَّلْجِ وَالبَرَدِ، وَنَقِّ قَلْبِي مِنَ الخَطَايَا كَمَا لَلَّ مَنَ اللَّهُمُ الْمَدِي مِنَ الدَّنَسِ، وَبَاعِدْ بَيْنِي وَبَيْنَ خَطَايَاي كَمَا بَاعَدْتَ بَيْنَ فَتَنْ اللَّهُمْ وَ المَّرْدِ، وَالمَّرْبِ» (''.

## معاني المفردات:

| معناها                                                                                   | الكلمة                                   |
|------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------|
| تعليمًا لأمته، أو عبودية منه.                                                            | أَنَّ النَّبِيَّ عَلِيلَةٍ كَانَ يَقُولُ |
| هو التثاقل، والفتور، والتواني عن الأمر مع القدرة على عمله؛ إيثارًا لراحة البدن على التعب | الكَسَل''                                |
| بفتح الهاء والراء، هو الزيادة في كِبَر السِّنِّ المؤدي إلى ضعف الأعضاء                   | وَالْحَرَم                               |

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري ومسلم في صحيحيهما.

<sup>(</sup>١) ورد الكسل وسط أمور ثقيلة على النفس، على الرغم أن مِن الناس مَن يمتلك مهارات وإمكانيات ويُضيِّع نتاجها الكسل، فمن ألِف الكسل ضيَّع العمل؛ ولذلك أرشدنا معلم الأمة على الاستعاذة منه في أحاديث أخرى كذلك، ويقول الإمام ابن حبان البستي - رحمه الله: «من دواعى الحرمان الكسل».

| معناها                                                                                                                    | الكلمة                        |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------|
| أي: ما يُوجب الإثم.                                                                                                       | وَالْمَأْثُم                  |
| أي: الدَّيْن فيها لا يجوز، أو فيها يجوز ثم عجز عن أدائه.                                                                  | وَالْمَغْرَم                  |
| هي: سؤال منكر ونكير، والمراد من شر ذلك، وإلا فأصل السؤال واقع لا محالة فلا يُدْعَى برفعه، فيكون عذاب القبر مسببًا عن ذلك. | وَمِنْ فِتْنَةِ القَبْر       |
| هو ما يترتب بعد فتنته على المجرمين، وهو التحيارُ في الجواب عند سؤال الملكين.                                              | وَعَذَابِ القَبْر             |
| قيل: هي سؤال الخَزَنَةِ على سبيل التوبيخ.                                                                                 | وَمِنْ فِتْنَةِ النَّارِ      |
| بعد فتنتها، أي: أن أكون معذبًا بها.                                                                                       | وَعَذَابِ النَّارِ            |
| كالبَطَرِ، والطُّغْيَان، وصرفه في الطُّغْيَان، والتفاخر به، وعدم تأدية الزكاة.                                            | وَمِنْ شَرِّ فِتْنَةِ الغِنَى |
| آخره حاء؛ لأن إحدى عينيه ممسوحة، أو لأنه يمسح الأرض، أي: يقطعها في أيام معلومة.                                           | المسيح                        |
| أي: الأعور الخدّاع الكذّاب، والمراد به هنا الكذّاب المعهود الذي سيظهر في آخر الزمان.                                      | الدَّجَّال''                  |
| جمع خطيئة، وهي الذنب.                                                                                                     | خَطَايَايَ                    |
| بفتح الباء والراء، حَبَّاتُ الغَمَام.                                                                                     | وَالبَرَدِ                    |

(١) قيل: الدجال من الدجل وهو التغطية؛ لأنه يغطي الأرض بالجمع الكثير، أو لتغطيته الحق بكذبه، أو لأنه يقطع الأرض في مدة قصيرة.

| معناها                                                        | الكلمة                         |
|---------------------------------------------------------------|--------------------------------|
| أي: الوسَخِ.                                                  | مِنَ الدَّنَسِ                 |
| أي: بَعِّد، مبالغة في الإبعاد.                                | وَبَاعِدْ                      |
| أي حُلْ بيني وبين الخطايا حتى لا يبقى لها مني اقتراب بالكلية. | بَيْنَ المَشْرِقِ وَالمَغْرِبِ |

### المباحث العربية:

«نَقَّيْتَ»: بفتح التاء، وهي تأكيد لقوله السابق: «وَنَقِّ قَلْبِي»، ومجاز عن إزالة الذنوب، ومحو أثرها.

«الدَّجَّال»: صيغة مبالغة على وزن «فَعَّال» من الدّجل.

«بَيْنَ المَشْرِقِ وَالمَغْرِبِ»: وجه التشبيه أنَّ التقاء المشرق بالمغرب مستحيل، فكأنه أراد أنَّه لا يبقى له من الذنوب أثر بالكلية.

#### الشرح والبيان:

- ١- سر التعبير بالشر في قوله: «ومن شر فتنة الغنى».
  - ٢\_ أمثلة الفقر وسر استعاذة النبي عَلَيْكَ منه.
    - ٣\_ المراد بفتنة الدَّجال.
    - ٤\_ سبب تخصيص الثلج والبرد بالذكر.
      - ٥\_ بيان ما يُرشد إليه الحديث.

### ١\_ سر التعبير بالشر في قوله: «ومن شر فتنة الغني»:

د ذكر على لفظ «الشّر» في قوله: «وَمِنْ شَرّ فِتْنَةِ الغِنَى»، بينها لم يذكره في الفقر، ونحوه حين قال: «وَأَعُوذُ بِكَ مِنْ فِتْنَةِ الفَقْرِ...»؛ لأن مضرته أكثر من مضرة غيره، أو تغليظًا على الأغنياء حتى لا يغتروا بغناهم، ولا يغفلوا عن مفاسده، أو إيهاءً إلى أن صورة أخواته لا خير فيها بخلاف صورته، فإنها قد تكون خيرًا.

## ٢\_ أمثلة الفقر وسر استعاذة النبي عظية منه:

- ومن أمثلة فتنة الفقر في قوله ﷺ: «وَأَعُوذُ بِكَ مِنْ فِتْنَةِ الفَقْرِ»: أن يحمله الفقر على اكتساب الحرام، أو التلفظ بكلمات مؤدية إلى الكفر، أو بأن يحسد الأغنياء، ويطمع في أموالهم، ويتذلل بما يُدَنِّسُ العِرْض، وعدم الرضا بما قسم اللَّه \_ تعالى \_ وغير ذلك مما لا تُحمد عاقبته.
- قال الإمام الخَطَّابِيُّ: إنها استعاذ عَيْدُ من الفقر الذي هو فقر النفس، لا من قلة المال(١).

وقال القاضي عياض (٢): وقد تكون استعاذته من فقر المال، والمراد الفتنة في عدم احتاله، وقلة الرضابه.

## ٣\_ المراد بفتنة الدَّجال:

والمراد بـ «فِتْنَةِ المَسِيحِ الدَّجَّالِ» هي ما يظهر على يديه من الخوارق للعادة التي يَضِلُّ بها من ضَعُف إيهانه، كها اشتملت عليه الأحاديث الكثيرة التي بيَّنَت خروجه في آخر الزمان، وما يظهر معه من تلك الأمور (٣).

- (۱) ذكره النووي في شرح صحيح مسلم ۲۸/۱۷
- (٢) ذكره النووي في شرح صحيح مسلم ١٧ / ٢٨
- (٣) وردت أحاديث كثيرة تُرشدنا إلى النجاة من فتنة المسيح الدجال وقت ظهوره في آخر الزمان وأهمها: الإيمان الصادق بالله تعالى، ومعرفة حقيقة الدجال وأنه كذاب كما وصفته الأحاديث، والتعوذ من فتنة الدجال وخاصة في الصلاة، وقراءة فواتح سورة الكهف، وخواتيمها.

## ٤\_ سبب تخصيص الثلج والبرد بالذكر:

- خَصَّ عَلَيْ مَاءَ الثَّلْجِ وَالبَرَدِ بِالذِّكْرِ (١)؛ لأنها من أنواع المُطهِّرَات المُنزَّلة من السهاء التي لا يمكن حصول الطهارة الكاملة إلا بأحدهما؛ تبيانًا لأنواع المغفرة التي لا يخلص من الذنوب إلا بها، والمراد: طَهِّرْني من الخطايا بأنواع مغفرتك، التي هي في تمحيص الذنوب بمثابة هذه الأنواع في إزالة الأرجاس والأدناس، ورفع الجنابة، والأحداث.

- جاء في رواية أخرى: «اللَّهُمَّ اغْسِلْ خَطَايَايَ بِاللَّاءِ، وَالثَّلْجِ، وَالبَرَدِ»، فالماء مستعار للغفران، والثَّلجُ والبرَدُ للرحمة، وذكرهما بعد الماء لشمول أنواع الرحمة بعد المغفرة؛ لإطفاء حرارة عذاب النار التي هي في غاية الحرارة؛ لأن عذاب النار يُقَابِلُهُ الرحمة، أي: اغسل خطاياي بالماء، أي: اغفرها، وزِدْ على الغفران شمول الرحمة.

- وقد يقول قائل: كيف يدعو على بها ذُكِرَ مع أنَّه معصوم، مغفور له ما تَقَدَّمَ من ذنبه، وما تأخر؟ والجواب: أنَّه قصد تعليم أمته، أو أنَّ المراد السؤال منه لأمته فيكون المعنى هنا: «أعوذ بك لأمتي»، أو أنَّه على سلك طريق التواضع، وإظهار العبودية، ولزوم خوف اللَّه، وإعظامه والافتقار إليه.

<sup>(</sup>١) ذكرهما دون الماء الحار، مع أن الماء الحار أبلغ في إزالة الوسخ، إشارة إلى أن الثلج والبرد ماءان لم تمسهما الأيدي، ولم يمتهنهما الاستعمال، فيتأكد ذكرهما في هذا المقام، كما أنه جعل الخطايا بمنزلة النار؛ لكونها تؤدي إليها، فَعَبَّرَ عن إطفاء حرارتها بالغسل تأكيدًا في إطفائها، وبالغ فيه باستعمال المبردات ترقيًا عن الماء إلى أبرد منه، وهو الثلج، ثم إلى أبرد منه، وهو البرد، بدليل أنه قد يجمد ويصير جليدًا، بخلاف الثلج، فإنه يذوب.

### ٥ ما يُرشد إليه الحديث:

- ١\_ حرص النبي ﷺ على تعليم أمته.
- ٢\_ إثبات عذاب القبر خلافًا لمن نفاه من المعتزلة.
- ٣ تعظيم شأن الدَّيْنِ، وأنه سبب للوقوع في الإثم.
- ٤\_ حرص المسلم على الدعاء بمجامع الدعوات، وأمهاتها.
  - ٥ الحث على الاستعاذة من الفتن ما ظهر منها، وما بَطَنَ.
- ٦- الدعاء بالمغفرة الشاملة التي تمحو الذنوب، وتُنَقِّي القلب نقاء الثوب الأبيض.

\* \* \*

#### المناقشة والتدريبات

١ اذكر معانى المفردات الآتية:

(مِنَ الكَسَلِ \_ الْهَرَم \_ المَغْرَم \_ مِنْ فِتْنَةِ القَبْرِ \_ الدَّجَّال).

٢ ـ بيّن وجه الشبه في قوله ﷺ: (وَبَاعِدْ بَيْنِي وَبَيْنَ خَطَايَايَ كَمَا بَاعَدْتَ بَيْنَ المَشْرِقِ وَالمَغْرِب».

٣ كيف تجيب على من يقول: ما حاجة النبي ﷺ إلى هذا الدعاء، وهو المعصوم، المغفور له ما تَقَدَّمَ من ذنبه، وما تأخر؟

٤ لِمَ خَصَّ النبيُّ عَيْكِ مَاءَ الثَّلْجِ وَالبَرَدِ بِالذِّكْرِ؟

٥ ما المراد ب «فِتْنَةِ المَسِيح الدَّجَّالِ»؟

مل الكسل ضرره كبير حتى يستعيذ الرسول عَلَيْ منه؟

٨- اشرح الحديث بأسلوبك.

٩ اذكر بعض ما يُرشد إليه الحديث.

## الحديث السادس عشر الرضا بنعم اللَّه تعالى

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ عَلَى قال: قال رسول اللَّه ﷺ: «إِذَا نَظَرَ أَحَدُكُمْ إِلَى مَنْ فُضَّلَ عَلَيْهِ فِي المالِ وَالحُلْقِ فَلْيَنْظُرْ إِلَى مَنْ هُوَ أَسْفَلَ مِنْهُ»(''.

#### معانى المفردات:

| معناها                              | الكلمة                                       |
|-------------------------------------|----------------------------------------------|
| أي: زاد عنه في المال أو الخَلْق.    | مَنْ فُضِّلَ عَلَيْهِ                        |
| بفتح الخاء المعجمة، أي: الصورة.     |                                              |
| ويُحتمل أن يدخل فيه: الأولاد،       | الخلق                                        |
| والأتباع، وكل ما يتعلق بزينة الحياة | الحلق                                        |
| الدنيا.                             |                                              |
| أي: أقلَّ منه في المال والخَلْق.    | فَلْيَنْظُرْ إِلَى مَنْ هُوَ أَسْفَلَ مِنْهُ |

#### المناحث العربية:

«فَلْيَنْظُرْ إِلَى مَنْ هُوَ أَسْفَلَ مِنْهُ»: «فَلْيَنْظُرْ»: جواب الشرط مقرون بالفاء وجوبًا؛ لأنه جملة طلبية، واللام: لام الأمر، والفعل المضارع بعدها مجزوم. و«أَسْفَلَ»: بالفتح على الظرفية، ويجوز الرفع على الخبرية.

#### الشرح والبيان:

#### وفيه ما يلي:

١- الحث على التخلُّق بصفة الرضا والقناعة.



<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري ومسلم في صحيحيهما.

٢\_ بيان فضل الصابر والشاكر.

٣\_ ما يرشد إليه الحديث.

## ١\_ الحث على التخلُّق بصفة الرضا والقناعة (١٠):

جُبل الإنسان على حُب المال وربم الطمع فيه وعدم الوقوف عند حدًّ، وطبع على النظر أحيانًا إلى ما في يد الغير والرغبة فيه، لكنه مأمور بتهذيب هذا الطبع وتقويمه بما يوافق الشرع، لذا يأمر النبيُّ عَلَيْ الشخص الذي ينظر إلى من هو فوقه في المال والخَلْق أن ينظر إلى من هو أسفل منه فيهما؛ ليكون ذلك داعيًا له إلى الشكر، ولا يحتقر، أو ينتقص نعمة اللَّه تعالى عليه، كما جاء في «صحيح مسلم»: «فَهُو أَجْدَرُ أَلَّا تَزْدَرُوا نِعْمَةَ اللَّهِ عَلَيْكُمْ»، ومعنى الازدراء: التَّنقُص. أي: فهو أحرى بعدم النظر إلى نعم الله بعين الانتقاص وعدم الرضا.

- ولا ريب أنَّ الشخص إذا نظر لمن هو أفضل منه في المال والخَلْقِ لم يأمن أن يُؤَثِّر ذلك فيه، بازدراء النعمة واحتقارها، فعلاجه: أن ينظر إلى من هو أسفل منه، فيرضى بنعمة اللَّه، ويُسَلِّم بقضائه.

- قال الإمام ابنُ بَطَّالٍ: لا يكون أحدُّ على حال سيئة من الدنيا إلَّا وَجَدَ مِنْ أهلها مَنْ هو أسوأُ حالًا منه، فإذا تأمَّل ذلك عَلِمَ أنَّ نعمة اللَّه تعالى وصلت إليه دون كثير ممن فُضِّلَ عليه بذلك مِنْ غير أمرٍ أوجبه، فَيَعْظُم اغتباطه بذلك، نعم ينظر إلى مَنْ هو أفضل منه في الدِّين؛ فيقتدي به(٢).

<sup>(</sup>١) حث النبي صلى الله عليه وسلم على الرضا والقبول بالمعيشة الحياتية بعد السعي والأخذ بالأسباب؛ لينجو من مرارة المقارنة بينه وبين من هو أعلى منه، والرضا بما قسمه الله عبادة: قلبية ليست مرتبطة بما يملك الإنسان، بل مرتبطة بنظرة قلب الإنسان لاختيارات الله تعالى له.

<sup>(</sup>٢) شرح صحيح البخاري ١٠/ ١٩٩ بنحوه. وانظر إرشاد الساري لشرح صحيح البخاري للقسطلاني ٩/ ٢٨٠.

#### ٢\_ بيان فضل الصابر الشاكر:

وقد بيَّن النبيُّ عَيْقُ في حديث آخر صفة الشاكر الصابر كما عند الترمذي من حديث عمرو بن شعيب مرفوعًا: «خَصْلَتَانِ مَنْ كَانَتَا فِيهِ كَتَبَهُ اللَّهُ شَاكِرًا صَابِرًا، وَمَنْ لَمُ تَكُونَا فِيهِ، لَمْ يَكْتُبُهُ اللَّهُ شَاكِرًا وَلَا صَابِرًا، مَنْ نَظَرَ فِي دِينِهِ إِلَى مَنْ هُوَ فَوْقَهُ فَاقْتَدَى بِهِ، ومَنْ نَظَرَ فِي دُنْيَاهُ إِلَى مَنْ هُوَ دُونَهُ فَحَمِدَ اللَّهَ عَلَى مَا فَضَّلَهُ بِهِ عَلَيْهِ كَتَبَهُ اللَّهُ شَاكِرًا صَابِرًا» (١).

## ٣ـ ما يُرشد إليه الحديث:

- ١\_ حرص النبي عَلَيْكَ على تعليم أمته.
- ٢\_ نعم اللَّه تعالى في الأنفس وفي الآفاق لا تُعَدُّ ولا تُحْصَى.
- ٣ من نظر إلى مَن هو فوقه في المال والخَلْقِ أَثَّرَ ذلك عليه.
- ٤ـ دواء من انتقص نعم الله تعالى واحتقرها: أن ينظر إلى من هو دونه في المال والخلق.
  - ٥ يجب أن ننظر إلى من هو فوقنا في الدِّين؛ لنقتدي به.
    - ٦\_ النهي عن ازدراء النعم واحتقارها وانتقاصها.
- ٧- المعالجة القلبية والنفسية ليست إبعادًا عن عمل مباح يزداد به الإنسان من متاع الدنيا.
- ٨ جواز النظر إلى من فُضِّلَ على الإنسان في المال؛ ليبعثه ذلك إلى الجد،
   والسعى على أن ينظر لمن هو دونه؛ ليشكر الله تعالى على ما هو فيه.
- ٩ـ لا يكون أحد على حال سيئة من الدنيا إلا وجد من أهلها من هو أسوأ
   حالًا منه.
  - ٠١- الشكر على النعم واجب مهم صغرت هذه النعم بالنسبة لغيرها.

<sup>(</sup>١) بقية الحديث: "ومَنْ نَظَرَ في دِينِهِ إِلَى مَنْ هُو دُونَهُ، ونَظَرَ فِي دُنْيَاهُ إِلَى مَنْ هُو فَوْقَهُ فأسِفَ عَلَى مَا فَاتَهُ مِنْهُ، لَمْ يَكْتُبُهُ اللَّهُ شَاكِرًا وَلَا صَابِرًا" سنن الترمذي. باب صفة القيامة.

#### المناقشة والتدريبات

## ١- ما الوجه الإعرابي لما يأتي: (فَلْيَنْظُرْ - وَالْخَلْق - أَسْفَار)؟

٢\_ ما علة أن ينظر الشخص إلى من هو أسفل منه في المال والخَلْق؟

٣ ما هما الخَصْلَتَانِ اللتان يكتب اللَّهُ المتصف بهما شَاكِرًا صَابرًا؟

٤ اشرح الحديث بأسلوبك.

٥- اذكر ما يُرشد إليه الحديث.

- هل معنى الحديث يُقْصَد به الاكتفاء بها عند الإنسان دون السعي والجد في طلب الرزق؟

٧ هل يؤثر عدم الرضا بها قسم الله على حياة الإنسان ومعيشته؟ وضح ذلك.

◄ هل حالة الرضا مرتبطة بها يملك الإنسان وما عنده من نقص أو لا؟
 وضح ذلك.

٩ هل المسلم مطالب بألّا ينظر لمن هو أعلى منه في الدّين أو لا؟ وضح ذلك مع الدليل.

١-هل الرضا المراد في الحديث يعني التخاذل والتكاسل وعدم الجد والسعي؟
 \* \* \*

## الحديث السابع عشر مراعاة شعور الغير

عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بِنِ مَسْعُودٍ ﴿ قَالَ: قال النبيُّ ﷺ: ﴿إِذَا كُنْتُمْ ثَلاثةً فَلا يَتَنَاجَى رَجُلانِ دُونَ الآخَرِ حَتَى تَخْتَلِطُوا بِالنَّاسِ؛ أَجْلَ أَنْ يُحْزِنَهُ ﴾(١).

#### معانى المفردات:

| معناها                               | الكلمة                                |
|--------------------------------------|---------------------------------------|
| «كَانَ»: قد تكون تامة بمعنى:         | إِذَا كُنْتُمْ ثَلاثةً                |
| وُجِدَ، أو ناقصة بمعنى: صَارَ.       | إِدا كنتم بالأنه                      |
| أي: لا يتكلَّمان سرًّا منفردين عنه؛  | 55115 9 . N 9 1555 N 5                |
| لأن ذلك يسوؤه.                       | فَلا يَتَنَاجَى رَجُلانِ دُونَ الآخَر |
| أي: يَختلط الثلاثة بِغَيْرهم، واحدًا | حَتَى تَغْتَلِطُوا بِالنَّاسِ         |
| كان أو أكثر.                         | حتى محتلطوا بالناس                    |
| أي: مِنْ أجل أن يُضَايقه.            | أَجْلَ أَنْ يُحْزِنَهُ                |

#### المباحث العربية:

"إِذَا كُنْتُمْ ثَلاثَةً»: "ثَلاثَةً»: بالنَّصب على أنها خبر "كان»، وفي حديث ابن عمر وَ الله على البدلية من اسم عمر وَ الله على البدلية من اسم كان.

«فَلا يَتَنَاجَى رَجُلانِ دُونَ الآخَرِ»: «لا»: نافية أو ناهية. و «يَتَنَاجَى»: بالياء، وبالألف بعد الجيم، بلفظ الخبر، ومعناه: النفي. وفي رواية: «يَتَنَاجَ» بإسقاط الألف، بلفظ النهى، مجزوم بحذف حرف العلة بعد «لا» الناهية.



<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري ومسلم في صحيحيهما.

«حَتَى تَخْتَلِطُوا بِالنَّاسِ» بالتاء على سبيل الخطاب، وقيل: بالياء على سبيل الغَيْدة.

«أَجْلَ»: بلام مفتوحة، كذا استعملته العرب بحذف «مِنْ»، أي: مِنْ أجل. «أَنْ يُحْزِنَهُ»: من أَحْزَنَ وحَزِنَ، والمصدر المؤول في محل جر مضاف إليه. الشرح والبيان:

#### وفيه ما يلي:

١- النهي عن التناجي سِرًا بين اثنين منفردين أمام الثالث، وبيان العلة من ذلك.

٧\_ ما يُرشد إليه الحديث.

١- النهي عن التناجي سِرًّا بين اثنين منفردين أمام الثالث، وبيان العلة من ذلك:

- في هذا الحديث ينهى النبي على عن التّناجي والتحدث سرَّا بين اثنين منفردين أمام الثالث؛ لأن ذلك يُحزنه، ويَسُوؤه إلا إذا اختلط الثلاثة بغيرهم، أو أذن لهما بذلك؛ ولأحمد عن نافع، عن ابن عمر مرفوعًا: «إِذَا كُنْتُمْ ثَلَاثَةً، فَلَا يَتَنَاجَى اثْنَانِ دُونَ الثَّالِثِ، إِلَّا بإِذْنِهِ فَإِنَّ ذَلِكَ يُحْزِنُهُ».
- والعلة من هذا النهي: أن الواحد إذا بقي منفردًا، وتناجى مَنْ عداه دونه ربا ظَنَّ احتقارهم إياه من أن يُدخلوه في نجواهم، أو أنهم يُريدون به غَائلة أو داهية، أو أنهم يتكلمون عنه بسوء.

وهذا المعنى مأمون عند الاختلاط، وعدم إفراده من بين القوم بترك المناجاة، فلا يتناجى ثلاثة دون واحد، ولا عشرة؛ لأنه قد نَهَى أن يُتْرَكَ واحد؛ لأن المعنى في ترك الجهاعة للواحد كترك الاثنين للواحد، ومهما وُجِد المعنى فيه ألحق به في الحكم.

## ٢ ما يُرشد إليه الحديث:

- ١\_ حرص النبي ﷺ على تعليم أُمَّته.
- ٢\_ نَهْيُ النبيِّ عَلَيْهُ عن التناجي بين اثنين أمام الآخر.
  - ٣ مراعاة النبي ﷺ شعور الآخرين.
- ٤- تعليم النبي ﷺ أصحابه رضوان الله عليهم الأدب، وحسن الخلق؛ لئلا يتباغض المؤمنون ويتدابروا.
- إن الإسلام دين حريص على قلوب الخلق وتجنب ما يضرهم والحرص على ما ينفعهم.
- ٦- وَضعت الشريعة حُلولًا لأية مشكلة قد تجعل المجتمع يعيش في تدهور وتفكُّك.

#### المناقشة والتدريبات

١ بيِّن معانى المفردات الآتية:

(يَتَنَاجَى \_ تَخْتَلِطُوا \_ يُحْزِنَهُ).

- ٢\_ ما علة النهى في هذا الحديث؟
- ٣ تكلُّم عن الأدب العالي والْخُلُق السامي الذي يدعو إليه الحديث.
- ٤\_ما الحالات التي يجوز فيها التناجي والتحدث سرًّا بين اثنين منفردين دون الثالث؟
  - ٥ اشرح الحديث بأسلوبك شرحًا موجزًا.
    - ٦- اذكر ما يُرشد إليه الحديث.

## الحديث الثامن عشر سَعة رحمة اللَّه عز وجل

عن أبي هُرَيْرة عَ قَالَ: سَمِعْتُ رَسُولَ اللَّهِ عَلَيْ يَقُولُ: «جَعَلَ اللَّهُ الرَّحْمَةَ مِئَةَ جُزْء، فَأَمْسَكَ عِنْدَهُ تِسْعَةً وَتِسْعِينَ جُزْءًا، وَأَنْزَلَ فِي الأَرْضِ جُزْءًا وَاحِدًا، فَمِنْ ذَلِكَ الجُزْء يَتَرَاحَمُ الخَلْقُ(١) حَتَّى تَرْفَعَ الْفَرَسُ حَافِرَهَا عَنْ وَلَدِهَا خَشْيَةَ أَنْ تُصِيبَهُ» (١).

#### معانى المفردات:

| معناها                                                     | الكلمة                |
|------------------------------------------------------------|-----------------------|
| أي: خلق، وأوجد، أو قدر.                                    | جَعَلَ اللَّهُ        |
| من التفاعل الذي يشترك فيه الجاعة، أي: يرحم بعضهم بعضًا.    | يَتَرَاحَمُ الْخَلْقُ |
| يقَع على الخَيْل، والبِغَال، والحُمُر،                     |                       |
| والحافر للفرس، كالظلف للشاة وهو ما يقابل القدم من الإنسان. | حَافِرَهَا            |

#### المباحث العربية:

«جَعَلَ اللَّهُ الرَّحْمَةَ مِئَةَ جُزْءٍ»: وفي رواية: «في مِئَةِ جُزْءٍ»، فقيل: لعل «في» زائدة، أو متعلقة بمحذوف، وفيه نوع مبالغة؛ إذ جعلها مظروفًا لها معنى، بحيث لا يفوت منها شيء، وقيل: يحتمل أن يكون سبحانه وتعالى للَّا مَنَّ على خلقه بالرحمة جعلها في مئة وعاء فأهبط منها واحدًا للأرض.

<sup>(</sup>١) وفي نسخة: تتراحم الخلائق.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري ومسلم في صحيحيهما.

«وَأَنْزَلَ فِي الأَرْضِ جُزْءًا وَاحِدًا» القياس: «وَأَنْزَلَ إِلَى الأَرْضِ» لكن حروف الجرِّ يقوم بعضها مقام بعض، أو فيه تضمين «أَنْزَلَ» معنى «وَضَعَ»، والغرض منه المبالغة، يعني: أنزل رحمة واحدة منتشرة في جميع الأرض، وفي رواية للإمام مسلم: «إنَّ لله مِئَةَ رَحْمَةً أَنْزَلَ مِنْهَا رَحْمَةً وَاحِدَةً بَيْنَ الجِنِّ، وَالإِنْسِ، والبَهَائِم، وَالمُوامِّ».

«أَنْ تُصِيبَهُ»: «أَنْ» مصدرية، أي: خشية الإصابة.

#### الشرح والبيان:

#### وفيه ما يلي:

١ بيان أن الحصر على سبيل التمثيل.

٧\_ المراد بالمئة.

٣ سر تخصيص الفَرَس بالذكر.

### ١\_ بيان أن الحصر على سبيل التمثيل.

رحمة اللَّه غير متناهية لا مئة ولا مئتان؛ لكنها عبارة عن القدرة المتعلقة بإيصال الخير، والقدرة صفة واحدة، والتَّعَلُّقُ غيرُ مُتَنَاهٍ فَحَصْرُهُ في مئة على سبيل التمثيل تسهيلًا للفهم، وتقليلًا لما عندنا، وتكثيرًا لما عنده سبحانه وتعالى.

#### ٢\_ المراد بالمئة في الحديث:

- وقد يكون المراد «بالمئة» التكثير والمبالغة، أو يُراد بها الحقيقة، فيحتمل أن تكون مناسبة لعدد دَرَج الجنة، والجنة أعلى درجات الرحمة، فكانت كل رحمة بإزاء درجة، وقد ثبت أنه لا يدخل أحد الجنة إلا برحمة اللَّه، فمن نالته منها رحمة واحدة، كان أدنى أهل الجنة منزلة، وأعلاهم من حَصُلَت له جميع الأنواع من الرحمة.

#### ٣\_ سر تخصيص الفَرَس بالذكر.

و حَصَّ ﷺ الفَرَسَ بالذِّكْرِ؛ لأنها أشد وأقوى الحيوانات المألوفة التي يشاهد المخاطبون حركتها مع ولدها؛ ولمِا في الفرس من الخفة، والسرعة في التنقل، ومع ذلك تتجنب أن يصل الضرر منها إلى ولدها.

- والتراحم والتعاطف بين الخلق هو سر جَعْلِ هذه الرحمة في الأرض كما أوضحته رواية عطاء عند مسلم: ﴿إِنَّ لِلَّهِ مِئَةَ رَحْمَةٍ أَنْزَلَ مِنْهَا رَحْمَةً وَاحِدَةً بَيْنَ الْحِنِّ وَالْإِنْسِ وَالْبَهَائِمِ وَالْهُوَامِّ، فَبِهَا يَتَعَاطَفُونَ، وَبِهَا يَتَرَاحُمُونَ، وَبِهَا تَعْطِفُ الْوَحْشُ وَالْإِنْسِ وَالْبَهَائِمِ وَالْهُوَامِّ، فَبِهَا يَتَعَاطَفُونَ، وَبِهَا يَتَعَاطَفُونَ، وَبِهَا تَعْطِفُ الْوَالِدَةُ عَلَى وَلَدِهَا، وَالْوَحْشُ عَلَى وَلَدِهَا، وَالْوَحْشُ وَالطَّيْرُ بَعْضُهَا عَلَى بَعْضٍ (())، ثم ادَّخَر اللَّه تعالى بقية المئة في الآخرة تفضلاً منه سبحانه وتكرمًا كما في الحديث: ﴿وَأَخَرَ اللَّهُ تِسْعًا وَتِسْعِينَ رَحْمَةً، يَرْحَمُ بِهَا عِبَادَهُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ، فَإِذَا كَانَ يَوْمُ الْقِيَامَةِ، أَكُمْلَهَا اللَّهُ بَهْذِهِ الرَّحْمَةِ».

## ما يُرشد إليه الحديث:

١\_ حرص النبي ﷺ على تعليم أُمَّته.

٢\_ الحث على التراحم بين الناس.

٣ـ رحمة اللَّه غير متناهية، ولا حصر لها.

٤\_ الحث على الإيهان باللَّه عز وجل.

٥ اتساع الرجاء في الرحمة المدخرة في الآخرة.

٦\_ التراحم والتعاطف بين المخلوقات جزء من رحمة اللَّه تعالى.

<sup>\* \* \*</sup> 

<sup>(</sup>۱) حديث سلمان عند مسلم برواياته المذكورة في كتاب التوبة حديث رقم (٢٧٥٣).

## المناقشة والتدريبات

١\_ بين معاني الكلمات الآتية:

(جَعَلَ \_ يَتَرَاحَمُ الخَلْقُ \_ حَافِرَهَا).

٢\_ ما سر التعبير بحرف الجر (في) في قوله: «وأنزل في الأرض جزءًا واحدًا»؟

٣ لماذا خَصَّ عَلَيْهُ الفَرَسَ بالذِّكْرِ؟

٤\_ اشرح الحديث بأسلوبك.

٥- اذكر ما يرشد إليه الحديث.

## الحديث التاسع عشر الرحمة بالصبيان

# عَنْ عَائِشَةَ ﴿ قَالَتْ: جَاءَ أَعْرَابِيٌّ إِلَى النَّبِي ﷺ فَقَالَ: أَتُقَبِّلُونَ الصِّبْيَانَ؟ فَهَا نُقَبِّلُهُم. فَقَالَ النَّبِي ﷺ: «أَوَ أَمْلِكُ لَكَ أَنْ نَزَعَ اللَّهُ مِنْ قَلْبِكِ الرَّحْمَةَ» (''؟

#### معانى المفردات:

| معناها                                     | الكلمة                             |
|--------------------------------------------|------------------------------------|
| الأعرابي: من يسكن البادية،                 |                                    |
| ومقابِله: الحضري، وهو من يسكن              | جَاءَ أَعْرَابِيٌّ                 |
| الحضر.                                     | ŕ                                  |
| بهمزة الاستفهام، وفي بعض                   |                                    |
| الروايات بحذفها، وعند الإمام               |                                    |
| مسلم: «فَقَالَ: نَعَمْ»، قال: «فَعَا       | فقال: أَتُقَبِّلُونَ الصِّبْيَانَ؟ |
| نُقَبِّلُهُم »، والصبي: هو الغلام، ويُقَال |                                    |
| للأنثى: صبية.                              |                                    |

#### المباحث العربية:

(أَوَ أَمْلِكُ لَكَ أَنْ نَزَعَ اللَّهُ مِنْ قَلْبِكِ الرَّحْمَةَ): الهمزة الأولى: للاستفهام الإنكاري الإبطالي، لا التوبيخي؛ خلافًا لبعضهم (٢).

والواو: للعطف على مقدر بعد الهمزة؛ أي: أأجعل الرحمة في قلبك، وأملك لك أن نزع اللَّه من قلبك الرحمة؟

<sup>(</sup>٢) وهو رأي الزركشي، وكونها للإنكار الإبطالي هو الأرجح؛ لأنه يقتضي نفي ما بعدها، ولو كانت للتوبيخ لاقتضت وقوع ما بعدها، لا نفيه.



<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري ومسلم في صحيحيهما.

«أَنْ نَزَعَ»: مفعول «أَمْلِكُ» على حذف مضاف؛ أي: لا أقدر أن أجعل الرحمة في قلبك بعد أن نزعها اللَّه تعالى منه.

وقيل: «أَنْ» مصدرية، ويُقدَّر مضاف، أي: أملك لك دفع نزع اللَّه تعالى من قلبك الرحمة، ويحتمل أن يكون مفعول «أَمْلِكُ» محذوفًا، و «أَنْ نَزَعَ»: في موضع نصب على المفعول لأجله، على أنه تعليل للنفي المستفاد من الاستفهام الإنكاري، والتقدير: لا أملك وضع الرحمة في قلبك؛ لأنَّ اللَّه تعالى نزعها منك، أي: انتفى ملكي لذلك؛ لنزع اللَّه تعالى إياها من قلبك.

ويُروى «إِنْ نَزَعَ» بكسر الهمزة شرطًا، وجزاؤه محذوف، أي: إن نزع اللَّه تعالى من قلبك الرحمة لا أملك ردَّها لك، لكن قال الحافظ ابن حجر: إنها بفتح الهمزة في الروايات كلها.

#### الشرح والبيان:

وفيه ما يلي:

١\_ بيان رحمة النبي عليه بالأحفاد.

٢\_ تعيين الأعرابي المذكور في الحديث.

٣\_ ما يرشد إليه الحديث.

## ١\_ بيان رحمة النبي عَلَيْكُ بالأحفاد:

\_ يُبَيِّنُ هذا الحديث الشريف رحمة النبي عَلَيْ بأحفاده، وتقبيله لهم؛ رحمة وشفقة، حيث جاءه أعرابي ذات يوم فرآه يُقبِّل «الحسن، والحسين»، فتعجب من هذا المنظر، وسأل سؤال المستنكر: أَتْقَبِّلُونَ الصِّبْيَانَ؟ فقال له النبي عَلَيْ : نعم، فرد الأعرابي قائلًا: فَمَا نُقبِّلُهُم، فأجابه عَلَيْ : لا أقدر أن أجعل الرحمة في قلبك بعد أن نزعها الله تعالى منه.

#### ٢\_ تعيين الأعرابي المذكور في الحديث:

- وقد بيَّن الحافظ ابن حجر على تعيين الأعرابي بقوله: يحتمل أن يكون هو «الأقرع بن حابس ، ووقع مثل ذلك: لعيينة بن حصن . أخرجه أبو يعلى الموصلي في «مسنده» بسند رجاله ثقات.

#### ٣ ما يرشد إليه الحديث:

- ١\_ حرص النبي ﷺ على تعليم أمته.
- ٢\_ مشروعية تقبيل الصبى من باب الرحمة والشفقة.
  - ٣ تقبيل النبي عَلَيْهُ الحسن والحسين عَلَيْهُ الحسن والحسين عَلَيْهُ الحسن
    - ٤\_ من لا يرحم لا يرحم.
  - ٥ طبائع البدو تختلف عن طبائع أهل الحضر.
- ٦- حثت الشريعة الإسلامية على الاهتهام بتكوين شخصية سوية، ومراعاة نفسيات الأبناء.
  - ٧ أثر خطورة عدم إشباع نفوس الأبناء بالعطف والحنان.
- ٨ـ الرد على ادعاء أن الرحمة والعطف من قبل الوالدين لأبنائهم تكون من
   باب التدليل الذي يفسد شخصياتهم.

#### المناقشة والتدريبات

- ١ـ ما المراد «بالأعرابي»؟ وما الوجه الإعرابي للهمزة والواو في قوله:
   «أو أملك»؟
  - ٢ ما إعراب قوله «أن نزع» ؟ وضح ذلك بالتفصيل.
- ٣ـ هل إشباع نفسية الطفل بالعطف والحنان من الأمور غير الضرورية؟
   وضح ذلك.
  - ٤ اشرح الحديث بأسلوبك شرحًا موجزًا.
    - ٥ اذكر ما يرشد إليه الحديث.

## الحديث العشرون حُسْنُ الظَّنِّ بِاللَّهِ

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ ﴿ قَالَ: قَالَ النَّبِيُّ ﷺ: ﴿ يَقُولُ اللهُ تَعَالَى: ﴿ أَنَا عِنْدَ ظَنِّ عَبْدِي بِي وَأَنَا مَعَهُ إِذَا ذَكَرَنِي فَإِنْ ذَكَرَنِي فِي نَفْسِهِ ذَكَرْتُهُ فِي نَفْسِي، وَإِنْ ذَكَرَنِي فِي مَلا ِ ذَكُرْتُهُ فِي مَلااٍ خَيْرٍ مِنْهُمْ، وَإِنْ تَقَرَّبَ إِلَيَّ شِبْرًا تَقَرَّبْتُ إِلَيْهِ ذِرَاعًا، وَإِنْ تَقَرَّبَ إِلَيَّ شِبْرًا تَقَرَّبْتُ إِلَيْهِ ذِرَاعًا، وَإِنْ تَقَرَّبَ إِلَيَّ شِبْرًا تَقَرَّبْتُ إِلَيْهِ ذِرَاعًا، وَإِنْ تَقَرَّبَ إِلَيْ فِرَاعًا قَرَّبُ إِلَيْهِ فِرَاعًا وَإِنْ تَقَرَّبَ إِلَيْ فِي مَلا يَعْشِي أَتَيْتُهُ هَرْوَلَةً ﴾ (١٠).

#### معانى المفردات:

| معناها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | الكلمة               |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------|
| الظن: يأتي بمعنى العلم واليقين؛ كقوله تعالى: ﴿ الَّذِينَ يُطُنُونَ أَنَّهُم مُّلَقُوا رَبِّهِم وَأَنَّهُمْ إِلَيْهِ رَجِعُونَ ﴾ [البقرة: ٤٦]. ويأتي واسطة بين الشك والعلم، أو بمعنى الشك، كقوله تعالى عن الكفار: ﴿ وَطَنُّوا أَنَّهُمْ إِلَيْنَا لَا يُرْجَعُونَ ﴾ والقرائن تُبيّنُ ذلك وتُحَدّدُهُ. يُرْجَعُونَ ﴾ [القصص: ٣٩]. والقرائن تُبيّنُ ذلك وتُحَدّدُهُ. والمعنى: إن ظن أني أعفو عنهُ وأغفر لَهُ فَلهُ ذَلِك، وَإِن ظن أني أعفو عنهُ وأغفر لَهُ فَلهُ ذَلِك، وَإِن ظن الْعَقُوبَة والمؤاخذة فَكَذَلِك (١٠). | عِنْدَ ظَنِّ عَبْدِي |

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري ومسلم في صحيحيهما.

<sup>(</sup>١) فقد يأتي الظن بمعنى اليقين، أو بمعنى الشك، أو بمعنى التهمة، أو بمعنى الحسبان، وقال ابن أبي جمرة: الظن هنا العلم؛ لقوله تعالى: ﴿ وَظَنُّواْ أَن لَّا مَلْكِ أَ مِنَ اللَّهِ إِلَّا إِلَيْهِ ﴾ [التوبة: ١١٨].

| معناها                                                                                                                                                                                         | الكلمة                            |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------|
| هي معية خصوصية؛ أي: معه بالرحمة، والتوفيق والهداية، والرعاية، والإعانة، فهي غير المعية المعلومة من قوله تعالى: ﴿ وَهُو مَعَكُمُ أَيْنَ مَا نَشَتُمٌ ﴾ (() فإن معناها: المعية بالعلم، والإحاطة. | وَأَنَا مَعَهُ إِذَا<br>ذَكَرَنِي |
| أي: بالتنزيه والتقديس سرَّا في نفسه ذكرته بالثواب والرحمة سرَّا.                                                                                                                               | فَإِنْ ذَكَرَنِي                  |
| أي: في جَمَاعَة، وهم الملأ الأعلى من الملائكة.                                                                                                                                                 | فِي مَلاٍ                         |
| أي: مقدار شبرٍ، مَا بَيْنَ أَعلى الإِبهام، وأَعلى الخِنْصر.                                                                                                                                    | تَقَرَّبَ إِلَيَّ بِشِبْرٍ        |
| أي: مقدار ذراع، وهو مَا بَيْنَ طرَف المِرْفق إلى طرَفِ الإِصْبَع الوُسْطى، والمراد: القرب، وليس المقصود حقيقة الذراع.                                                                          | ذِرَاعًا                          |
| أي: مقدار باع، وهو طول ذراعي الإنسان وعضديه وعرض صدره، أو هو مَا بَيْنَ الكفَّيْن إِذَا بِسَطْتَهما.                                                                                           | بَاعًا                            |
| أي: إسراعًا، وهوَ بَيْنَ المُشْيِ والعَدْو.                                                                                                                                                    | هَرْ وَلَةً                       |

(١) سورة الحديد. الآية: ٤.

#### المباحث العربية:

«هَرْوَلَةً» مجاز على سبيل المشاكلة؛ حيث ذكر «المَشْي» من العبد، فحسن أن يأتى بلفظ يُشَاكل المشي، فكانت «الهَرْوَلَة».

#### الشرح والبيان:

#### وفيه ما يلي:

١\_ الموازنة بين الخوف والرجاء.

٢\_ سر التعبير بالذراع والباع والهرولة.

٣\_ ما يرشد إليه الحديث

#### ١\_ الموازنة بين الخوف والرجاء:

- اللَّه تبارك وتعالى رحيم بعباده، وهو سبحانه عليم بضعفهم وعجزهم، ومن هنا يبين الحق سبحانه في هذا الحديث القدسي: أنَّه إنْ ظنَّ العبد بربه العفو عنه والغفران فله ذلك، وإنْ ظنَّ أنَّ اللَّه سيعاقبه فله ظنه ذلك أيضًا.
- في هذا الحديث ترجيح لجانب الرجاء على الخوف، وقَيَدهُ بعض أهل التحقيق بالذي حضرته الوفاة، وأما قبل الاحتضار، فهناك عدة أقوال: أرجحها: الاعتدال بين هذين المقامين؛ مقام الخوف والرجاء، فينبغي أن يجتهد بقيام وظائف العبادات مُوقنًا بأنَّ اللَّه تعالى يقبله ويغفر له؛ لأنَّه وعد بذلك وهو لا يخلف الميعاد.

## ٢\_ سر التعبير بالذراع والباع والهرولة:

- وَرَدَ فِي الحديث التعبير بالذراع، والباع، والهرولة وَهُوَ كِنَايَةٌ عَنْ سُرْعَةِ إِجابة اللَّهِ عز وجل، وَقَبُولِ تَوْبَةِ الْعَبْدِ، ولُطْفه، وَرَحْمَتِه، ومَثَلٌ لقُرْب أَلطاف اللَّهِ مِنَ الْعَبْدِ، إِذَا تقرَّب إِليه بالإِخْلاصِ، والطاعةِ، وهذه الإطلاقات؛ أي: الذراع، والباع، والهرولة، وأشباهها مستحيلة على اللَّه على سبيل الحقيقة.
- يرشدنا هذا الحديث إلى أنَّ مَنْ تقرب إلى اللَّه بطاعة قليلة يجازيه اللَّه بمثوبة كثيرة، وكلما زاد العبد في الطاعة زاد اللَّه له في الثواب، وإنْ أَدَّى العبد الطاعة على التأني فإنَّ مثوبة اللَّه سبحانه ورحمته تكون أسرع وأقرب.
- ـ في هذا الحديث جواز إطلاق «النفس» على «الذات»، فهو إذن شرعي في إطلاقها عليها.

#### ٣ ما يرشد إليه الحديث:

- ١\_ حرص النبي عَلَيْهُ على تعليم أمته.
- ٢\_ ينبغي للمؤمن أن يحسن الظن بربه فيطمع في رحمته.
  - ٣\_ بيان فضل اللَّه ورحمته وواسع عفوه وكرمه.
  - ٤\_ بيان سرعة المثوبة وقربها من الإنسان الطائع.
    - ٥ المؤمن يتقلب بين الرجاء والخوف.
    - ٦- الحَثُّ على الْإِكْثَارِ من ذِكْرِ الله تعالى.
- ٧- الذكر يتنوع؛ فمنه العمل الصالح، والصدقة، والكلمة الطيبة، والصيام، والقيام.
  - ٨\_ فضل الذِّكر الخفي.

## المناقشة والتدريبات

١ اذكر معانى الكلمات الآتية:

(ملأ \_ ذراعًا \_ باعًا \_ هَرُولة).

٢\_ هل المقصود بالذراع والباع والهرولة الحقيقة أم المجاز؟

٣ هل الحديث يدل على ترجيح لجانب الرجاء على الخوف؟ وضح ذلك.

٤\_ اشرح ذلك بأسلوبك.

٥- اذكر ما يرشد إليه الحديث.

## الحديث الحادي والعشرون محبة لقاء اللَّه تعالى

عنْ عُبَادَةَ بْنِ الصَّامِتِ عَنِ النَّبِيِّ عَلَيْ قَالَ: «مَنْ أَحَبَّ لِقَاءَ اللَّهِ أَحَبَّ اللهُ لِقَاءَهُ» وَمَنْ كَرِهَ لِقَاءَ اللهُ كَرِهَ اللهُ لِقَاءَهُ». قَالَتْ عَائِشَهُ، أَوْ بَعْضُ أَزْوَاجِهِ: إِنَّا لَنَكْرَهُ المُوْتَ، قَالَ: «لَيْسَ ذَاكَ، وَلَكِنَّ الْـمُوْمِنَ إِذَا حَضَرَهُ المُوْتُ بُشِّرَ بِرِضُوانِ اللَّهِ وَكَرَامَتِهِ، فَلَيْسَ شَيْءٌ أَحَبَّ إِلَيْهِ مِمَّا أَمَامَهُ، فَأَحَبَّ لِقَاءَ اللَّهِ، وَأَحَبَّ الله لِقَاءهُ. وَكَرَامَتِهِ، فَلَيْسَ شَيْءٌ أَكْرَهَ إِلَيْهِ مِمَّا أَمَامَهُ، فَأَحَبَ لِقَاءَ اللَّهِ، وَكَرِهَ الله لِقَاءهُ. وَكِرةَ الله لِقَاءَهُ اللّهِ وَعُقُوبَتِهِ، فَلَيْسَ شَيْءٌ أَكْرَهَ إِلَيْهِ مِمَّا أَمَامَهُ، كَرِهَ لِقَاءَ اللّهِ، وَكَرِهَ الله لِقَاءَهُ كَرَهُ لِللّهِ فَعُقُوبَتِهِ، فَلَيْسَ شَيْءٌ أَكْرَهَ إِلَيْهِ مِمَّا أَمَامَهُ، كَرِهَ لِقَاءَ اللّهِ، وَكُرِهَ الله لِقَاءَهُ".

## معاني المفردات:

| معناها                     | الكلمة                                            |
|----------------------------|---------------------------------------------------|
| أي: ساعة الوفاة.           | حَضَرَهُ المُّوْتُ                                |
| أي: مما يستقبله بعد الموت. | فَلَيْسَ شَيْءٌ أَحَبَّ إِلَيْهِ مِثَّا أَمَامَهُ |

#### المباحث العربية:

«مَنْ أَحَبَّ»: «مَنْ»: هنا شرطية. وقيل: إنها موصولة.

«لِقَاءَ اللَّهِ»: مصدر مضاف للمفعول.

«لِقَاءَهُ»: مضاف له، أو للفاعل.

- أظهر لفظ الجلالة «الله» في قوله: «أَحَبَّ اللهُ لِقَاءَهُ»، وقوله: «كَرِهَ الله لِقَاءَهُ»، وقوله: «كَرِهَ الله لِقَاءَهُ» تفخيهًا وتعظيهًا، وتلذذًا بِذِكْرِهِ عز وجل، ولئلا يتحد المبتدأ والخبر في الصورة، فيتوهم عود الضمير على الموصول «مَنْ»، وهو فاسد.
(١) أخرجه البخاري وسلم في صحيحيهما.

«وَلَكِنَّ الْمُؤْمِنَ»: بتشديد «لَكِنَّ»، ونصب «اللَّؤْمِنَ»، وفي نسخة بالتخفيف، ورفع «اللَّؤْمِنُ».

«قَالَتْ عَائِشَةُ، أَوْ بَعْضُ أَزْوَاجِهِ»: «أَوْ» هنا للشك، وفي بعض الروايات الجزم بأنَّ عائشة على هي القائلة: «إِنَّا لَنَكْرُهُ المَوْتَ».

#### الشرح والبيان:

١\_ بيان محبة العبد للقاء اللَّه.

٢\_ بيان معنى محبة اللَّه لقاء عبده.

٣- التوفيق بين هذا الحديث والأحاديث الأخرى في هذا الباب.

٤\_ بيان ما يرشد إليه الحديث.

#### ١ - بيان محبة العبد للقاء الله:

- قال الإمام الخطابي: محبة اللقاء: إيثار الآخرة على الدنيا، ولا يُحب طول القيام فيها، لكنه يستعد للارتحال عنها، واللقاء جاء على وجوه؛ منها: الرؤية، ومنها: البعث، قال اللَّه تعالى: ﴿ قَدْ خَسِرَ ٱلَّذِينَ كَذَّبُوا بِلِقَاءَ ٱللَّهِ ۖ اللَّهَ عالى: ﴿ مَن كَانَ يَرْجُواْ لِقَاءَ ٱللَّهِ فَإِنَّ أَجَلَ ٱللَّهِ لَاَتٍ ﴾ (() أي بالبعث، ومنها الموت؛ كقوله تعالى: ﴿ مَن كَانَ يَرْجُواْ لِقَاءَ ٱللَّهِ فَإِنَّ أَجَلَ ٱللَّهِ لَاَتٍ ﴾ (()

- وقال ابن الأثير: المراد باللقاء: المصير إلى الدار الآخرة، وطلب ما عند اللّه تعالى، وليس الغرض منه الموت؛ لأنَّ كُلَّا يكرهه؛ فمَنْ ترك الدنيا، وأبغضها أحبَّ لقاء اللَّه، ومَنْ آثرها، وركن إليها كَرهَ لقاءَ اللَّه.

<sup>(</sup>١) سورة الأنعام. الآية: ٣١.

<sup>(</sup>٢) سورة العنكبوت. الآية: ٥.

## ٢\_ بيان معنى محبة اللَّه لقاء عبده:

ومحبة اللَّه لقاء عبده: إرادة الخير له، وإنعامه عليه، فإن قُلْتَ: الشرط لا بدَّ أنْ يكون سببًا للجزاء، والأمر هنا بالعكس؛ فالجواب: أنَّ مثله يُؤوَّل بالإخبار؛ أي: مَنْ أحبَّ لقاء اللَّه أخبره اللَّه بأنَّ اللَّهَ أَحبَّ لقاءه، وكذا كراهة اللقاء.

## ٣ التوفيق بين هذا الحديث والأحاديث الأخرى في هذا الباب:

- ظاهر الحديث: أنَّ المرادب (لِقَاء اللَّهِ) الموت، وليس كذلك؛ لأنَّ لقاءَ اللَّه فُسِّر في الحديث بغير الموت؛ ففيه: «إِنَّا لَـنَكْرَهُ المُّوْتَ، قَالَ: «لَيْسَ ذَاكَ...»، ويدل له قُوله ﷺ في رواية أخرى: «وَالمَوْتُ دُونَ لِقَاءِ اللَّهِ»، لكن لمَّا كان الموت وسيلة إلى لقاء اللَّه عبَّر عنه بـ «لِقَاء اللَّهِ»؛ لأنه لا يصل إليه إلا بالموت، قال بعضهم: الموت جِسْرٌ يُوَصِّل الحبيبَ إلى حبيبه.
- ورَد في حديث مُحَيّد عن أنس عند الإمام أحمد، والنّسائيّ، والبَزّار: ﴿ وَلَكِنَّ الْمُؤْمِنَ إِذَا احْتَضَرَ جَاءَهُ الْبَشِيرُ مِنَ اللَّهِ عز وجل، فَلَمْ يَكُنْ شَيْءٌ أَحَبَّ إِلَيْهِ مِنْ لِقَاءِ اللهُ عز وجل؛ فَأَحَبَّ اللهُ لِقَاءَهُ، وَأَحَبَّ لِقَاءَ اللهُ تَبَارَكَ وَتَعَالَى» ('':
- «مَنْ أَحَبَّ لِقَاءَ اللَّهِ، أَحَبَّ اللَّهُ لِقَاءَهُ، وَمَنْ كَرِهَ لِقَاءَ اللَّهِ كَرِهَ اللَّهُ لِقَاءَهُ، قَالَ: فَأَكَبَّ الْقَوْمُ يَبْكُونَ، فَقَالَ: «مَا يُبْكِيكُمْ؟» فَقَالُوا: إِنَّا نَكْرَهُ المُّوْتَ، قَالَ: «لَيْسَ ذَلِكَ، وَلَكِنَّهُ إِذَا حَضَرَ: ﴿ فَأَمَّا إِن كَانَ مِنَ ٱلْمُقَرَّبِينَ ١٠٠ فَرَوْحُ وَرَيْحَانُ وَجَنَّتُ نَعِيمٍ ﴾ (١)، فَإِذَا بُشِّرَ بِذَلِكَ أَحَبَّ لِقَاءَ اللَّهِ، وَاللَّهُ لِلِقَائِهِ أَحَبُّ».
- وفي حديث عائشة عند عَبْدِ بن حُمَيْدٍ مَرْ فُوعًا: «إِذَا أَرَادَ بِعَبْدٍ خَيْرًا قَيَّضَ لَهُ مَلَكًا قَبْلَ مَوْتِهِ بِعَام، يُسَدِّدُهُ، وَيُوَفِّقُهُ حَتَّى يُقَالَ: مَاتَ بِخَيْر مَا كَانَ عَلَيْهِ، فَإِذَا حُضِرَ وَرَأَى ثَوَابَهُ، اشْتَاقَتْ نَفْسُهُ، فَذَلِكَ حِينَ أَحَبَّ لِقَاءَ اللَّهِ، وَأَحَبَّ اللَّهُ

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد في مسنده وفي رواية عبد الرحمن بن أبي ليلي. (٢) سورة الواقعة. الآيتان: ٨٨، ٨٩.

لِقَاءَهُ، وَإِذَا أَرَادَ اللَّهُ بَعْبَلِ شَرَّا قَيَّضَ اللَّهُ لَهُ قَبْلَ مَوْتِهِ بِعَامٍ شَيْطَانًا، فَأَضَلَّهُ وَفَتَنَهُ، حَتَّى يُقَالَ: مَاتَ بِشَرِّ مَا كَانَ عَلَيْهِ، فَإِذَا حُضِرَ وَرَأَى مَّا أَعَدَّ لَهُ مِن العَذَابِ، جَزَعَتْ نَفْسُهُ، فَذَلِكَ حِينَ كَرِهَ لِقَاءَ اللَّهِ، وَكَرِهَ اللَّهُ لِقَاءَهُ».

يدل هذا الحديث على أنَّ محبة لقاء اللَّه لا تدخل في النهي عن تمنى الموت؛ لأنها ممكنة مع عدم تمنيه؛ لأنَّ النَّهيَ محمول على حال الحياة المستمرة، أما عند الاحتضار، والمعاينة فلا تدخل تحت النهيِّ، بل هي مستحبة.

#### ٤ ما يرشد إليه الحديث:

- ١\_ حرص النبي عَلَيْهُ على تعليم أمته.
- ٢\_ الحث على الأعمال الصالحة التي تُقرِّبُ العبدَ من رَبِّه.
  - ٣ محبة لقاء اللَّه لا تتعارض مع النهي عن تمني الموت.
    - ٤\_ الجزاء من جنس العمل.

#### المناقشة والتدريبات

١ ما معنى «حَضَرَهُ المُوْتُ» - «فَلَيْسَ شَيْءٌ أَحَبَّ إِلَيْهِ مِمَّا أَمَامَهُ»؟
 ٢ بين إعراب ما يأتى:

(مَنْ أَحَبَّ \_ لِقَاءَ اللَّهِ \_ لِقَاءَهُ).

٣ اشرح الحديث بأسلوبك شرحًا موجزًا.

٤\_ ما معنى محبة العبد لقاء اللَّه؟

٥ ما معنى محبة اللَّه لقاء عبده؟

٦- كيف توفِّق بين الأحاديث الواردة في محبة لقاء اللَّه، وكراهية تمني الموت؟

٧- اذكر ما يرشد إليه الحديث.

## الحديث الثاني والعشرون حُبُ الإنسان المال

عَن ابْنِ عَبَّاسٍ وَ اللهِ عَنَّ النَّبِيَّ عَلَيْهِ يَقُولُ: «لَوْ كَانَ لِابْنِ آدَمَ وَادِيَانِ مِنْ مَالٍ لابْتَغَى قَالِثًا، وَلا يَمْلاُ جَوْفَ ابْنِ آدَمَ إِلَّا المَّرَّابُ، وَيَتُوبُ اللهُ عَلَى مَنْ تَابَ "(').

## معاني المفردات:

| معناها                                | الكلمة                                    |
|---------------------------------------|-------------------------------------------|
| تثنية «وَادٍ»: وهو المكان الواسع بين  |                                           |
| جبلين يكون منفذًا للسيل، والجمع       |                                           |
| أودية. «لابْتَغَى ثَالِثًا»: أي: لطلب | وَادِيَانِ مِنْ مَالٍ لا بْتَغَى ثَالِثًا |
| واديًا ثالثًا.                        |                                           |
| الجوف: البطن، وهو هنا كناية عن        |                                           |
| الموت، والمعنى: أنه لا يشبع من الدنيا | جَوْفَ ابْنِ آدَمَ                        |
| حتى يموت.                             |                                           |
| أي: أنَّ اللَّه يقبل رجوع العبد عن    | وَيَتُوبُ اللهُ عَلَى مَنْ تَابَ          |
| الذنب إذا أقلع عنه.                   | ويتوب الله على تس قاب                     |

#### المباحث العربية:

«وَلا يَمْلاُّ جَوْفَ ابْنِ آدَمَ إِلَّا التُّرَابُ»: كناية عن الموت.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري ومسلم في صحيحيهما.

«وَيَتُوبُ الله عَلَى مَنْ تَابَ»: وقعت هذه الجملة موقع الاستدراك، فكأنَّه قَالَ: حُبُّ المال جُبلَ عليه الإنسان، ولكنْ يُمْكِنُ تهذيبه بتوفيق اللَّه لمن يريد.

#### الشرح والبيان:

#### وفيه ما يلي:

١- بيان محبة الإنسان للهال حبًّا شديدًا.

٢\_ ذم الحرص على الدنيا.

٣ سر التعبير بقوله: ويتوب اللَّه على من تاب.

٤\_ ما يرشد إليه الحديث.

## ١ بيان محبة الإنسان للمال حبًّا شديدًا:

- يُبَيِّنُ النبيُّ عَلَيْ أَن الإنسان مجبول على حب المال حُبَّا شديدًا، وأنَّه لو رُزِقَ بواديين بين جبلين من المال، لطلب وتمنى أن يكون له وادٍ ثالث، جاء في رواية أخرى: «لَوْ أَنَّ ابْنَ آدمَ أُعْطِيَ وادِيًا مَلاَن مِنْ ذهب؛ أحبَّ إليْهِ ثانِيًا، وَلَوْ أُعْطِيَ ثانيًا؛ أَحَبَّ إليه ثالثًا، ولا يَسُدُّ جَوْفَ ابْنِ آدَمَ إلّا التُّراب»، وليس المقصود من هذه التعبيرات الحقيقة، بل هو كِنَاية عن الموت؛ لاستلزامه الامتلاء من التراب، فكأنَّه قَالَ: لا يشبع الآدمي من الدنيا حتى يموت، ويُمْلَأ جوفُهُ من تراب قبره.

#### ٢ ـ ذم الحرص على الدنيا:

- والمقصود من هذا الحديث ذم الحرص على الدنيا، والتنفير من الشَّرَه على الازدياد؛ ولذا آثر أكثر السلف الصالح التقليل من الدنيا، والقناعة والرضا باليسير منها.

- قال بعض العلماء: يمكن أن يُقال: معناه أنَّ بني آدم مجبولون على حب المال، والسعي في طلبه، وأنَّه لا يَشْبَعُ منه إلَّا مَنْ عَصَمَهُ اللَّه تعالى ووفقه لإزالة هذه الجِبِلَّةِ المركوزة فيه عن نفسه، وقليل ما هم، فوضْعُ: "وَيَتُوبُ الله عَلَى مَنْ تَابَ» موضعه إشعارٌ بأنَّ هذه الجِبلَّةِ المركوزة فيه مذمومة، جارية مجرى الذنب، وأنَّ إزالتها مُحُكِنَةٌ، ولكن بتوفيق اللَّه تعالى وتسديده، قال تعالى: ﴿وَمَن يُوقَ شُحَ وَانَّ إِزالتها مُحُكِنَةٌ، ولكن بتوفيق اللَّه تعالى وتسديده، قال النفس دلالة على أنها نفس دلالة على أنها غريزة فيها، وبَيَّن أنَّ إِزالة الشح من النفس بقوله تعالى: ﴿يُوقَ ﴾، ورتَّب عليه قوله تعالى: ﴿ يُوقَ ﴾، ورتَّب عليه قوله تعالى: ﴿ يُوفَ اللهِ عَلَى النفس بقوله بعالى: ﴿ يَوْ اللهِ عَلَى النفس بقوله بعالى: ﴿ يَوْ اللهِ اللهِ عَلَهُ الْمُقَالِحُونَ ﴾ .

- ذَكَرَ النبيُّ عَلَيْ ابنَ آدم تلوياً إلى أنَّه مخلوق من التراب، ومن طبع التراب القَبْض، واليَبْس، فيمكن إزالته بأنْ يُمْطِر اللَّهُ تعالى عليه السَّحَابَ من غائم توفيقه؛ فيثمر حينئذ الصفات الزكية، والخصال المرضية، ﴿وَٱلۡبَلَدُ ٱلطَّيِّبُ يَغَرُجُ نَبَاتُهُ بِإِذَٰنِ رَبِّهِ وَٱلۡبَلَدُ ٱلطَّيِّبُ يَعَرُبُ اللّهِ مَن لم يتداركه التوفيق، وتُرِكَ وحِرْصَهُ لم يَزْدَد إلَّا حِرصًا، وتَهَالُكًا على جمع المال.

## ٣ سر التعبير بقوله: ويتوب اللَّه على من تاب:

- وعَبَّر النبيُّ عَلَى مَنْ تَابَ البُيِّ فَي نهاية الحديث بقوله: (وَيَتُوبُ اللهُ عَلَى مَنْ تَابَ البُيِّنَ أَنَّه يمكن الاستدراك والرجوع، وإنْ كان ذلك عسيرًا صعبًا على النفس؛ لشدة حُبِّها للهال؛ ولكنَّه ليسير على من يَسَّرَهُ اللَّهُ عليه، فالله تعالى يقبلُ التوبة مِن الحَرْضِ المذموم، وغيره من المَذْمُومَات، وهو الذي يُوفِّقُ للتوبة، ويعين عليها.

<sup>(</sup>١) سورة الحشر. الآية: ٩.

<sup>(</sup>٢) سورة الأعراف. الآية: ٥٨.

#### ٤ ما يرشد إليه الحديث:

- ١\_ حرص النبي على على تعليم أمته.
- ٢\_ أن الإنسان مجبول على حب المال.
- ٣\_ أن غريزة حب المال يمكن تهذيبها.
- ٤\_ ذم الحرص على الدنيا، والافتتان بمتاعها الزائل.
- ٥ ـ توفيق اللَّه للعبد الطائع الذي يسعى لتهذيب نفسه.
  - ٦\_ الحث القناعة وعدم الحرص على الدنيا.

\* \* \*

## المناقشة والتدريبات

١ اذكر معانى الكلمات الآتية:

(وَادِيَانِ \_ لا بْتَغَى \_ جَوْف ابْنِ آدَمَ).

- ٢ لِمَ عَبَّر النبيُّ عَلَيْهِ في نهاية الحديث بقوله: ﴿ وَيَتُوبُ اللهُ عَلَى مَنْ تَابَ ﴾؟
  - ٣- ما السِّرُ في تعبيره عَلَيْ بقوله: «لابن آدم»؟
    - ٤ اشرح الحديث بأسلوبك شرحًا وافيًا.
      - ٥ اذكر ما يرشد إليه الحديث.

## الحديث الثالث والعشرون بيان رحمة الله بعباده

## عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ ﷺ: أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ قَالَ: «إِنَّ اللهَ تَجَاوَزَ لأُمَّتِي عَبَّا وَسُوسَتْ، أَوْ حَدَّثَتْ بِهِ أَنْفُسَهَا، مَا لَمْ تَعْمَلْ بِهِ، أَوْ تَكَلَّمْ "''.

#### معانى المفردات:

| معناها                                                           | الكلمة                 |
|------------------------------------------------------------------|------------------------|
| أي: عدم المؤاخذة والعقوبة.                                       | تَجَاوَزَ              |
| الوسوسة: هي حديث النفس،<br>و الشيطان بها لا نَفْعَ فيه، ولا خير. | وَسْوَسَتْ             |
| أي: بالذي حَدَّثَتْ به.                                          | مَا لَمْ تَعْمَلْ بِهِ |

#### المباحث العربية:

«أَنفُسَهَا»: بالنصب على المفعولية، أي: «مع أنفسها».

«أَوْ تَكَلَّمْ»: أصله «تتكلم»، وهو مـَجْزُومٌ.

#### الشرح والبيان:

## وفيه ما يلي:

١ عفو اللَّه تعالى وتجاوزه عن الأمة المحمدية.

٢\_ بيان ما يرشد إليه الحديث.

١ عفو اللَّه تعالى وتجاوزه عن الأمة المحمدية.

ـ يبين النَّبيُّ عَلَيْهُ رحمة اللَّه تعالى مهذه الأمة المحمديَّة بأنَّه سبحانه تجاوز لأمته



<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري ومسلم في صحيحيهما.

عَمَّا حَدَّثَتْ به أنفسها بغير اختيار؛ لقوله تعالى: ﴿ وَنَعَلَمُ مَا تُوسَوسُ بِهِ مَفَسُهُ ۗ ﴾ (١)، مَا لم تَعْمَل بالذي حَدَّثَتْ به نفسها، أو تتكلم به (١).

والمراد بذلك: أنَّ الوجود الذهنيَّ لا أثر له، وإنَّمَا الاعتبار بالوجود القولِيِّ في القوليات، والعمليِّ في العمليات؛ لأنَّ ما حَدَّثَتْ به النفس؛ إمَّا أن يتحقق في الخارج باللسان؛ كالغيبة، والنميمة، والكذب، والقذف، وإمَّا أن يتحقق في الخارج بالجوارح الأخرى؛ كالسرقة، والزِّنَا، وشرب الخمر، والقتل، فالمرادُ بالعمل هنا: هو عمل الجوارح دون حديث النفس، فلا يُؤاخَذُ به العبد، سواءً تَوَطَّن في النفس، أم لم يتوطن فيها ".

## ٢ ما يرشد إليه الحديث:

- ١\_ حرص النبي ﷺ على تعليم أمته.
- ٢\_ فضل الله وواسع رحمته بعدم المؤاخذة بحديث النفس.
- ٣\_ عظم مكانة الأمة المحمدية، وعطاء الله لها لأجل نبيها.
  - ٤\_ عدم العزم على المعصية يحول دون الوقوع فيها.

<sup>(</sup>١) سورة ق. الآية: ١٦.

<sup>(</sup>٢) الفرق بين وسوسة النفس ووسوسة الشيطان: أوضحت آيات القرآن الكريم أنه يوجد وسوسة من طرفين؛ إحداهما وسوسة الشيطان، والأخرى وسوسة النفس، وقد أشارت الآيات إلى أن النفس من أصعب ما يكون، فقد أقسم الله تعالى عليها أحد عشر قسمًا من مطلع سورة الشمس، ولم يكن هذا القسم بالقرآن كله، وورسول الله على حينما كان يدعو في دعاء فيقول: «أعوذ بك من شرّ نفسي، ومن شرّ الشيطان وشركه». رواه أبو داود والترمذي. فقدَّم الاستعاذة من النفس على الاستعاذة من الشيطان، كما أن الآيات قد أوضحت حال الشيطان فيقول الحق سبحانه: ﴿ إِنَّ كَيْدَ الشَيْطَانِ كَانَ صَعِيقًا ﴾ [النساء: ٢٧]، فإذا استعاذ العبد منه خنس يقول الحق سبحانه: ﴿ وَإِمَّا يَنْزَغُنَكُ مِنَ الشَيْطَانِ نَانَعُ فَاسْتَعِذْ بِاللَّهِ إِنَّهُ هُوَ السِّمِيعُ الْعَلِيمُ ﴾ [فصلت: ٣٦].

<sup>(</sup>٣) من التطبيقات الفقيهة على ذلك أيضًا: أن الوسوسة في الصلاة لا تُبطلها؛ فمّن حَدَّثَ نفسه في الصلاة بشيء فإن صلاته صحيحة مالم يتكلم بذلك عمدًا.

<sup>-</sup> من حلف في نفسه، أو نـذر أن يفعـل شـيئًا، فـلا يلزمـه شيء مـن ذلـك مالـم يتكلـم بـه، أو يُحَـرِّك بـه لسـانه، أو يكتبـه.

هـ المؤاخذة تقع على مَنْ عزم على المعصية وشرع فيها، لا مَن هَمَّ بها،
 ولم يتصل بها القول أو العمل.

\* \* \*

## المناقشة والتدريبات

١- اذكر معانى الكلمات الآتية:

(تَجَاوِزَ \_ وَسُوَسْت \_ مَا لَمْ تَعْمَلْ بِهِ).

٢\_ هل الوجود الذهنى يؤاخذ به العبد أم لا؟

٣- اشرح الحديث بأسلوبك شرحًا موجزًا.

٤\_ اذكر ما يرشد إليه الحديث.

- وضح الفرق بين وسوسة النفس ووسوسة الشيطان؟
- ٦- من خلال قراءتك لشرح الحديث؛ اذكر أربعة صور من التطبيقات الفقهية للعفو عن حديث النفس.
- ٧ شاب حانت له فرصة للسرقة، وحَدَّثَتْهُ نفسه، إلا أنه امتنع خوفًا من الله،
   هل يدخل هذا من صور حديث النفس المعفو عنها أو لا يدخل؟

## الحديث الرابع والعشرون ذم المفتخر بما ليس عنده

عَنْ أَسْمَاءَ بِنْتِ أَبِي بَكْرِ الصِّدِّيقِ وَ الصَّدِّيقِ اللَّهِ، إِنَّ لِي ضَنْ أَسْمَاءَ بِنْتِ أَبِي بَكْرِ الصِّدِّيقِ وَ اللَّهِ عَنْ أَنَّ امْرَأَةً قَالَتْ: يَا رَسُولَ اللَّهِ ضَرَّةً، فَهَلْ عَلَيَّ جُنَاحٌ إِنْ تَشَبَّعْتُ مِنْ زَوْجِي غَيْرَ الَّذِي يُعْطِينِي، فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ ضَرَّةً، فَهَلْ عَلَيَّ جُنَاحٌ إِنْ تَشَبَّعْ مِنْ زَوْجِي أَنْ رُودٍ» (١٠).

## معاني المفردات:

| معناها                                                                                                                                                                      | الكلمة                  |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------|
| المتكثر بأكثر مما عنْده يتجمَّل، وَيَتَزَيَّنُ بِالْبَاطِلِ.                                                                                                                | الْتَشَبِّعُ            |
|                                                                                                                                                                             |                         |
| بالبناء للمجهول؛ أي: يقول أعطاني ما لم يعطني، يتجمل بذلك.                                                                                                                   | بِهَا لَمْ يُعْطَ       |
| أي: امرأة أخرى لزوجي وسميت ضرة إما<br>لأنها تضرها، أو تريد ضررها.                                                                                                           | إِنَّ لِي ضَرَّةً       |
| بضم الجيم؛ أي: إثم، أو بأس.                                                                                                                                                 | جُنَاحٌ                 |
| هو أن يلبس ثوبي وديعة، أو عارية يظن الناس أنها له، ولباسها لا يدوم فيفتضح بكذبه، وأراد بذلك تنفير المرأة عما ذكرت خوفًا من الفساد بين زوجها وضَرَّتها فتورث بينهما البغضاء. | كَلابِسِ ثَوْبَيْ زُورٍ |

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري ومسلم في صحيحيهما.

#### المباحث العربية:

«الْمُتَشَبِّعُ»: أصل التشبُّع: تَفَعُّل من الشِّبع، وهو الذي يظهر الشِّبع وليس بشبعان، وكثيرًا ما تأتي هذه الصيغة بمعنى التعاطى؛ كالتكبُّر، والتصنُّع.

«كَلابِسِ ثَوْبِيْ زُورِ»: شبه بلابس ثوبي زُورِ، أي: ذي زور، وهو الذي يَتَزَيَّا بِزِيِّ أَهِلَ الصلاح رياء، وأضاف الثوبين إليه؛ لأنها كالملبوسين، واستعير للمتحلى بفضيلة لم يُرْزَقها.

وأراد بالتثنية أنَّ المتحلي بها ليس فيه كمَنْ لبس ثوبي الزُّور، ارتدى بأحدهما، واتَّزَر بالآخر، فالإشارة بالإزار والرداء إلى أنَّه متصف بالزُّورِ مِن رأسِهِ إلى قَدَمِهِ.

ويحتمل أن تكون التثنية إشارة إلى أنَّه حصل بالتشبع حالتان مذمومتان؛ فُقْدَانُ ما يتشبع به، وإظهار الباطل.

وقيل: معناه المُظْهِر للشبع، وهو جائع كالمُزُوِّر الكاذب، المُتَلَبِّس بالباطل، وشبه الشبع بلبس الثوب بجامع أنَّها يغشيان الشخص تشبيهًا حقيقيًّا، أو تخييليًّا.

\_ هل الثوبان محمولان على الحقيقة، أو على المجاز؟ على قولين:

فعلى الأول يكون معناه: أنَّه شبَّهها بمن أخذ ثوبين لغيره بغير إذنه، فلبسهما مظهرًا أنَّ له ثيابًا ليس مثلها للمظهر له.

وعلى الوجه الثاني: أنَّ ذِكْرَ الثوبين هنا كناية عن حاله ومذهبه، والعرب تُكنِّي بالثوب عن حال لابسه، والمعنى: أنَّه بمنزلة الكاذب القائل ما لم يكن. وقيل: هو الرجل في الحيِّ تكون له هيئة، فإذا احتيج إليه في شهادة زور شهد بها، فلا يُرَدُّ لأجل هيئته، وحسن ثوبه، فأضيفت شهادة الزُّور إلى ثوبه؛ إذ كان سببها.

وقيل: هو أن يلبس قميصًا يَصِلُ بكُمِّهِ كُمًّا آخر يُرَى أنَّه لابسٌ قميصين.

#### الشرح والبيان:

## وفيه ما يلي:

- ١\_ قصة ورود الحديث.
- ٢\_ بيان أن النهى عام يشمل الرجل والمرأة.
  - ٣\_ حكم تَشَبُّع المرأة على ضرتها.
    - ٤\_ ما يرشد إليه الحديث.

#### ١\_ قصة ورود الحديث:

- جاءت أسماء بنت أبي بكر الصديق ﴿ إلى النبي عَلَيْ وقالت: يا رسول اللّه، إن لي ضَرَّة، هي أم كلثوم بنت عقبة بن أبي مُعيط، وسألته: هل يجوز لها أن تظهر لضُرتها أنَّ زوجها «الزبير بن العوّام» قد مَكَّنَهَا، أو أعطاها من ماله أكثر مما أعْطَى ضَرَّتها؛ افتخارًا عليها، وإيهامًا لها أنَّها عنده أحظى منها، فأجابها عِلَيْ بها يقتضي المنع من ذلك.

## ٢\_ بيان أن النهي عام يشمل الرجل والمرأة:

- جاء نهيُ النبيِّ عَلَيْ عامًّا يشمل المرأة يكون لها ضَرَّة، وتتظاهر وتتكاثر بما لم يُعْطِهَا زوجها، تَدَّعِي من الحظوة عند زوجها بأكثر مما عنده، تريد بذلك غَيْظَ صاحبتها، وإدخال الحزن عليها، ويشمل أيضًا كُلَّ من يَدَّعِي ما ليس عنده يستطيل، ويتكبر به على غيره من خلق اللَّه تعالى.

# ٣ حكم تَشَبُّع المرأة على ضرتها:

- والحديث يدل على أنَّ تَشَبُّعَ المرأة على ضَرَّتها بها لم يُعْطِها زوجُهَا محرَّمُ؛ لأَنَّه شُبِّهَ بمحرَّم، وإنَّها كان ذلك مُحرَّمًا؛ لأَنَّه تَصَرَّفَ في ملك غيره بغير إذنه، ورياء، وأذى للضرة من نسبة الزوج إلى أنَّه آثرها عليها، وهو لم يفعل، وكُلُّ ذلك مُحَرَّمٌ.

#### ٤ ما يرشد إليه الحديث:

١\_ حرص النبي عليه على تعليم أمته.

٢\_ ذم المفتخر بها ليس عنده.

٣\_ الحث على حسن العشرة.

٤\_ الحثُّ على التواضع وحسن الخلق.

#### المناقشة والتدريبات

١\_ بين معانى الكلمات الآتية:

(المُتَشَبِّع \_ ضَرَّةً \_ جُنَاح \_ ثَوْبَيْ زُورٍ).

٢\_ما سِرُّ التعبير بقوله عَيْكِيَّة: «كَلابِسِ ثَوْبَيْ زُورٍ »؟

٣ هل الثوبان محمولان على الحقيقة، أو على المجاز؟ ولماذا تُنَّاهُمَا؟

٤ اشرح الحديث بأسلوبك شرحًا أدبيًّا موجزًا.

٥ اذكر ما يرشد إليه الحديث.

٦- اذكر سبب ورود الحديث؟.

٧ ما حكم تشنيع المرأة على ضرتها؟

^ هل النهي يشمل المرأة فقط؟ أم عام يشمل الرجل والمرأة؟ وضح ذلك.

# الحديث الخامس والعشرون السكينة في الصلاة

عَنْ أَبِي قَتَادَةَ ﴿ قَالَ: بَيْنَمَا نَحْنُ نُصَلِّي مَعَ النَّبِيِّ ﷺ - إِذْ سَمِعَ جَلَبَةَ رِجَالٍ، فَلَّ اَصَلَّى مَا النَّبِيِّ عَلَيْهِ الْوَا: اسْتَعجْلْنَا إِلَى الصَّلاةِ. قَالَ: «فَلا تَفْعَلُوا، إِذَا أَتُنْتُمُ الصَّلاةَ فَعَلَيْكُمْ بِالسَّكِينَةِ، فَمَا أَذْرَكْتُمْ فَصَلُّوا، وَمَا فَاتَكُمْ فَأَمِّوا» ('').

#### التعريف براوي الحديث

الصحابي الجليل أبو قتادة الأنصاري، اسمه الحارث بن ربعي على الصحيح، شهد أحدًا والخندق والمشاهد كلها، وبعثه عمر بن الخطاب و إلى ملك فارس فقتله بيده، روى عن رسول الله و مائة وسبعون حديثًا، تُوفي بالمدينة سنة أربعة و خسين من الهجرة النبوية، وهو ابن سبعين سنة.

#### معانى المفردات:

| معناها                                             | الكلمة                       |
|----------------------------------------------------|------------------------------|
| أي: أصواتهم المختلطة حالَ حركتهم.                  | جَلَبَةَ رِجَالٍ             |
| أي: ما حالكم؟                                      | مَا شَأَنْكُمْ؟              |
| أي: فلا تفعلوا العجلة والإسراع.                    | فَلا تَفْعَلُوا              |
| أي: إذا قصدتم وتحركتم لإتيانها.                    | إِذَا أَتَيْتُمُ الصَّلاةَ   |
| أي: بالوقار.                                       | بالسَّكِينَةِ                |
| أي: فإذا فعلتم ذلك فها أدركتم مع الإمام فصلوا معه. | فَمَا أَذْرَكْتُمْ فَصَلُّوا |
| أي: وما فاتكم من الصلاة مع الإمام فأكملوه وحدكم.   | وَمَا فَاتَكُمْ فَأَتِمُّوا  |

(١) أخرجه البخاري ومسلم في صحيحيهما.

#### المباحث العربية:

«مَا شَأْنُكُمْ؟»: «مَا» خبر مُقَدَّم، و «شَأْنُكُمْ» مبتدأ مُؤَخَّر.

«اسْتَعْجَلْنَا إِلَى الصَّلاةِ»: الهمزة والسين والتاء للطلب، أي: طلبنا العجلة وقصدناها، أو للصيرورة؛ أي: صرنا عجلين.

«فَعَلَيْكُمْ بِالسَّكِينَةِ»: الفاء في جواب «إِذَا»، و «عَلَيْكُمْ» اسم فعل أمر بمعنى: الزُّمُوا، والباء زائدة داخلة على المفعول به.

وفي رواية: «عَلَيْكُمْ السَّكِينَةُ»: ويجوز رفع «السَّكِينَةُ» على أنها مبتدأ مُؤَخَّر، و«عَلَيْكُمْ» خبر مُقَدَّم.

وفي رواية: «فَعَلَيْكُمْ السَّكِينَةَ» بالنَّصْب على الإغراء.

#### الشرح والبيان:

#### وفيه ما يلي:

١ ـ الأمر بحضور الصلاة بسكينة ووقار.

٢\_ الآداب التي تراعي عند الصلاة.

٣\_ بيان آراء الفقهاء في صلاة المسبوق.

٤\_ ما يرشد إليه الحديث.

#### ١\_ الأمر بحضور الصلاة بسكينة ووقار(١):

<sup>(</sup>١) قيل: السكينة في القلب، والوقار في الجوارح، وقيل العكس، والأول أرجح؛ لقول عالى: ﴿ هُوَ الَّذِيَّ الْرَكِيّ أَرْلَ السَّكِينَةَ فِي تُلُوبِ النَّوْقِينِينَ ﴾ فأضاف السكينة إلى القلب.

وفي هذا الحديث نوع إعجاز طبي نبوي، مفاده: أنه عندما يجري الإنسان يرتفع ضغط الدم لديه، فلو جاء للصلاة مسرعًا فإن ذلك قد يكون سببًا في تكوين جلطات دماغية؛ لتجمع كتل الدم عند جدران الشرايين بالدماغ؛ لأن الدماغ لا تستقبل جريان الدم إذا زادعن منسوبها المحدد فتعمل على غلق الشرايين بها عند حد أقصى نسبة ارتفاع ١٦٠ ملم زئبق تقريبًا، فلو زاد الضغط أكثر من ذلك عند ميل الرأس عند السجود سيؤدي الأمر إلى سكتة دماغية مفاجئة لعدم تحمل الدماغ قوة تدفق ضغط الدم الذي أدى إلى انفجار الشرايين بها؛ لذلك قال النبي على «فعليكم بالسكينة».

- سمع رسول اللَّه عَلَيْ أصوات وحركات أصحابه يَسْعَوْنَ ويُمَرُ ولون للحاق به في الصلاة، فلما سَلَّمَ من صلاته قال لهم: ما هذه الجلبة؟ قالوا: أسرعنا الخطى لندرك أكبر قدر من الائتمام والفضيلة، فقال على لا تعودوا لمثلها، ولا تَسْعَوْا عند إتيانكم الصلاة، ولكن ائتوها وعليكم الخشوع والوقار في مِشْيَتِكُم لها، فإن أحدكم حين يذهب إلى المسجد للصلاة، فخطواته كما لو كان في صلاة، له ثوابها، فما أدركتم مع الإمام فصلوا معه، وما فاتكم معه فأكملوه بعد سلام الإمام.

# ٢\_ الآداب التي تراعي عند الصلاة:

يرشد النبي على في هذا الحديث أُمَّتَهُ إلى إتيان الصلاة بالسكينة والوقار، فأوصاهم بالتأني في الحركات، واجتناب العبث، والوقار يكون كذلك في الهيئة؛ كغض البصر، وخفض الصوت، وعدم الالتفات، ونحو ذلك.

# ٣\_ بيان آراء الفقهاء في صلاة المسبوق:

- جاء الحديث في أكثر الروايات بلفظ: «فَأَمَّوا»، وفي بعضها: «فَاقْضُوا»(١)، وبه استدل الحنفية على أن ما أدركه المأموم مع الإمام هو آخر صلاته، فيستحب له الجهر في الركعتين الأخيرتين، وقراءة السورة مع الفاتحة.

وقال الشافعية: هو أولها، لكنه يقضي مثل الذي فاته من قراءة السورة مع الفاتحة في الرباعية، ولم يستحبوا إعادة الجهر في الركعتين الأخيرتين.

ـ استدل بعضُ العلماء بقوله ﷺ: «وَمَا فَاتَكُمْ فَأَكِواً» على أن من أدرك الإمام راكعًا لم تُحْسَب له تلك الركعة؛ لأنه قد فاته القيام والقراءة أيضًا، واختاره ابنُ خُزيمة، والسّبكيُّ.

(١) ورواية (الصحيحين) أرجح لكثرة رواتها ولشدة حفظهم.

بينها ذهب الجمهور إلى أنَّه قد أدرك الركعة؛ لقوله عَلَيْهُ لأبي بكرة عَنْ حين ركع دون الصفِّ: «زَادَكَ اللَّهُ حِرْصًا وَلاَ تَعُدْ»، ولم يأمره بإعادة تلك الركعة.

#### ٤ مايرشد إليه الحديث:

- ١\_ حرص النبي ﷺ على تعليم أمته.
- ٢\_ صيانة المساجد عن ارتفاع الأصوات؛ لئلا تُشَوِّش على المصلين.
  - ٣- الحث على الخشوع والوقار في الصلاة وحين الإتيان إليها.
    - ٤\_ حصول فضيلة صلاة الجماعة بإدراك جزء من الصلاة.
      - ٥ الحث على مراعاة آداب الصلاة والمسجد.
    - ٦- إرشاد الإمام للمأمومين وتوجيههم إلى أحكام الدين.
- ٧ بيان الإعجاز النبوي، وبيان قول الله تعالى عنه ﷺ: ﴿ وَمَا يَنْطِقُ عَنِ اللهِ عَنْ عَنْ اللهِ عَنْ عَلَيْ عَنْ عَنْ عَنْ عَنْ عَنْ عَنْ عَلَيْ عَا عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ
- ٨ـ حرص الشريعة الإسلامية على الحفاظ على هيئة المسلم ووقاره في كل
   حال.

#### المناقشة والتدريبات

١\_ بين معانى الكلمات الآتية:

(جَلَبَةَ رِجَالٍ \_ السَّكِينَة \_ وَمَا فَاتَكُمْ فَأَتِمُّوا).

٢\_ ما إعراب قوله عَلِيَّةِ: "مَا شَأْنُكُمْ؟ " \_ "فَعَلَيْكُمْ بِالسَّكِينَةِ "؟

٣\_ ما الذي تفيده السين والتاء في قولهم على الشتعبكلنا »؟

٤\_ما سبب ورود هذا الحديث؟

٥ اشرح الحديث بأسلوبك.

٦- اذكر بعض ما يُرشد إليه الحديث.

٧ ما المقصود بقوله: فما أدركتم فصلوا وما فاتكم فأتموا؟ وما رأي الجمهور وابن خزيمة فيمن أدرك الإمام راكعًا؟ وعَلامَ استدل كل من الأحناف والشافعية من قوله فأتموا؟

بيّن الإعجاز النبوي الموجود في الحديث.

# الحديث السادس والعشرون منْ وصايا الرسول ﷺ

# عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ ﴿ قَالَ: أَوْصَانِي خَلِيلِي ﷺ بِثَلاثٍ لا أَدَعُهُنَّ حَتَّى أَمُوتَ: «صَوْمِ ثَلاَثَةِ أَيَّامٍ مِنْ كُلِّ شَهْرٍ، وَصَلاَةِ الضُّحَى، وَنَوْمٍ عَلَى وِتْرٍ »('`.

# معاني المفردات:

| معناها                                         | الكلمة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| أي: عَهدَ إِليَّ وأَمَرَني.                    | أَوْصَانِي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| هي الأيام الثلاثة البيض، وسميت بذلك            |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| لبياض لياليها بالقمر من أولها إلى آخرها،       | ثَلاثَة أَيَّامِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ونهارها بالشمس.                                | , and the second |
| أي: الذي تَخَلَلَتْ محبَّتُه قلبي؛ أي: صارت    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| في باطنه، والمقصود به النبي ﷺ ووضع خليلي       | 112                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| مكان رسول الله _ عَلَيْهُ _ إظهارًا لغاية عطفه | خَلِيلِي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| و شفقته.                                       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| أي: لا أتركهن إلى أن أموت.                     | لَا أَدَعُهُنَّ حَتَّى أَمُوتَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |

#### المباحث العربية:

«صَوْمِ»: بالجر بدل من «ثَلاثٍ»، وبالرفع خبر مبتدأ محذوف؛ أي: «هي صوم...».

#### الشرح والبيان:

# وفيه ما يلي:

١\_ بنود الوصية النبوية لأبي هريرة على المريرة

٢\_ ما يرشد إليه الحديث.

# ١ ـ بنود الوصية النبوية لأبي هريرة .

- يُبَيِّن أَبو هُرَيْرَةَ ﴿ أَنَّ خليله ﷺ أَمَرَه على سبيل الوصية والإرشاد إلى الخير بثلاث وصايا لن يتركهُنَّ ما بقي على قيد الحياة:

الأولى: صوم ثلاثه أيام؛ وهى الأيام البيض؛ الثالث عشر، والرابع عشر، والخامس عشر من كل شهر هجري؛ وذلك لتعويد النفس على الصوم، ليدخل في الصوم الواجب بنشاط، وأيضًا لينضم ثواب هذه الأيام إلى صوم رمضان، فيكون كثواب من صام الدهر؛ لأنَّ الحسنة بعشر أمثالها.

الثانية: صلاة الضحى، وأقلُّها: ركعتان في كل يوم يجزيان عن الصدقة التي على مفاصل الإنسان في كل يوم، وهي ستون وثلاث مئة مفصل كما في حديث مسلم عن أبي ذَرِّ، عَنِ النَّبِيِّ عَلَيْ أَنَّهُ قَالَ: «يُصْبِحُ عَلَى كُلِّ سُلامَى مِنْ أَحَدِكُمْ مَسلم عن أبي ذَرِّ، عَنِ النَّبِيِّ عَلَيْ أَنَّهُ قَالَ: «يُصْبِحُ عَلَى كُلِّ سُلامَى مِنْ أَحَدِكُمْ مَسلم عن أبي ذَرِّ، عَنِ النَّبِيِّ عَلَى اللَّهُ قَالَ: «يُصْبِحُ عَلَى كُلِّ سُلامَى مِنْ أَحَدِكُمْ صَدَقَةٌ، وَكُلُّ تَمْلِيلَةٍ صَدَقَةٌ، وَكُلُّ تَمْلِيلَةٍ صَدَقَةٌ، وَكُلُّ تَمْدِيرَةٍ صَدَقَةٌ، وَكُلُّ تَمْلِيلَةٍ صَدَقَةٌ، وَكُلُّ تَمْبِيرَةٍ صَدَقَةٌ، وَكُلُّ تَمْبِيرَةٍ صَدَقَةٌ، وَنَهُيْ عَنِ اللَّنكرِ صَدَقَةٌ، وَيُجْزِئُ مِنْ ذَلِكَ تَكْبِيرَةٍ صَدَقَةٌ، وَأَمْرُ بِالمُعْرُوفِ صَدَقَةٌ، وَنَهَيْ عَنِ اللَّنكرِ صَدَقَةٌ، وَيُجْزِئُ مِنْ ذَلِكَ رَكُعُهُمَا مِنَ الضَّحَى»، كما أنَّ صلاة الضحى يتدرب المسلم بها على جنس الصلاة.

الثالثة: النوم على وتر؛ وذلك لئلًّا يفوته الوتر ليلًا إنْ لم يُوتر قبل النوم؛ لأن الليل وقت الغفلة والكسل، فتطلب النفس فيه الراحة، وقد رُوي أنَّ «أبا هريرة» كان يختار درس الحديث بالليل على التهجد فأمره بالضحى بدلًا من قيام الليل، ولهذا أمره ألَّا ينام إلا بعد أنْ يُصليَ الوتر، ولم يأمر بذلك غيره من الصحابة كأبي بكر، وعمر على الله ولكن وردت وصيته بهذه الثلاث أيضًا لأبى الدرداء كما عند مسلم، ولأبي ذر كما عند النسائي؛ فقيل: خَصَّهُم بذلك؛ لكونهم فقراء لا مالَ لهم، فوصًاهم بها يليق بهم وهو الصوم والصلاة، وهما من أشرف العبادات البدنية، ولما عَلِم من عادتهم عدمَ الوثوقِ باليقظة ليلًا وصَّاهم بالوتر قبل النوم، أما من يثق بذلك فالتأخير في حقه أفضل.

#### ٢ ما يرشد إليه الحديث:

- ١\_ حرص النبي عَلَيْهُ على تعليم أمته.
- ٢\_ فضل صوم الأيام البيض من كل شهر.
  - ٣\_ فضل صلاة الضحى.
    - ٤\_ فضل صلاة الوتر.
  - ٥ أهمية الوصية بالخير بين الأخلاء.
    - ٦\_ بيان أهمية الصحبة الصالحة.
- ٧- قول أبي هريرة رضي الله عنه: «خليلي» دليل على عمق المحبة في قلبه، فهذا بيان للإخلاص والاعتراف بالجميل من الصاحب لصاحبه أمام الغير.

# المناقشة والتدريبات

١\_ بيِّن معانى الكلمات الآتية:

(أَوْصَانِي \_ خَلِيلِي \_ لا أَدَعُهُنَّ).

٢\_ما أقلُّ صلاة الضحى؟ وما فضلها؟

٧- اشرح الحديث بأسلوبك.

٤ اذكر بعض ما يُرشد إليه الحديث.

# الحديث السابع والعشرون ثواب مَنْ صَامَ يَوْمًا في سَبيل اللّهِ

عَنْ أَبِي سَعِيدٍ الْخُدْرِيِّ ﷺ قَالَ: سَمِعْتُ النَّبِيَّ ﷺ يَقُولُ: «مَنْ صَامَ يَوْمًا فِي سَبِيلِ اللَّهِ بَعَّدَ الله وَجْهَهُ عَنِ النَّارِ سَبْعِينَ خَرِيفًا»(١٠).

#### معانى المفردات:

| معناها                                                        | الكلمة                |
|---------------------------------------------------------------|-----------------------|
| أي: الجهاد، أو ابتغاء وجه اللَّه.                             | فِي سَبِيلِ اللَّهِ   |
| وفي رواية: «بَاعَدَ اللَّهُ وَجُهَهُ»،<br>والمراد: ذاته كلها. | بَعَّدَ الله وَجْهَهُ |
| الخريف أحد فصول السنة، والمراد هنا سنة كاملة، أي: سَنَة (١).  | خَرِيفًا              |

#### الشرح والبيان:

#### وفيه ما يلي:

- ١ ـ فضيلة الصوم في سبيل اللَّه.
- ٢\_ بيان الجواب على اختلاف الروايات في هذا الحديث.
  - ٣\_ ما يرشد إليه الحديث.

# ١\_ فضيلة الصوم في سبيل اللَّه:

\_ يرشدنا النَّبيُّ عَلِي إلى فضيلة الصوم في سبيل اللَّه، سواء كان في وقت

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري ومسلم في صحيحيهما.

<sup>(</sup>١) وتخصيص الخريف بالذكر دون بقية الفصول "الصيف، والربيع والشتاء"؛ لأن الخريف أزكى الفصول لكونه يجنى فيه الثمار، وقيل: لأنه تجتمع فيه الحرارة والبرودة والرطوبة واليبوسة دون غيره، ورد بعض العلماء ذلك بأن الربيع كذلك.

الجهاد، أو في غيره من المواطن، وأنَّ جزاء الصائم المُخْلِص أنَّ اللَّه يُبَاعِدُ بينه، وبين النار مسافة شاسعة، قال الإمام النووي: «في هذا الحديث بيانُ فضيلة الصيام في سبيل اللَّه، وهو محمولُ على مَنْ لا يَتَضَرَّر به، ولا يُفَوِّت به حقًا، ولا يَخْتَلُّ به قِتَالُهُ، ولا غيره من مُهِمَّات غَزْوِه، ومعناه: المباعدة عن النَّار، والمعافاة منها.

# ٢\_ بيان الجواب على اختلاف الروايات في هذا الحديث:

- تعدّدت الروايات في بيان العدد المترتب على الثواب؛ فورد في هذا الحديث بلفظ: «بَعّد اللّه وَجْهَهُ عَنِ النّارِ سَبْعِينَ خَرِيفًا»، وورد في رواية أبي يعْلَى، من حديث مُعَاذِ بنِ أنس، عن النّبيِّ عَلَيْ قال: «مَنْ صَامَ يَوْمًا فِي سَبِيلِ اللّهِ مُتَطَوِّعًا فِي غَيْرِ رَمَضَانَ بَعُدَ مِنَ النّارِ مِائَةَ عَام سَيْرَ المُضمَّرِ المُجيدِ» (۱)، وفي رواية الطبراني، عن أبي الدّرْدَاءِ هَيْ، عن النّبِيِّ عَلَيْ قَالَ: «جَعَلَ اللّهُ بَيْنَهُ، وَبَيْنَ النّارِ خَنْدَقًا كَمَا بَيْنَ السّمَاءِ وَالْأَرْضِ»، وفي رواية من حديث أنسٍ، عن النبيِّ عَلَيْ قال: «بَعَدَ أنسٍ، عن النبيِّ عَلَيْ قال: «بَعَدَ مَنْ النّبيِّ عَلَيْ قال: «بَعَدَ مُنْ مَسِيرَة خَمْسِهائَة عام».

واستشكل بعض العلماء اختلاف هذه الروايات في العدد المترتب على الثواب، وأُجيب عن هذا الاختلاف بعدة أجوبة:

\_ أنَّ المُعَوَّلَ، والمُعْتَمَدَ عليه هي رواية «سَبْعِينَ خَرِيفًا» فهي متفق عليها، والذي ورد في «الصحيح» أولى.

 <sup>(</sup>١) المُضَمَّرُ: هو الَّذِي يُضَمِّرُ خَيْلَه لغَزْوٍ، أَوْ سِباقٍ. وتَضْمِير الخَيل: هُوَ أَنْ يُوَاظِبُ عَلَيْهَا بالعَلَف حَتَّى تسمَن، ثُمَّ لَا تُعْلَف إَلا قُوتاً لتَخفَّ. والمُجيد: صاحبُ الجِياد. والمعْنَى: أَنَّ اللَّه يُباعِدهُ مِنَ النَّارِ مَسَافةَ مائة سَنة تقطَعُها الخيلُ المُضَمَّرة الجيادُ رَكْضًا.

- أو أنَّ اللَّه أَعْلَمَ نبيه ﷺ بالأدنى، والأقل، ثم أَعْلَمَه بالأكثر شيئًا فشيئًا على التدريج.
- \_ أو أنَّ ذلك بحسب اختلاف أحوال الصائمين في كمال الصوم ونُقْصانه.

#### ٣ ما يرشد إليه الحديث:

١\_ حرص النبي على تعليم أمته.

٢\_ فضل من صام يومًا في سبيل اللَّه تعالى.

٣ أنَّ الثواب عام يشمل الصائم المجاهد، وغيره.

٤\_ عظم ثواب الجهاد في سبيل اللَّه تعالى.

٥ بيان فضل اللَّه ورحمته لعباده الطائعين.

\* \* \*

#### المناقشة والتدريبات

١ اذكر معانى المفردات الآتية:

(فِي سَبِيلِ اللَّهِ \_ خَرِيفًا).

٢\_ كيف تجيب عن استشكال بعض العلماء لاختلاف ألفاظ الحديث؟

٣ هل الصيام المراد في الحديث هو ما يكون في الجهاد، أم لا؟ وضح ذلك.

٤\_ اشرح الحديث بأسلوبك.

٥ اذكر ما يرشد إليه الحديث.

# الحديث الثامن والعشرون فضل الصوم

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ ﴿ أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ قَالَ: «الصِّيَامُ جُنَّةٌ، فَلاَ يَرْفُثُ وَلَا يَجْهَلْ. وَإِنِ امْرُؤُ قَاتَلَهُ، أَوْ شَاتَمَهُ فَلْيَقُلْ: إِنِّي صَائِمٌ مَرَّتَيْنِ وَالَّذِي نَفْسِي بِيَدِهِ خُلُوفُ فَمِ الصَّائِمِ أَطْيَبُ عِنْدَ اللَّهِ -تَعَالَى - مِنْ رِيحِ الْمِسْكِ، يَتْرُكُ طَعَامَهُ وَشَرَابَهُ وَشَهُوتَهُ الصَّائِمِ أَطْيَبُ عِنْدَ اللَّهِ -تَعَالَى - مِنْ رِيحِ الْمِسْكِ، يَتْرُكُ طَعَامَهُ وَشَرَابَهُ وَشَهُوتَهُ مِنْ أَجْلِي، الصِّيَامُ لِي وَأَنَا أَجْزِي بِهِ، وَالْحُسَنَةُ بِعَشْرِ أَمْثَالِهَا» (١)

#### معانى المفردات:

| معناها                                                                                                                                                                                                                                         | الكلمة             |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------|
| بضم الجيم وتشديد النون، أي: وقاية، وسُتْرة. قيل: من المعاصي؛ لأنه يُضعف الشهوة. وقيل: من النار؛ لأنّه إمساك عن الشهوات، والنار محفوفة بالشهوات، وفيه تلازم الأمرين؛ لأنّه إذا كفّ نفسه عن المعاصي في الدنيا، كان سترًا له من الناريوم القيامة. | الصِّيَامُ جُنَّةٌ |
| أي: لا يفحش الصائم في الكلام.                                                                                                                                                                                                                  | فَلاَ يَرْفُثْ     |
| أي: لا يفعل فعل الجُهّال، كالصياح، والسخرية، وهذا ممنوع على الإطلاق، لكنّه يتأكد بالصوم.                                                                                                                                                       | وَلاَ يَجْهَلْ     |



<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري ومسلم في صحيحيهما.

| معناها                                                                                                                                                                                                                         | الكلمة                                         |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------|
| أي دافعه، ونازعه، ويكون بمعنى شاتمه، والاعَنَهُ، وقد جاء القتل بمعنى اللعن.                                                                                                                                                    | وَإِنِ امْرُؤٌ قَاتَلَهُ                       |
| أي بلسانه تحذيرًا له من انتهاك حرمة الصائم، أو بقلبه؛ لِيُذَكِّرَ نفسَهُ لِتَنْكَفَّ عن جواب المشاتمة، أو بلسانه، وقلبه معًا.                                                                                                  | فَلْيَقُلْ                                     |
| فإنَّه إذا قال ذلك أمكن أنْ يَكُفَّ عنه، وَإِلَّا دفعه بالأخف فالأخف، وظَاهِرُ كَوْن الصَّوم جُنَّة: أنْ يَقِيَ بالأخف فالأخف، وظَاهِرُ كَوْن الصَّوم جُنَّة: أنْ يَقِيَ صاحِبَهُ مِنْ أَنْ يُؤذِي كَمَا يَقِيَهُ أَنْ يُؤذَى. | إِنِّ صَائِمٌ مَرَّتَيْنِ                      |
| بضم الخاء أي: تَغَيُّر رائحة فم الصائم؛ لخلاء معدته<br>من الطعام.                                                                                                                                                              | خُلُوفُ فَمِ<br>الصَّائِمِ                     |
| أي: شهوة الجماع؛ لعطفها على الطعام، والشراب، أو من عطف العام على الخاص، لكن وقع عند ابن خزيمة: «وَيَدَعُ زَوْجَتَهُ مِنْ أَجْلِي»، فهو صريح في الجماع، وأصرح منه رواية: «مِنَ الطَّعَامِ وَالشَّرَابِ وَالْجِمَاعِ».           | يَتْرُكُ طَعَامَهُ<br>وَشَرَابَهُ وَشَهْوَتَهُ |

#### المباحث العربية:

«وَالَّذِي نَفْسِي بِيَدِهِ»: إِنْ شَاءَ أَبْقَاهَا، وَإِنْ شَاءَ أَخَذَهَا، وهو قَسَمٌ كان يُقْسِمُ به كثيرًا، وأَقْسَمَ هنَا تَأْكيدًا.

«الصِّيَامُ لِي»: جملة مستأنفة وقعت موقع البيان، لسبب الحكم المذكور، وجاء في بعض الروايات، «فَالصِّيام لي» بزيادة الفاء التي تفيد السببية.

«أَطْيَبُ عِنْدَ اللَّهِ تَعَالَى مِنْ رِيحِ الْمِسْكِ»، قيل: هو مجاز واستعارة؛ لأنه جرت عادتنا بتقريب الروائح الطيبة منا؛ فاستعير ذلك لتقريبه من اللَّه -تعالى-.

#### الشرح والبيان:

#### وفيه ما يلي:

١\_ تعريف الصوم لغةً وشرعًا.

٢\_ فوائد الصوم.

٣\_ آراء العلماء في معنى «خلوف فم الصائم».

٤\_ ما ير شد إليه الحديث.

# ١ - تعريف الصوم لغةً وشرعًا:

الصوم لغة الإمساك، وشرعًا: إمساك عن المُفطِّر جميع النهار على وجه مخصوص.

وكان فرض رمضان في شعبان في السنة الثانية من الهجرة.

#### ٢-فوائد الصوم:

الصوم ربع الإيهان؛ لقوله عَلِي «الصَّوْمُ نِصْفُ الصَّبْرِ»(١)، وقوله: «الصَّبُرْ نِصْفُ الْإِيمَانِ»(٢)، شَرَعَهُ اللَّهُ سبحانه وتعالى لفوائد عظيمة؛ منها: كسر النفس، وقهر الشيطان، فالشِّبَعُ نهر يَرِدُهُ الشيطان، والجوع نهر يرِدُهُ الصابرون، ومنها: أنَّ الغَنِيَّ يعرف قدر نعمة اللَّه تعالى عليه، بإقداره على ما مُنِعَ منه كثير من الفقراء، من فضول الطعام، والشراب، والنكاح؛ فيرحمهم، ويواسيهم.

# ٣- آراء العلماء في معنى «خلوف فم الصائم»:

- اختلف العلماء في معنى قوله: «خُلُوفُ فَم الصَّائِم أَطْيَبُ عندَ اللَّه من ريح المِسْكِ، هل هو في الدنيا، أم في الآخرةُ؟

فقيل: في الآخرة خاصة، كما يدل له لفظ مُسْلِم، والنَّسائي: «أَطْيَبُ عِنْدَ اللَّهِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ»، وروى أبو الشيخ بإسناد فيه ضعف عن أنس مرفوعًا: «يَخْرُجُ الصَّائِمُونَ مِنْ قُبُورِهِمْ يُعْرَفُونَ بِرِيحٍ أَفْوَاهِهِمْ، أَفْوَاهُهُمْ أَطْيَبُ عِنْدَ اللَّهِ مِنْ رِيح المِسْكِ».

وذهب ابن الصلاح إلى أن ذلك في الدنيا، واستدلُّ بحديث جابر مرفوعًا، وفيه: «وأما الثانية: إِنَّ خُلُوفَ أَفْوَاهِهِمْ حِينَ يُمْسُونَ أَطْيَبُ عِنْدَ اللَّهِ مِنْ رِيح المُسْكِ (٣).

وقيل: طيبه عند الله رضاه به وثناؤه؛ لأن استطابة الروائح من صفات الحيوان الذي له طبع يميل إلى الشيء؛ فيستطيبه، أو ينفر عنه فيستقذره، والله سبحانه مُنزَّهُ عن ذلك مع أنَّه يَعْلَمُ الأشياء على ما هي عليه.

(٢) رواه البيهقي في شعب الإيمان عن ابن مسعود موقوفًا عليه. (٣) رواه البيهقي في شعب الإيمان من حديث جابر في فضل هذه الأمة.

<sup>(</sup>١) جزء من حديث أخرجه أحمد والترمذي من حديث شيخ من بني سُلِيم، وقال الترمذي حديث حسن.

وقال ابنُ بَطَّالٍ: أي: أزكى عند اللَّه إذ هو تعالى لا يُوصَفُ بالشَّمِّ.

وقال ابن المُنتِّر: لكنَّه يُوصَف بأنَّه تعالى عالمُ بهذا النوع من الإدراك، وكذلك بقية المدركات المحسوسات يعلمها \_ تعالى \_ على ما هي عليه؛ لأنه خالقها ﴿ أَلَا يَعْلَمُ مَنْ خَلَقَ ... ﴾ (١).

وقيل: إنَّه تعالى يجزيه في الآخرة، حتى تكون نكهته أطيب من ريح المسك، أو أنَّ صاحب الخُلُوف يَنَالُ من الثواب ما هو أفضل من ريح المسك عندنا.

- وقديُقال: لم كان خلوف فم الصائم أطيب عند اللَّه من ريح المسك، ودم الشهيد ريحه ريح المسك، مع ما فيه من المخاطرة بالنفس، وبذل الرُّوح؟

والجواب: أنَّ خلوف الصائم وهو أثر الصوم أطيب من أثر الجهاد؛ لأن الصوم أحد أركان الإسلام المشار إليها بقوله على المسلام المشار إليها بقوله على المسلام المشار إليها بقوله على المسلام المسلام المشار عين، وفرض العين أفضل من فرض وبأنَّ الجهادَ فرضُ كفاية، والصوم فرض عين، وفرض العين أفضل من فرض الكفاية، كما نص عليه الإمام الشافعي المسلمة المسلمة

- واختلف العلماء في المراد بقوله تعالى في الحديث القدسي: «الصِّيَامُ لِي وَأَنَا أَجْزِي بِهِ» مع أن الأعمال كلها له - سبحانه - وهو الذي يجزئ بها.

فقيل: لأنَّ الصيام من بين سائر الأعمال ليس للصائم فيه حظ، أو لم يتعبد به أحد غيري، أو هو سرّ بيني، وبين عبدي يفعله خالصًا لوجهي، وفي «الموطأ»: (فَالصِّيَامُ) بفاء السببية، أي: بسبب كونه لي أنَّه يترك شهوته لأجلى.

- وإِضَافَةُ الجُزَاءِ على الصيام إِلَى اللَّهِ تعالى دَلِيلٌ عَلَى فَضِيلَتِهِ وَعِظَمِ جَزَائِهِ، وقد عُلِمَ أَنَّ الكَريمَ إِذَا تَولَّى الإعطاءَ بنفسه كان في ذلك إشارة إلى تعظيم ذلك العطاء، وتفخيمه، ففيه مضاعفة الجزاء من غير عدد، ولا حساب.

<sup>(</sup>١) سورة الملك. الآية: ١٤.

- اتفق العلماء على أن المراد بالصائم الذي يُضَاعَفُ له «الحُسَنَةُ بِعَشْرِ أَمْثَا لَهَا» وزاد في رواية في «الموطأ»: «إلى سَبْعِمائَةِ ضِعْفٍ»، هو مَنْ سَلِمَ صيامُهُ من المعاصي، وإلّا فليس له هذه المَزِيَّة، بل يَنْقُصُ ثوابُهُ.
- وأدنى درجات الصوم: الاقتصار على الكفِّ عن المُفْطِرَات، وأوسطها: أن يضم إليه كف الجوارح عن الجرائم، وأعلاها: أن يُضم إليها كف القلب عن الوساوس.

#### ٤ ما يرشد إليه الحديث:

- ١\_ حرص النبي ﷺ على تعليم أمته.
- ٢ بَيَان عِظم فضل الصوم والحث عليه.
  - ٣ بَيَانٌ لِعِظَم فَضْلِ اللَّه وَكَثْرَةِ ثَوَابِهِ.
- ٤ إنَّ مضاعفة الحسنات تكون لمن سلم صومه من المعاصي والآثام.
- منافذ الروح أربعة: (اللسان، والسمع، والبصر، واليد)، واللسان هو
   المفسد الأول للروح، والمُرَقّى الأول لها.
- ٦ كما أنَّ الطعام له فوائد على البدن فالامتناع عنه في مدد معينة له فوائد على
   الروح فيحدث ارتقاء للروح بشرط ضبط المنافذ الأخرى لها.

#### المناقشة والتدريبات

١\_ بين معانى الكلمات الآتية:

(جُنَّةٌ \_ يَرْفُثْ \_ يَجْهَلْ \_ قَاتَلَهُ \_ خُلُوفُ).

٢- لَم كان خلوف فم الصائم أطيب عند اللَّه من ريح المسك، ودم الشهيد ريحه ريح المسك، مع ما فيه من المخاطرة بالنفس، وبذل الرُّوح؟

٣- وضِّح المراد بقوله تعالى في الحديث القدسي: «الصِّيامُ لِي وَأَنَا أَجْزِي بِهِ».

٤- اشرح الحديث بأسلوبك.

٥ - اذكر ما يرشد إليه الحديث.

# الحديث التاسع والعشرون دعاء تفريج الكرب

عَن ابْنِ عَبَّاسٍ عَنَّاسٍ عَنَّاسٍ عَنَّاسٍ عَنَّاسٍ عَنَّاسٍ عَنَّاسٍ عَنَّالًا اللَّهُ وَسُّ اللَّهِ عَنَّ كَانَ يَقُولُ عِنْدَ الكَرْبِ: «لاَ إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ رَبُّ السَّمَوَاتِ العَظِيمِ، لاَ إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ رَبُّ السَّمَوَاتِ العَظِيمِ، لاَ إِلهَ إِلَّا اللَّهُ رَبُّ السَّمَوَاتِ وَرَبُّ العَرْشِ الكَرِيم» (().

#### معاني المفردات:

| معناها                                                            | الكلمة    |
|-------------------------------------------------------------------|-----------|
| هو غَمُّ يأخذ النفس؛ فيُحْزِن القلب، ويضايقه.                     | الكَرْب   |
| البالغ أقصى مراتب العظمة، الذي لا يتصوره عقل، ولا يُحيط بكُنْهِهِ | العَظِيمُ |
| بصيرة.                                                            | ·         |
| الذي لا يستفزه غضب، ولا                                           |           |
| يحمله غيظ على استعجال العقوبة،                                    | الحَلِيمُ |
| والمسارعة إلى الانتقام.                                           |           |

#### المباحث العربية:

« لاَ إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ رَبُّ العَرْشِ العَظِيمِ»: «العَظِيمِ» بالجرِّ صفة للعرش. و «العَظِيمُ» بالرفع صفة للرّب. قال بعض العلماء: وهو أولى من جَعْلِهِ صفة للعرش.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري ومسلم في صحيحيهما.

#### الشرح والبيان:

# وفيه ما يلي:

١- بيان عظمة الدعاء الوارد في هذا الحديث.

٢\_ استشكال وجوابه.

٣\_ ما يرشد إليه الحديث.

#### ١\_ بيان عظمة الدعاء الوارد في هذا الحديث:

- هذا حديث جليل ينبغي الاعتناء به، والإكثار منه عند الكرب، والأمور العظيمة، وصف فيه النبيُّ عَلَيْ العَرْشَ بالعظمة - على رواية الجر - في قوله: «لا إِلَهُ إِلَّا اللَّهُ رَبُّ العَرْشِ العَظِيمِ»؛ لأن العرش أعظم الأجسام، وخلقه اللَّه تعالى مظلة لأهل السهاء، وقبلة للدعاء.

<sup>(</sup>١) سورة المؤمنون. الآية: ١١٦.

وسعة هذه الأوصاف التي تضمنها هذا الحديث وجدته في غاية المناسبة لتفريج هذا الضيق، وخروج القلب منه إلى سعة البهجة، والسرور، وإنها تحصل هذه الأمور لمن أشرقت فيه أنوارها، وباشر قلبه حقائقها.

# ٢\_ استشكال وجوابه:

\_ قد يقول قائل: هذا ذِكْرٌ لا دعاء، والجواب: بأنّه ذكر يُستَفتَحُ به الدعاء بكشف كربة، والذكر ثناء على اللّه عُنَّن، بجميل صفاته، وعظيم آلائه، وجليل أسهائه، قال إِبْرَاهِيمُ النَّخَعيُّ: كَانَ يُقَالُ إِذَا بَدَأَ الرَّجُلُ بِالثَّنَاءِ قَبْلَ الدُّعَاءِ اسْتُجِيبَ له، وَإِذَا بَدَأَ بِالثَّنَاءِ قَبْلَ الدُّعَاءِ اسْتُجِيبَ له، وَإِذَا بَدَأَ بِالثَّنَاءِ كَانَ عَلَى الرَّجَاء، وقال الحُسَينُ بْنُ الحسنِ المَرْوِيُّ: له، وَإِذَا بَدَأَ بِالدُّعَاءِ قَبْلَ الثَّنَاءِ كَانَ عَلَى الرَّجَاء، وقال الحُسَينُ بْنُ الحسنِ المَرْوِيُّ: سألتُ سفيانَ بْنَ عُينَنَةَ عَنْ هذا فقُلتُ لَهُ: هذا ثناءٌ، وليس بدُعاء، فقالَ أما بلغك حديثُ منصور، عَنْ مَالِكِ بْنِ الْحَارِثِ: «قَالَ اللَّهُ تَعَالَى: مَنْ شَغَلَهُ ذِكْرِي عَنْ مَسْأَلَتِي أَعْطَى السَّائِلِينَ» (۱).

- وصَحَّ عن النبيِّ عَلَيْ أَدعية أخرى لتفريج الكرب؛ منها ما رواه أبو داود، وصححه ابن حِبَّانَ من حديث أَبِي بَكْرَة هَ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْ: دَعَوَاتُ اللَّكُرُوبِ: «اللَّهُمَّ رَحْمَتَكَ أَرْجُو، فَلَا تَكِلْنِي إِلَى نَفْسِي طَرْفَةَ عَيْنٍ، وَأَصْلِحْ لِي اللَّهُ، لَا إِلَهَ إِلَّا أَنْتَ»، ومنها أيضًا ما رواه أصحاب السنن إلا الترمذيَّ مَن حديث أَسْهَاءَ بِنْتِ عُمَيْسٍ قَالَتْ: عَلَّمَنِي رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْ كَلِهَاتٍ أَقُولُهُنَّ عِنْدَ الْكَرْبِ: «اللَّهُ، اللَّهُ رَبِّي لَا أُشْرِكُ بِهِ شَيْئًا».

<sup>(</sup>١) أخرجه الخطابي في ْغريب الحديث»: (١ / ٧٠٩)، بسند منقطع، ولكن الحديث حسن لغيره بمجموع طرقه، فقد ذكره البخاري في كتابه خلق أفعال العباد (١٠٩)، وابن شاهين في فضائل الأعمال (١٧٦) رقم (١٠٤) وابن شاهين في الشعب رقم (٥٧٢). رقم (١٠٤) والبيهقي في الشعب رقم (٥٧٢).

#### ٣ـ مايرشد إليه الحديث:

- ١\_ حرص النبي عَلَيْهُ على تعليم أمته.
- ٢\_ من آداب الذكر والدعاء: الثناء على اللَّه عز وجل بما هو أهله.
  - ٣ عَظَمَةُ اللَّه تعالى تَدُلُّ عَلَى تَمَام قدرته، وتمكن سلطانه.
    - ٤\_ أفضل الذكر: لا إله إلا اللَّه.
  - ٥ ـ الالتجاء إلى اللَّه تعالى في العسر واليسر، والشدة والرخاء.

\* \* \*

#### المناقشة والتدريبات

١\_ بين معانى الكلمات الآتية:

(الكَرْب \_ العَظِيمُ \_ الحَلِيمُ).

- ٢ ـ ما إعراب «العَظِيم» في قوله عَلِيَّة: «لا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ رَبُّ العَرْشِ العَظيم»؟
  - ٣ كيف تُجيبُ على من يقول: هذا ذِكْرٌ، وليس دعاء؟
    - ٤ اذكر بعض الأدعية النبوية لتفريج الكروب.
    - ٥ اشرح الحديث بأسلوبك شرحًا أدبيًّا موجزًا.
      - ٦- اذكر ما يُرشد إليه الحديث.
      - ٧ بَيِّن عظمة الدعاء الوارد في هذا الحديث.

# الحديث الثلاثون أحب الكلام إلى الرَّحْمَن

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ عَلَى الرَّحْقِ، قَالَ النَّبِيُّ عَلِيدٌ: «كَلِمَتَانِ حَبِيبَتَانِ إِلَى الرَّحْمَنِ، خَفِيفَتَانِ عَلَى اللِّسَانِ، ثَقِيلَتَانِ فِي المِيزَانِ: سُبْحَانَ اللَّهِ وَبِحَمْدِهِ، سُبْحَانَ اللَّهِ العَظِيم»(''.

#### معانى المفردات:

| معناها                                                                                                                                                                                                                   | الكلمة                                        |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------|
| يُراد محبوبية قائلهما.                                                                                                                                                                                                   | كَلِمَتَانِ(١) حَبِيبَتَانِ إِلَى الرَّحَمْنِ |
| للين حروفها، وسهولة خروجها، فالنطق بها سريع، وذلك؛ لأنه ليس فيها من حروف الشدة المعروفة عند أهل العربية، وقد اجتمعت فيها حروف اللين الثلاثة «الألف، والواو، والياء»، وبالجملة فالحروف السهلة الخفيفة فيها أكثر من العكس. | خَفِيفَتَانِ عَلَى اللِّسَانِ                 |
| حقيقة؛ لكثرة الأجور المدَّخَرة لقائلها، والحسنات المضاعفة للذاكر بها، فالموزون الكلات نفسها؛ لأن الأعال تُجَسَّم، وقيل: صحائفها.                                                                                         | ثَقِيلتَانِ فِي المِيزَانِ                    |

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري ومسلم في صحيحيهما. (١) أراد بالكلمة: الكلام، من قبيل كلمة الشهادة، فمع أنها مجموعة كلمات قيل لها: كلمة الشهادة.

| معناها                                                                       | الكلمة            |
|------------------------------------------------------------------------------|-------------------|
| معناه: تنزيه الله _ تعالى _ عما لايليق به من كل نقص.                         | سُبْحَانَ اللَّهِ |
| وبمعونتك التي هي نعمة توجب عليَّ حدك، سَبَّحْتُكَ لا بِحَوْلِي ولا قُوَّتِي. | وَبِحَمْدِهِ      |

#### المباحث العربية:

«كَلِمَتَان»: خبر مقدم، وما بعده صفة، أي: كلامان، فهو من باب إطلاق الكلمة على الكلام، ككلمة الشهادة، والمبتدأ: «سُبْحَانَ اللَّهِ وَبِحَمْدِهِ، سُبْحَانَ اللَّهِ الكلام، ككلمة الشهادة، والمبتدأ: «سُبْحَانَ اللَّهِ وَبِحَمْدِهِ، سُبْحَانَ اللَّهِ العَظِيم»؛ لأنها، وإنْ كانا منصوبين على الحكاية، فهما في محل رفع.

وقَدَّمَ ﷺ الخبرَ؛ ليشوق السامع إلى المبتدأ، فيكون أوقع في النفس، وأدْخَل في القبول؛ لأن الحاصل بعد الطلب أعزُّ من المُنْسَاق بلا تعب.

ورجَّحَ بعضهم كون: «سُبْحَانَ اللَّهِ...» هو الخبر؛ لأنَّه مُؤخَّر لَفظًا، والأصل عدم نحالفة اللفظ محله إلَّا لُوجِبٍ يُوجِبُهُ؛ ولأنَّه مَحَطُّ للفائدة بنفسه بخلاف: «كَلِمَتَانِ»، فإنَّه إنَّا يكون محطًا للفائدة باعتبار وصفه بالخفة على اللسان، والثقل في الميزان، والمحبة للرحمن، لا باعتبار ذاته، بل بملاحظة وَصْفِهِ بها ذُكِرَ، فكان اعتبار «سُبْحَانَ اللَّهِ...» خبرًا أولى، وهو من قبيلِ الخبر المنفرد بلا تعدد؛ لأنَّ كُلًّا من «سبحان الله» مع عامله المحذوف الأول، والثاني مع عامله الثاني، إنها أريد لفظها فهي من قبيل المفرد الجامد، ولذا لا تتحمل ضمرًا.

وقد يُقال: بل الأولى كون «سُبْحَانَ اللَّهِ...» هو المبتدأ؛ لأنه معلوم، و «كَلِمَتَانِ» باعتبار وصفه بها ذُكِرَ هو الخبر لأنه مجهول؛ والقاعدة: أنَّه إذا اجتمع معلوم ومجهول، يُجْعَل المعلوم مبتدأ، والمجهولُ خَبَرًا.

«حَبِيبَتَانِ إِلَى الرَّحْمَنِ»: تثنية حبيبة بمعنى: محبوبة، و «فَعِيلٌ» إذا كان بمعنى «مَفْعُول» يستوي فيه المذكر، والمؤنث، إذا ذكر الموصوف، نحو: رجل قتيل، وامرأة قتيل؛ فإن لم يُذْكَر الموصوف فُرِّقَ بينها، نحو: قتيل، وقتيلة، وحينئذ فوجه التحاق علامة التأنيث هنا: أنَّ التسوية جائزة لا واجبة، ومناسبته للخفيفة والثقيلة؛ لأنها بمعنى الفاعل، لا المفعول. وقيل: هذه التاء لنقل اللفظ من الوصفية إلى الاسمية.

«خَفِيفَتَانِ عَلَى اللِّسَانِ»: فيه استعارة حيث شَبَّهُ سهولة جريانها على اللسان بخفة المحمول من الأمتعة، واشتق من ذلك «خَفِيفَتَان» بمعنى سهلتي الجري على اللسان؛ لقلة حروفها، ورشاقتها.

«في الميزان»: هو الذي يوزن به في القيامة أعمال العباد، والأصح أنه جسم محسوس ذو لسان وكفتين، وفي كيفيته أقوال، وفي هذا الجزء من الحديث من علم البديع المقابلة والموزانة في السجع؛ لأنه قابل الخفة على اللسان بالثقل في الميزان، وقال حبيبتان إلى الرحمن ولم يقل إلى الرّحيم لأجل الموزانة بقوله على اللسان.

«حَبِيبَتَانِ» و «خَفِيفَتَانِ» و «ثَقِيلَتَانِ»: صفات لقوله «كَلِمَتَانِ».

«سُبْحَانَ اللَّهِ»: اسم مصدر لسبَّح بالتشديد، وقياس مصدر فعل المشدد إذا كان صحيح اللام التفعيل، أي: سَبَّح: تَسْبِيحًا، كالتسليم، والتكريم، وقيل:

مصدر؛ لأنه سُمِعَ له فعل ثلاثي، وهو من الأسهاء الملازمة للإضافة، وقد يُفْرَد؛ فإذا أُفْرِدَ مُنِعَ من الصَّرْف؛ للتعريف، وزيادة الألف والنون، وجاء منونًا، فقيل: صُرِفَ ضرورةً، وقيل: هو بمنزلة: «قَبْل»، و«بَعْد»، إن نوى تعريفه بقي على حاله، وإن نُكِّر أُعرب مُنصرفًا، وهو لازم النصب بفعل مُقَدَّر، لا يجوز إظهاره، وإضافته إلى المفعول أي: «سَبَّحْتُ الله»، ويجوز أنْ يكون مضافًا إلى الفاعل، أي: نَنَّهَ نَفْسَهُ، وإضافته إلى المفعول هو المشهور.

«وَبِحَمْدِهِ»: قيل: الواو زائدة فهو مع سبحان اللَّه جملة واحدة. وقيل: عاطفة، أي: «وَبِحَمْدِهِ سَبَّحْتُهُ» فذلك جملتان. وقيل: للحال، أي: «أسبحه مُتَلَبِّسًا بحمدي له؛ من أجل توفيقه لي للتسبيح ونحوه».

والباء في قوله «بِحَمْدِهِ» للملابسة، والحمد مضاف للمفعول، أي: متَلبِّسًا بحمدي له. وقيل: للاستعانة، والحمد مضاف للفاعل، أي: أسبحه بحمده. وقيل: للسببية، أي: أسبح اللَّه، وأثني عليه بحمده.

«سُبْحَانَ اللَّهِ العَظِيمِ»: ليجمع بين مقامي الرجاء، والخوف؛ إذ معنى «الرَّحْمَن» يرجع إلى الإنعام، والإحسان، فيقتضي الرجاء، و «العَظَيمِ» يقتضي الخوف من هيبته تعالى.

#### الشرح والبيان:

#### وفيه ما يلي:

١\_ معنى قوله: (كلمتان حبيبتان إلى الرحمن).

٢\_ فضل الذِّكْر.

٣ سر ختم البخاري جامعه الصحيح بهذا الحديث.

٤\_ ما يرشد إليه الحديث.

#### ١\_ معنى قوله كلمتان حبيبتان إلى الرحمن.

- أراد النبي عَلَيْ بقوله: «كَلِمَتَانِ حَبِيبَتَانِ إِلَى الرَّحْمَنِ» أَنَّ قائلهما محبوب لله تعالى ومحبة اللَّه تعالى لعبده: إيصال الخير له وتكريمه، وخَصّ اسم الرحمن دون غيره من أسهاء اللَّه الحسنى؛ لأنَّ كُلَّ اسم منها إنها يُذْكَر في المكان اللائق به، كقوله تعالى: ﴿ السَّتَغْفِرُواْ رَبَّكُمْ إِنَّهُ, كَانَ عَفَّارًا ﴾ (١)، ولمَّا كان جزاء من يُسبح بحمده تعالى الرحمة ذُكِرَ في سياقها الاسم المناسب لذلك، وهو الرحمن جلَّ جلاله -.
- \_ كرَّر ﷺ التسبيح دون التحميد في قوله: «سُبْحَانَ اللَّهِ وَبِحَمْدِهِ، سُبْحَانَ اللَّهِ وَبِحَمْدِهِ، سُبْحَانَ اللَّهِ العَظِيم»، اعتناء بشأن التسبيح؛ لكثرة المخالفين فيه.
- ورد التسبيح، والتحميد على أنواع شتى؛ ففي صحيح مسلم عن سمُرة مرفوعًا: «أَفْضَلُ الْكَلَامِ سُبْحَانَ اللَّهِ، وَالْحُمْدُ لِلَّهِ، وَلَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ، وَاللَّهُ أَكْبَرُ» مرفوعًا: «أَفْضَلُ الْكَلَامِ سُبْحَانَ اللَّهِ، وَلذلك كانت غراس الجنة، وفي الترمذي أنَّه على أفضل الذكر بعد القرآن، ولذلك كانت غراس الجنة، وفي الترمذي أنَّه على قال: «التَّسْبِيحُ نِصْفُ اللِيزَانِ، وَالحَمْدُ لِلَّهِ يَمْلَؤُهُ، وَلا إِلهَ إِلّا اللَّهُ لَيْسَ هَا دُونَ اللَّهِ حِجَابٌ حَتَّى تَخْلُصَ إِلَيْهِ»، وهذا يَحْتَمِل أَنْ يُرَادَ به التسوية بين التسبيح، والتحميد في أنَّ كُلًا منها يأخذ نصف الميزان، فيملآن الميزان معًا، وأَنْ يُرادَ به تفضيل الحمد على التسبيح، وأنَّه وحده يملأ الميزان؛ لأن التسبيح دلَّ على التنزيه، والتحميد دلَّ عليه الحمد معًا؛ إذ لا يستحق الحمد المطلق إلَّا مَنْ كان مُبَرَءًا عن النقائص.

<sup>(</sup>١) سورة نوح. الآية: ١٠.

# ٢\_ فضل الذِّكْر:

- ومما يدل على فضيلة هذا الذكر ما ورد في صحيح الإمام مسلم، عَنْ جُويْرِيَةَ، أَنَّ النَّبِيَّ عَلَيْ خَرَجَ مِنْ عِنْدِهَا بُكْرَةً حِينَ صَلَّى الصُّبْحَ، وَهِيَ فِي مَسْجِدِهَا، ثُمَّ رَجَعَ بَعْدَ أَنْ أَضْحَى، وَهِيَ جَالِسَةُ، فَقَالَ: «مَا زِلْتِ عَلَى الْحَالِ الَّتِي مَسْجِدِهَا، ثُمَّ رَجَعَ بَعْدَ أَنْ أَضْحَى، وَهِيَ جَالِسَةُ، فَقَالَ: «مَا زِلْتِ عَلَى الْحَالِ الَّتِي فَارَقْتُكِ عَلَيْهَا؟». قَالَتْ: نَعَمْ، قَالَ النَّبِيُّ عَلَيْهِ: «لَقَدْ قُلْتُ بَعْدَكِ أَرْبَعَ كَلِمَاتٍ، فَارَقْتُكِ عَلَيْهَا؟». قَالَتْ مُنْذُ الْيُوْمِ لَوَزَنَتُهُنَّ: سُبْحَانَ اللَّهِ وَبِحَمْدِهِ، عَدَدَ خَلْقِهِ وَرِضَا نَفْسِهِ وَزِنَةَ عَرْشِهِ وَمِدَادَ كَلِمَاتِهِ».

وعن أبي هريرة على قال: قال رسول اللَّه على: «مَنْ قَالَ: «سُبْحَانَ اللَّهِ وَبِحَمْدِهِ، فِي يَوْمٍ مِائَةَ مَرَّةٍ، حُطَّتُ خَطَايَاهُ، وَإِنْ كَانَتْ مِثْلَ زَبَدِ البَحْرِ» (١) وظاهره: حصول ذلك لمن قالها متوالية، أو متفرقة، في مجلس، أو مجالس، في أول النهار، وآخره، لكن الأفضل أن تكون متوالية، والظاهر أن هذه الفضائل الواردة في التسبيح، ونحوه تحصل لكل ذاكر، وإن لم يكن من أهل الدين والصلاح؛ لأن فضل الله تعالى واسع.

وبَيَّنَ ﷺ أَنَّ هذا الذكر هو غرس الجنة، كها جاء في «جامع الترمذي» عَنْ ابْنِ مَسْعُودٍ، قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ «لَقِيتُ إِبْرَاهِيمَ لَيْلَةَ أُسْرِيَ بِي فَقَالَ: يَا مُحَمَّدُ، مَسْعُودٍ، قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ «لَقِيتُ إِبْرَاهِيمَ لَيْلَةَ أُسْرِيَ بِي فَقَالَ: يَا مُحَمَّدُ، أَقْرِئُ أُمَّتَكَ مِنِّي السَّلَامَ، وَأَخْبِرُهُمْ أَنَّ الجَنَّةَ طَيِّبَةُ التُرْبَةِ عَذْبَةُ المَاءِ، وَأَنَّهَا قِيعَانُ، وَأَنَّ غِرَاسَهَا سُبْحَانَ اللَّهِ وَالحَمْدُ لِلَّهِ وَلَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَاللَّهُ أَكْبَرُ».



<sup>(</sup>١) أخرجه الترمذي وسنده حسن.

- جاء ترتيب هذا الحديث على أسلوب عظيم، وهو أنَّ حُبَّ الرَّبِّ سَابِقُ، وذكر العبد، وخفة الذكر على لسانه تاكٍ، ثم بَيَّنَ ما فيهما من الثواب العظيم النافع يوم القيامة.

# ٣ سر ختم البخاري جامعه الصحيح بهذا الحديث:

- وختم الإمام البخاري - رحمه الله تعالى - «صحيحه» بهذا الحديث المشتمل على الحمد بعد التسبيح؛ لأنه آخر دعوى أهل الجنة، قال الله تعالى: ﴿ دَعُونِهُمْ فِيهَا سُلَكُمُ وَعَالِخُهُمْ فِيهَا سُلَكُمُ وَءَاخِرُ دَعُونِهُمْ أَنِ ٱلْحَمَّدُ لِلّهِ رَبِّ ٱلْعَنْلَمِينَ ﴾ ('' .

فأهل الجنة إذا دخلوا الجنة، وعاينوا عظمة اللَّه تعالى وكبرياءه عَجَّدُوهُ، ونعتوه بنعوت الجَلَال، ثم حيَّاهم الملائكة بالسلامة من الآفات، والفوز بأصناف الكرامات، فحمدوه وأَثْنُوا عليه بصفات الإكرام.

والظاهر أنْ يُضَافَ السلام إلى اللَّه - تعالى - إكرامًا لأهل الجنة كما يدل له قوله تعالى: ﴿ سَكَمُ قَوْلًا مِن رَبِ رَحِيمٍ ﴾ (أ) أي: يُسَلِّمُ عليهم بغير واسطة، مبالغة في تعظيمهم وإكرامهم، ويدل له أيضًا ما رواه ابن ماجه عن جابر على عن النبيِّ عظيمهم وإكرامهم، أي نعيمِهم، إذْ سَطَعَ هُمْ نُورٌ، فَرَفَعُوا رُءُوسَهُمْ، فَإِذَا الرَّبُ قَدْ أَشْرَفَ عَلَيْهُمْ مِنْ فَوْقِهِمْ، فَقَالَ: السَّلَامُ عَلَيْكُمْ يَا أَهْلَ الجُنَّةِ قَالَ: وَذَلِكَ قَدْ أَشْرَفَ عَلَيْهُمْ وَيَنْظُرُونَ إِلَيْهِمْ، وَيَنْظُرُونَ إِلَيْهِ، فَلاَ قُورُهُ فَوْلُ اللَّهِ: ﴿ سَكَمُ قَوْلُ النَّعِيمِ، مَا دَامُوا يَنْظُرُونَ إِلَيْهِ، حَتَّى يَحْتَجِبَ عَنْهُمْ، وَيَنْظُرُونَ إِلَيْهِ، فَلاَ يُورُهُ وَنَ إِلَيْهِ، فَلاَ نَيْنَظُرُ وَنَ إِلَيْهِ، فَلاَ يَنْظُرُونَ إِلَيْهِ، حَتَّى يَحْتَجِبَ عَنْهُمْ، وَيَنْظُرُونَ إِلَيْهِ، حَتَّى يَحْتَجِبَ عَنْهُمْ، وَيَبْقَى يُورُهُ وَيَهُمْ، وَيَنْظُرُونَ إِلَيْهِ، حَتَّى يَحْتَجِبَ عَنْهُمْ، وَيَبْقَى يَوْدُهُ وَيَهُمْ، وَيَنْظُرُونَ إِلَيْهِ، حَتَّى يَحْتَجِبَ عَنْهُمْ، وَيَبْقَى يَوْدُهُ وَيَهُمْ، وَيَنْظُرُونَ إِلَيْهِ، حَتَّى يَحْتَجِبَ عَنْهُمْ، وَيَبْقَى اللَّهِ يَعْمِ إِلَى شَيْءٍ مِنَ النَّعِيمِ، مَا دَامُوا يَنْظُرُونَ إِلَيْهِ، حَتَّى يَحْتَجِبَ عَنْهُمْ، وَيَبْقَى يَوْدُونَ إِلَيْهِ، فَلَا أَهُوا يَنْظُرُونَ إِلَيْهِ، حَتَّى يَحْتَجِبَ عَنْهُمْ، وَيَبْقَى اللَّهُ إِلَيْهِ عَنْ النَّعِيمِ، مَا دَامُوا يَنْظُرُونَ إِلَيْهِ، حَتَّى يَحْتَجِبَ عَنْهُمْ، وَيَبْقَى الْهَ فَالَا فَيَلْكُونَ إِلَيْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْوَلَا لَكُونَ إِلَيْهُ مِنْ إِلَيْهِ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ الْعَلَيْ الْعَلَامُ الْعُوا لِلْعُولُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَنْ النَّهُمْ اللَّهُ اللَّهُ الْعُلُولُ اللَّهُ اللَّهُ الْعُلُولُ اللَّهُ الْعُلْولُ اللَّهُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْلِيْ اللَّهُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلُولُ اللَّهُ الْعُلُولُ اللَّهُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلُمُ اللَّهُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُمُ الْعُلُمُ اللَّهُ الْعُلُمُ اللَّهُ الْعُلْمُ الْعُلُمُ الْعُلُمُ الْعُلُم

<sup>(</sup>۱) سورة يونس. الآية: ۱۰.

<sup>(</sup>٢) سورة يس. الآية: ٥٨.

<sup>(</sup>٣) سورة يس. الآية: ٥٨.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن ماجه.

#### ٤ ما يُرشد إليه الحديث:

- ١\_ حرص النبي ﷺ على تعليم أمته.
- ٢- الحث على إدامة الذكر باللفظ المذكور لمحبة الرحمن له وخفته بالنسبة لما
   يتعلق بالعمل وثقله بالنسبة لإظهار الثواب.
  - ٣ السجع جائز، والمَنْهِيَّ عنه ما كان فيه كُلفة.
- ٤- إيراد الحكم المرغوب في فعله بلفظ الخبر؛ لأن المقصود من الحديث الأمر بملازمة الذكر.
  - ٥ الإشارة إلى امتثال قوله تعالى: ﴿ وَسَيِّحُ بِحَمْدِ رَيِّكَ ﴾ (١٠).

\* \* \*

#### المناقشة والتدريبات

١- اذكر معانى المفردات الآتية:

(خَفِيفَتَانِ عَلَى اللِّسَانِ \_ فِي المِيزَانِ \_ سُبْحَانَ اللَّهِ العَظِيم).

٢ ما المقصود من قوله ﷺ: «كَلِمَتَانِ حَبِيبَتَانِ إِلَى الرَّحْمَنِ»؟

٣ لِمَ خصَّ النبيُّ عَلِيهِ اسم «الرَّحْمَن» بالذكر؟

٤ ما معنى قوله عَيْكَةٍ: «سُبْحَانَ اللَّهِ وَبِحَمْدِهِ»؟

٥ ـ لماذا قدّم علي التسبيح على التحميد في هذا الحديث؟

٦ للذا ختم عَلَيْهُ بقوله: «سُبْحَانَ اللَّهِ العَظِيم»؟

٧ ما نوع الباء في قوله عَلَيْهُ: «بِحَمْدِهِ»؟

اشرح الحديث بأسلوبك شرحًا أدبيًّا مُوجَزًا.

٩\_ اذكر ما يُرشد إليه الحديث.

١٠ما سر ختم البخاري بهذا الحديث في صحيحه؟

<sup>(</sup>١) سورة طه. الآية: ١٣٠.

|                              |   | متابعة الطال | <del>-</del> |                 |
|------------------------------|---|--------------|--------------|-----------------|
| م الدرجة توقيي               |   | الدرجة       |              | توقيع ولي الأمر |
| اختبار شهر أكتوبر ( ) من ( ) | ) | ) من (       | (            |                 |
| اختبار شهر نوفمبر ( )من ( )  | ) | ) من (       | (            |                 |
| اختبار شهر دیسمبر ( ) من ( ) | ) | ) من (       | (            |                 |
| اختبار شهر يناير ( ) من ( )  | ) | ) من (       | (            |                 |
| اختبار شهر فبراير ( ) من ( ) | ) | ) من (       | (            |                 |
| اختبار شهر مارس ( ) من ( )   | ) | ) من (       | (            |                 |
| اختبار شهر أبريل ( ) من ( )  | ) | ) من (       | (            |                 |
| اختبار شهر مايو ( ) من ( )   | ) | ) من (       | (            |                 |

|                 |           |                                         |                                         | الأزهر الشريف  |
|-----------------|-----------|-----------------------------------------|-----------------------------------------|----------------|
| ••••            | • • • •   |                                         | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | منطقة:         |
|                 | • • • •   |                                         | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | إدارة :        |
| ••••            | • • • • • |                                         | • • • • • • • • •                       | معهد :         |
|                 | 4         | متابعة الطالب                           | جدول                                    |                |
| توقيع ولي الأمر |           | الدرجة                                  |                                         | P              |
|                 | (         | ) من (                                  | )                                       | التطبيق الأول  |
|                 | (         | ) من (                                  | )                                       | التطبيق الثاني |
|                 | (         | ) من (                                  | )                                       | التطبيق الثالث |
|                 | (         | ) من (                                  | )                                       | التطبيق الرابع |
|                 | (         | ) من (                                  | )                                       | التطبيق الخامس |
|                 | (         | ) من (                                  | )                                       | التطبيق السادس |
|                 | (         | ) من (                                  | )                                       | التطبيق السابع |
|                 | (         | ) من (                                  | )                                       | التطبيق الثامن |
|                 |           |                                         |                                         | ملاحظات:       |
|                 | ••••      | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | •••••                                   |                |
|                 | ••••      | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | • • • • • • • • •                       |                |

|                           |                           | لأزهر الشريف<br>منطقة: |
|---------------------------|---------------------------|------------------------|
|                           |                           |                        |
| •••••                     |                           | معهد :                 |
| لأمر                      | تواصل المعلم مع ولي ا     |                        |
| رسالة من ولي الأمر للمعلم | رسالة من العلم لولي الأمر | تاريخ الرسالة          |
|                           |                           |                        |
|                           |                           |                        |
|                           |                           |                        |
|                           |                           |                        |
|                           |                           |                        |
|                           |                           |                        |
|                           |                           |                        |
|                           |                           |                        |
|                           |                           |                        |
|                           |                           |                        |
|                           |                           |                        |

# لعرض فيديوهات الشرح قم بعمل مسح لهذا الباركود



#### المصادر

- ١. القرآن الكريم.
- ٢. الكتب الستة (البخاري، مسلم، أبو داود، الترمذي، النسائي، ابن ماجه)
  - ٣. فتح الباري بشرح صحيح البخاري.
  - ٤. عمدة القاري بشرح صحيح البخاري للإمام بدر الدين العيني.
    - ٥. فتح المنعم بشرح صحيح مسلم، للدكتور موسى شاهين.
    - ٦. المنهل الحديث في شرح الحديث ، للدكتور موسى شاهين.

# قائمة الموضوعات

| الصفحة | الموضوع                                                  |
|--------|----------------------------------------------------------|
| ٣      | مقدمة                                                    |
| ٥      | أهداف الدراسة                                            |
| ٦      | الحديث الأول:فضلُ إطعام الطعام                           |
| ١٢     | الحديث الثاني: حُرْمَةُ المسلم                           |
| 1٧     | الحديث الثالث: حرمة تقاتل المسلمين                       |
| 77     | الحديث الرابع: تحريم قتال المسلمين، والتشديد فيه         |
| 70     | الحديث الخامس: فضل الشهادتين                             |
| ٣٠     | الحديث السادس: حرمة الدماء                               |
| 45     | الحديث السابع: وجوب طاعة النبي ﷺ                         |
| **     | الحديث الثامن: لَنْ يُدْخِلَ أَحَدًا عَمَلُهُ الْجَنَّةَ |
| ٤٢     | الحديث التاسع: صفة الجنة ونعيمها                         |
| ٤٦     | الحديث العاشر: حُسْن خُلُقِه عَيْلِيَّةٍ                 |
| ٥٠     | الحديث الحادي عشر: بِــرُّ الوَالِدَيْن                  |
| ٥٤     | الحديث الثاني عشر: البِرُّ بالآباء، ولو كانوا مُشْركينَ  |
| ٥٨     | الحديث الثالث عشر: فضل تلاوة القرآن، وتعاهُدِه           |
| 71     | الحديث الرابع عشر: الزُّهدُ في الدُّنيا                  |
| 77     | الحديث الخامس عشر: من جوامع دعاء النبي عَلَيْة           |
| ٧٣     | الحديث السادس عشر: الرضا بنعم اللَّه تعالى               |
|        |                                                          |

# تابع قائمة الموضوعات

| الصفحة | الموضوع                                                             |
|--------|---------------------------------------------------------------------|
| VV     |                                                                     |
|        | الحديث السابع عشر: مراعاة شعور الغير                                |
| ۸١     | الحديث الثامن عشر: سعة رحمة الله عز وجل                             |
| ٨٥     | الحديث التاسع عشر: الرحمة بالصبيان                                  |
| ٨٩     | الحديث العشرون: حُسْنُ الظَّنِّ باللَّهِ                            |
| 9 8    | الحديث الحادي والعشرون: محبة لقاء اللَّه تعالى                      |
| 99     | الحديث الثاني والعشرون: حُبُّ الإنسانِ المال                        |
| 1.4    | الحديث الثالث والعشرون: بيان رحمة اللَّه بعباده                     |
| 1.7    | الحديث الرابع والعشرون: ذم المفتخر بها ليس عنده                     |
| 111    | الحديث الخامس والعشرون: السكينة في الصلاة                           |
| 117    | الحديث السادس والعشرون: مِنْ وصايا الرسول عَلَيْكَ                  |
| 17.    | الحديث السابع والعشرون: ثواب مَنْ صَامَ يَوْمًا فِي سَبِيلِ اللَّه. |
| ١٢٣    | الحديث الثامن والعشرون: فضل الصوم                                   |
| 14.    | الحديث التاسع والعشرون: دعاء تفريج الكرب                            |
| 145    | الحديث الثلاثون: أحب الكلام إلى الرَّحْمَن                          |
| 1 £ Y  | جدول متابعة الطالب                                                  |
| 1 80   | QR-code لعرض فيديوهات الشرح                                         |
|        |                                                                     |