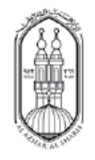
والإمرالام الإمرال مراياه الإمرال مراياه الإمرال مراياه الإمرال مراياه الإمرال 



الأزهر الشريف قطاع المعاهد الأزهرية

للصف الأول الإعدادي

لجنة إعداد وتطوير المناهج بالأزهر الشريف

١٤٤٧ هـ ۲۰۲۵ - ۲۰۲۵ م

# 📥 مقدمة الكتاب 🜓

# بسم اللَّه الرحمن الرحيم

الحمد للَّه رب العالمين ... والصلاة والسلام على المبعوث رحمة للعالمين، سيدنا محمد وعلى آله وأصحابه أجمعين.

#### وبعد،،،

فإنه يَسرُّ لجنة إعدادِ وتطويرِ المناهج بالأزهر الشريف أن تُقدِّم لأبنائها الطلاب كتابَ أصولِ الدِّين للصف الأول الإعدادي، الذي يضم موضوعات في «العقيدة الإسلامية». وتفسير آيات من القرآن الكريم تحثُّ على حسن المعاملة والأخلاق، كما تبين علاقة المودة بين المسلمين وغيرهم ممن لم يعتدوا على مقدسات المسلمين وحقوقهم، ويتضمن كذلك بعض الأحاديثِ النبوية الشريفة التي تُظهر يسر الإسلام وسماحته، وجانبًا من سيرة النبي على التي تُجَسِّد الأخلاق الإسلامية الصحيحة، وذلك في صورة جديدة تجمع بين الأصالة والمعاصرة. راعينا فيها السهولة والوضوح، مع التزام المنهجية العلمية، كما قمنا بتزويد هذا الكتاب بالأهداف العامة لكل وحدة؛ وذلك ليسترشد بها المعلم والطالب، مع وضع أسئلة عقب كل درس؛ لتكون عونًا للطالب على استحضار المعلومات، وفهم الدروس.

واللَّه الموفق، وهو الهادي إلى سواء السبيل.

لجنة إعداد وتطوير المناهج بالأزهر الشريف



## 🖊 أهداف دراسة علم التوحيد

# بنهاية دراسة هذا الموضوع، يُتَوَقَّعُ من التلميذ أن:

- ١- يذكر تعريف علم التوحيد في اللغة والاصطلاح.
- ٢\_ يحدد موضوع علم التوحيد، وفائدته، وواضعه.
- ٣- يحدد أسماء علم التوحيد، ومباحثه، وحكم دراسته شرعًا.
  - ٤\_ يستشعر أهمية علم التوحيد.



## 🖊 مبادئ علم التوحيد 🜓

## ١ ـ تعريف علم التوحيد لغة واصطلاحًا:

التوحيد في اللغة: العلمُ بأنَّ الشيء واحد.

وفي الاصطلاح: علمٌ يبحثُ في بيان ما يجب، وما يجوز، وما يستحيل في حقِّ اللَّه تعالى، وما يجب، وما يجوز، وما يجوز، وما يستحيل في حقِّ الرسُل عليهم السلام، وبيان الأمورِ السَّمعيَّة التي لا تــثبت إلا بإخْبارٍ من الرسولِ ﷺ، اعتمادًا على الوحي.

#### ٢ موضوع علم التوحيد:

ذات اللَّه تعالى من حيث ما يجب وما يستحيل وما يجوز في حقه تعالى، وذوات رسله عليهم الصلاة والسلام، والسَّمعيات التي أخبر بها النبي على كالبعث والحساب والثواب والعقاب والجنة والنار وسؤال القبر ونعيمه وعذابه من حيث اعتقادها.

## ٣- فائدة علم التوحيد وغايته:

- (أ) معرفةُ العقائد الإيمانية معرفةً صحيحةً، وإقامة الأدلة عليها من الكتاب والسنة والعقل.
  - (ب) القدرةُ على ردِّ شبهات المشكِّكين في العقيدة الإسلاميَّة.

#### ٤ غايته:

الفوزُ بالسعادة في الدنيا والآخرة.

#### ٥۔ نشأته:

وجدت ظروف وأسباب أدت إلى نشأة هذا العلم؛ للدفاع عن العقيدة ضد الخصوم، وتثبيت العقيدة عند السائلين.

وقد أسهم في تأسيس علم التوحيد كثير من العلماء، حتى أصبح علمًا متميزًا عن غيره من العلوم. ومن أبرز الذين أسسوا هذا العلم:

أئمَّة (أهل السُّنة والجماعة): أبو الحسن الأشعري (الله وتلامذته، وأبو منصور الماتُريدي (الله وتلامذته، حتى اشتهروا عَمَّن سواهم، فأصبح مذهبهم هو المذهب السائد.

(١) أبو الحسن الأشعري ولد سنة ٢٦٠هـ وتوفي سنة ٢٣٤هـ، وهو ينتسب إلى الصحابي الجليل أبي موسى الأشعري.

(٢) أبو منصور الماتُريدي توفي سنة ٣٣٣هـ، وهو من (ماتُريد) إحدى بلاد ما وراء النهر (أوز بكستان، وطاجاكستان حاليًا).

#### :**- اسمه**:

## لهذا العلم أسماء كثيرة، أشهرها:

- ١\_ علم التوحيد.
- ٢\_ علم أصول الدين.
  - ٣\_ علم الكلام.
  - ٤\_ علم العقيدة.
- ٥\_ علم الفقة الأكبر.

## ٧ ـ حكم معرفة العقائد الدينية:

معرفة المعتقدات الدينية فرضُ عينٍ على كلِّ بالغٍ عاقل، بالأدلَّةِ الإجماليَّة، مثل أن يعتقد وجود اللَّه، وكونه خالقًا للعالم.

أما معرفة العقائد بالأدلة التفصيلية، بحيث يَقْدِرُ على إيضاحها ودفع الشَّبه عنها، ففرضُ كفاية؛ إذا قام به بعض الناس من طلاب العلم المتخصصين، سقط الإثم عن الباقين.

## ٨\_ مباحث علم التوحيد:

## لهذا العلم ثلاثة مباحث أساسية:

- ١ \_ الإلهيَّات.
- ٢ \_ النَّبوَّات.
- ٣ ـ السَّمْعِيات.

## المناقشة والتدريبات

س١: عرِّف علم التوحيد لغة واصطلاحًا؟ وما موضوعه؟ ومن واضعه؟

س٢: ضع علامة  $(\sqrt{})$  أما العبارة الصحيحة و علامة (X) أما العبارة الخطأ مع تصويب العبارة الخطأ، فيما يأتي:

| ( | ) | _ من فوائد علم التوحيد: معرفة العقائد الإيمانية معرفة صحيحة. |
|---|---|--------------------------------------------------------------|
| ( | ) | _علم التوحيد ليس له سوى هذا الاسم.                           |
| ( | ) | _دراسة علم التوحيد: فرض عين على كل مسلم.                     |
| ( | ) | _ معرفة اللَّه واجبة على المكلفين.                           |
|   |   | س٣: اختر الإجابة الصحيحة مما بين الأقواس:                    |
|   |   | أ- موضوع علم التوحيد:                                        |
|   |   | (ذات اللَّه _ ذات رسله _ السمعيات _ جميع ما سبق).            |
|   |   | ب- مباحث علم التوحيد:                                        |
|   |   | ( ثلاثة <u>ـ</u> أربعة - خمسة).                              |
|   |   | جـ-واضع علم التوحيد الإمام:                                  |
|   |   | (أبو الحسن الأشعري-الغزالي-القشيري).                         |

نشاط: اكتب بحثًا عن فائدة دراسة علم التوحيد وأثرها في السلامة النفسية للأفراد.

# المحكم العقلى وأقسامه الحكم العقلى وأقسامه

# بنهاية دراسة هذا الموضوع، يتوقع من التلميذ أن:

١- يُعَدِّد أقسام الحكم العقلي، موضحًا المقصود بكل قسم.

٢ يوضح معنى الواجب والجائز والمستحيل.

٣\_ يضرب أمثلة لأقسام الحكم العقلي الثلاثة.

## أقسام الحكم العقلي

قال الإمامُ الدَّرْديرُ رحمَهُ اللَّه تعالى (١٠):

أَقْسَامُ حُكْمِ الْعَقْلِ لا مَحَالَهُ \*\* هِيَ الْوُجوبُ ثُمَّ الْاسْتِحَالَهُ ثُمَّ الْاسْتِحَالَهُ ثُمَّ الْحُوازُ ثَالِثُ الْأَقْسَامِ \*\* فَافْهَمْ مُنِحْتَ لَذَّةَ الأَفْهَامِ ثُمَّ الْحُوازُ ثَالِثُ الْأَقْسَامِ \*\*

جميعُ الأمورِ والمعاني التي يدركها عقلُ الإنسان، لا تخرجُ عن ثلاثةِ أوصاف: الوجوب، والاستحالة، والجواز، وتلك هي أقسام الحكم العقلي؛ لأن العقل يستطيع أن يحكم على كل معنى يدركه بأحد هذه الأوصاف الثلاثة؛ فسميت أقسام الحكم العقلي.

## الواجب والجائز والمستحيل

قال الإمامُ الدَّرْديرُ رحمَهُ اللَّه تعالى:

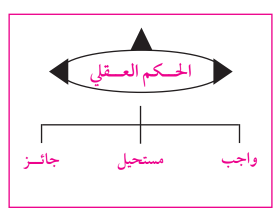
فَالْوَاجِبُ الْعَقْلِيُّ مَا لَمْ يَقْبَلِ \*\* اَلِانْتِفَا فِي ذَاتِهِ فَابْتَهِلِ وَاللَّمْتَحِيلُ كُلُّ مَا لَمْ يَقْبَلِ \*\* فِي ذَاتِهِ الشُّبوتَ ضِدُّ الْأَوَّلِ وَالْمُسْتَحِيلُ كُلُّ مَا لَمْ يَقْبَلِ \*\* فِي ذَاتِهِ الشُّبوتِ جَائِزٌ بِلا خَفَا وَكُلُّ أَمْرٍ قَابِلٍ لِلانْتِفَا \*\* وَلِلشُّبوتِ جَائِزٌ بِلا خَفَا

الواجبُ العقليُّ: هو ما لا يُصَدِّق العقلُ بعدَمِه، ككَوْنِ الواحد نصفَ الاثنين، وكوجود اللَّه تعالى. والمستحيلُ العقليُّ: هو ما لا يُصَدِّقُ العقلُ بوجوده، ككَوْنِ الوَلَد أكبرَ من أبيه، وكوجود شريكِ للَّه تعالى.

<sup>(</sup>١) هو أبو البركات أحمد بن محمد بن أحمد العدوي، من كبار فقهاء المالكية ولد بقرية بني عدي التابعة لمحافظة أسيوط من صعيد مصر، ، توفي –رحمه الله– عام ١٢٠١هـ.

والجائزُ العقليُّ: هو ما يُصَدِّق العقلُ بقابليته للوجود وللعدم، كمَوت فلان أو حياته، وكإحياء اللَّه العباد بعد موتهم.

والفرقُ بين هذه الأقسام الثلاثة: أنَّ الواجبَ لا يَقبَلُ العَدَم، بل لابد من وجوده، والمستحيلَ عكسه فلا يَقبَلُ الوجود أبدًا، والجائز يَقبلُ الوجود ويقبل العدم، وكلُّ مسائلِ العقيدةِ داخلةٌ تحتَ واحدٍ من هذه الأحكام الثلاثة.



معرفة الله تعالى

قال الإمامُ الدَّرْديرُ رحمَهُ اللَّه تعالى:

وَواجِبٌ شَرْعًا على الْمُكَلَّفِ \*\* مَعْرِفَةُ الله الْعَلِيِّ فاعْرِفِ أَيْ يَعرِفُ الْواجِبَ والْمُحَالَا \*\* مَعْ جائِزٍ فِي حَقِّهِ تَعالى وَمِثْلُ ذا في حَقِّ رُسْلِ اللَّه \*\* عَلَيْهِمُ تَحِيَّةُ الْإِلَهِ

يجبُ في شريعة الإسلام على كلِّ من بَلَغَ عاقلًا، وهو المكلف، ذَكرًا كان أو أنثى: أن يَعرِفَ الصِّفاتِ الواجبة للَّه تعالى كالعلم والقدرة، والصِّفاتِ المستحيلة عليه كالجهل والعجز، وهي عكس الصفات الواجبة، والصِّفاتِ الجائزة في حقّه وهي التي لا تخالف كماله المطلق كبعث الرسل وإنزال الكتب. وأن يَعرِفَ الصِّفاتِ الواجبة للرُّسُلِ عليهم الصلاة والسلام مثل الصدق والأمانة، والصِّفاتِ المحتوبة عليهم مثل الكذب والخيانة، ولا يمكن أن يتصفوا بها، والصِّفاتِ الجائزة في حقّهم كالمرض والصحة والموت والحياة. وأن يَعرِفَ ما أخبرَ به النبيُّ عَيْه، من أحوالِ الموت والقبر، وما بعدهما من أحوال البعث والحشرِ، ثم السؤال والحسابِ والجنّةِ والنّارِ، وغيرِ ذلك مما يتعلق بالحياة الآخرة.

# المناقشة والتدريبات

|                    |       |         | س١: اذكر أقسام الحكم العقلي إجمالًا.                               |
|--------------------|-------|---------|--------------------------------------------------------------------|
|                    |       |         |                                                                    |
|                    |       |         | س٢: مَثل لما يأتي:                                                 |
|                    |       |         | أ- الواجبُ العقليُّ.                                               |
|                    |       |         | ب- المستحيل العقليُّ.                                              |
|                    |       |         | جـ- الجائز العقليُّ.                                               |
|                    |       |         | س٣: اذكر الفرق بين أقسام الحكم العقلي، مع التمثيل.                 |
|                    |       |         |                                                                    |
| أ مع تصويب العبارة | الخطأ | العبارة | س٤:ضع علامة $()$ أما العبارة الصحيحة و علامة $(X)$ أما $()$        |
|                    | ,     |         | لخطأ، فيما يأتي:                                                   |
|                    | (     |         | <ul> <li>١- المستحيل العقلي هو ما لا يصدق العقل بوجوده.</li> </ul> |
|                    | (     | )       | ٧_ معرفة اللَّه تعالى واجب عقلي.                                   |
|                    | (     | )       | ٣_ الجائز العقلي هو ما لا يقبل الوجود أبدًا.                       |
|                    |       |         | * * *                                                              |

# الله تعالى إجمالًا وتفصيلًا الله الله الله الله الله الدراسية

# بنهاية دراسة هذا الموضوع يتوقع من التلميذ أن:

١- يتعرف على ما يجب للَّه تعالى إجمالًا، بالدليل النقلي والعقلي.

٢ يحدِّد أقسام الصفات الواجبة للَّه تعالى تفصيلًا.

٣- يستشعر أهمية معرفة الصفات الواجبة للَّه تعالى تفصيلًا.

# 

## الواجب لله تعالى إجمالًا وتفصيلًا

## بيان ما يجب لله تعالى إجمالًا ودليله:

يجبُ لله تعالى إجمالًا: كلُّ كمالٍ يليق بذاته المقدَّسة، وكمالاتُ اللَّه ـ تعالى ـ لا تتناهى، ولا يحصرُها العدُّ، ولا يحيطُ بها عِلمُنا؛ فيجبُ على المكلَّف أن يؤمنَ بذلك.

#### الدليل العقلي على ذلك:

أنه لو لم يجبْ للَّه تعالى كلُّ كمالٍ يليقُ بذاته المقدَّسة؛ لجازَ اتِّصافُه تعالى بشيء من النقائص، ولو جاز اتِّصافُه تعالى بشيءٍ منها؛ لكان تعالى عاجزًا عن دفع النقائصِ عن نفسه، فلا يكونُ تعالى إلهًا مستحقًّا للتعظيم والعبادة.

## الدليل النقلي على ذلك:

ومعنى القدُّوس: المنَزَّه عن كلِّ نقص. والأسماء الحسنى الإلهية تدل على أحسن المعاني وأكمل الصفات.

#### بيان ما يجب لله تعالى تفصيلًا ودليله:

يجب لله تعالى تفصيلًا ثلاثَ عشرةَ صِفة، تنقسِم إلى ثلاثة أقسام:

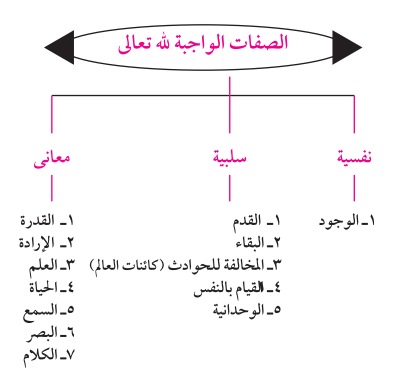
الأول: صفات نفسيَّة، وهي: صفةُ الوجود فقط.

الثاني: الصفات السَّلْبية، وهي خمس صفات: القِدَم، والبقاء، والقيام بالنَّفْس، والمخالفة للحوادث، والوحدانية.

(١) سورة الحشر. الآيات: ٢٢: ٢٤.

الثالث: صفات المعاني، وهي سبع صفات: العِلم، والإرادة، والقدرة، والسَّمع، والبصر، والكلام، والحياة.

وإنما اقتصر العلماء على هذه الصفات الثلاث عشرة، مع أنَّ كمالات اللَّه ـ تعالى ـ لا حصر لها؛ لأن هذه الصفات هي التي تعبِّر عن كلِّ كمالٍ واجبٍ للَّه ـ تعالى ـ، ويدخل تحتها غيرها من الصفات، ومن لم يعرف واحدةً من الصفات الواجبة لله ـ تعالى ـ بأقسامها الثلاثة؛ عُدَّ ذلك نقصًا في معرفته باللَّه ـ تعالى ـ.



#### المناقشة والتدريبات

س ١: وضِّح ما يجب للَّه تعالى إجمالًا مع ذكر الدليل.

س ٢: اذكر أقسام الصفات الواجبة للَّه تعالى تفصيلًا.

س٣: لماذا اقتصر العلماء على دراسة عدد معين من الصفات في علم التوحيد؟

## س٤: أكمل ما يلي:

- \_ يجب للَّه \_ تعالى \_ إجمالًا كل ..... المقدسة.
  - \_ يجب للَّه \_ تعالى \_ تفصيلًا ..... صفة.
- \_ تنقسم الصفات الواجبة للَّه \_ تعالى \_ تفصيلًا إلى ..... أقسام.

## الصفات الواجبة لله تعالى الأهداف الدراسية

## بنهاية دراسة هذا الموضوع، يتوقع من التلميذ أن:

١- يعدِّد الأدلة العقلية والنقلية على وجود اللَّه تعالى.

٢ يتعرف على المقصود بالصفات السلبية وصفات المعاني.

٣- يبين بالأدلة العقلية والنقلية وجوب الصفات السلبية للَّه تعالى.

٤\_ يدرك حكم أضداد هذه الصفات بالنسبة للَّه تعالى.

٥ يستشعر وجود اللَّه \_ تعالى \_ بالدليل.

# الصَّفات النَّفسيَّة الله عزَّ وجَل وجَل

قال الإمامُ الدَّرْديرُ رحمَهُ اللَّه:

فَاعْلَمْ بِأَنَّ الْوَصْفَ بِالْوُجود \*\* مِنْ وَاجِبَاتِ الْوَاحِدِ الْمَعْبُودِ إِذْ طَاهِرٌ بِأَنَّ كُلَّ أَثَرِ \*\* يَهْدي إلى مُؤَثِّرٍ فَاعْتَبِرِ وَذِى تُسَمَّى صِفَةً نَفْسِيَّهُ \*\* .......

وجود اللَّه تعالى أوضحُ من أن يحتاج إلى بيان، أو يتوقَّفَ على برهان؛ إذ يدركُه كلُّ ذي عقلٍ رشيد، وفطرةٍ سليمةٍ خاليةٍ عن الهوى والعِناد، حتى الذي يُنكِرُ وجودَه سبحانه بلسانه، يتوجَّه إليه بقلبِه عند الاضطرار، وقد أشار القرآن الكريم إلى بداهة وجود اللَّه تعالى فيما يحكيه على لسان الرسل عليهم السلام من خطابهم لأقوامهم، وذلك في قوله تعالى: ﴿أَفِي اللَّهِ شَكُّ فَاطِرِ ٱلسَّمَوَتِ

## أدلَّة وجود الله تعالى

حينما نتتبعُ الآياتِ الدَّالةَ على الوَحدانيةِ والخَلْقِ والقُدرَةِ في القرآنِ الكريمِ؛ نستَنتِجَ مِنها عدَّةَ أدلَّةٍ على وجودِ اللَّه تعالى، وأشهَرُ هذِهِ الأدلَّةِ ما يلي:

## أُولًا: دليل الخُلْق:

وجودُ المخلوق في حَدِّ ذاتِهِ يدُلُّ على وجودِ خالقِ خَلَقَه، قال اللَّه تعالى: ﴿ اللَّهُ خَالِقُ كُلِّ اللَّهُ عَالَى: ﴿ اللَّهُ خَالِقُ كُلِّ اللَّهُ عَالَى: ﴿ أَمْ خُلِقُواْ مِنْ عَيْرِشَى ۚ اِللَّهُ اللَّهُ تعالى: ﴿ أَمْ خُلِقُواْ مِنْ عَيْرِشَى ۚ اللَّهُ عَالَى: ﴿ أَمْ خُلِقُواْ مِنْ عَيْرِشَى ۚ اللَّهُ عَالَى: ﴿ أَمْ خُلِقُواْ مِنْ عَيْرِشَى ۚ اللَّهُ عَالَى: ﴿ أَمْ خُلِقُواْ مِنْ عَيْرِشَى ۚ اللَّهُ عَالَى اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَالَى اللَّهُ عَالَى اللَّهُ عَالَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَالَى اللَّهُ عَالَمُ اللَّهُ عَلَيْ عَلَى اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْ عَلَمُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْ عَلَى اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَى اللَّهُ عَلَيْ عَلَى اللَّهُ عَلَيْ عَلَى اللَّهُ عَلَمُ عَلَيْ عَلَى اللَّهُ عَلَيْ عَلَى اللَّهُ عَلَيْ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْ عَلَى اللَّهُ عَلَيْ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّ

فكلُّ منَّا إِذا راجَعَ نفسَه؛ يدركُ أنه لم يكُن موجودًا، ثمَّ وُجِد من العَدَم، فهل خلَقْنا أنفُسَنا؟ أم خَلَقَنا أحدٌ من المخلوقين مِثلِنا؟ أم خُلِقنا مِن غيرِ شيء؟ أم خَلَقَنا إلهٌ عليمٌ حكيم؟

لا شكَّ أنَّ العقلَ السَّليمَ سيَصِلُ إلى استحالةِ الفروضِ الثلاثةِ الأولى، ومن هنا يظهر أنَّ خالقنا هو إلهٌ قادرٌ عليمٌ حكيمٌ، وهو اللَّه سبحانَهُ وتعالى.

<sup>(</sup>١) سورة إبراهيم. الآية: ١٠.

<sup>(</sup>٢) سورة الزَّمر. الآية: ٦٢.

<sup>(</sup>٣) سورة الفرقان. الآية: ٢.

<sup>(</sup>٤) سورة الطور. الآية: ٣٥.

## ثانيًا: دليل العناية أو النظام الكوني:

مجرَّدُ إعمالِ العقلِ والنَّظَرِ في هذا النِّظامِ المتقَنِ الذي خُلِقَ عليه العالَم، لا بُدَّ أَنْ يوصِلَنا إلى وجودِ خالقِ عالم حكيم يعتني بهذا العالَم ويُدبِّرُ شئونَه، حتى لا يَختَلَّ نِظامُه، يقولُ اللَّه تعالى: ﴿وَٱلْقَىٰ فِي ٱلْأَرْضِ رَوَسِي أَن تَمِيدَ بِكُمْ ﴾ (().

وكثيرٌ من آيات القرآنِ تتضمَّنُ الجمعَ بين دليلِ الخُلْقِ ودليلِ النظام الكوني، كقوله تعالى: ﴿إِنَّ فِى خَلْقِ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ وَالْخَلْفِ النَّيَ الْكَوْنِي فِي الْبَحْرِ بِمَا يَنفَعُ النَّاسَ وَمَا أَنزَلَ اللَّهُ مِنَ خُلْقِ السَّمَاءِ مِن مَآءِ فَأَخْيَا بِهِ الْأَرْضَ بَعْدَ مَوْتَهَا وَبَثَّ فِيهَا مِن كُلِّ دَآبَةٍ وَتَصْرِيفِ الرِّيكِج وَالسَّحَابِ الْمُسَخَّرِ بَيْنَ السَّمَاءِ مِن مَآءِ فَأَخْيَا بِهِ الْأَرْضِ بَعْدَ مَوْتَهَا وَبَثَّ فِيهَا مِن كُلِّ دَآبَةٍ وَتَصْرِيفِ الرِّيكِج وَالسَّحَابِ الْمُسَخَّرِ بَيْنَ السَّمَاءِ وَالْأَرْضِ لَآيكِتِ لِقَوْمِ يَعْقِلُونَ ﴾ "".

## ثَالثًا: دليل حدوث العالم:

قال الإمامُ الدَّرْديرُ رحمَهُ اللَّه تعالى:

ثُمَّ اعْلَمَنْ بِأَنَّ هـذَا الْعَالَمَا \*\* أَيْ مَا سِوى اللهِ الْعَلِيِّ الْعَالِمَا فِي اللهِ الْعَلِيِّ الْعَالِمَا مِنْ غَيْرِ شَكِّ حَادِثٌ مُفْتَقِرُ \*\* لِأَنَّهُ قَامَ بِهِ التَّغَيُّرُ مُنْ عَيْرِ شَكِّ حَادِثُ مُفْتَقِرُ \*\* وَضِدُّهُ هُو الْمُسَمَّى بِالْقِدَمْ حُدوثُهُ وُ وَضِدُّهُ هُو الْمُسَمَّى بِالْقِدَمْ حُدوثُهُ وَضِدُّهُ هُو الْمُسَمَّى بِالْقِدَمْ

كلُّ الكائناتِ التي حَوْلَنا حادثة "؛ لكونها تَتَغيَّر، وكلُّ حادِثٍ لا بُدَّ له من مُحْدِثٍ موجود، وذلك المُحْدِثُ الموجودُ هو اللَّه تعالى، كما أخبر بذلك القرآن. قال تعالى: ﴿ وَلِكُمُ اللَّهُ رَبُّكُمُ اللَّهُ رَبُّكُمُ اللَّهُ رَبُّكُمُ اللَّهُ رَبُّكُمُ اللَّهُ وَقَالَ المُحْدِثُ الموجودُ هو اللَّه تعالى: ﴿ وَخَلَقَ كُلُ شَيْءٍ فَقَدَّرَهُۥ نَقَلِيلًا ﴾ ". وقال تعالى: ﴿ وَخَلَقَ كُلُ شَيْءٍ فَقَدَّرَهُۥ نَقَلِيلًا ﴾ ". وقال تعالى: ﴿ وَخَلَقَ كُلُ شَيْءٍ فَقَدَّرَهُۥ نَقَلِيلًا ﴾ ". وقال تعالى: ﴿ وَخَلَقَ كُلُ شَيْءٍ فَقَدَّرَهُۥ نَقَلِيلًا ﴾ ". وقال تعالى: ﴿ وَخَلَقَ كُلُ شَيْءٍ فَقَدَّرَهُۥ نَقَلِيلًا ﴾ ". وقال تعالى: ﴿ وَخَلَقَ كُلُ شَيْءٍ فَقَدَّرَهُۥ نَقَلِيلًا ﴾ ". وقال تعالى فوجب له القدم، فوجودُه تعالى ثابتُ وَضِدُ اللهُ تعالى فوجب له القدم، فوجودُه تعالى ثابتُ أَزلًا وأبدًا "، ولا يَقبلُ الانتفاءَ أصلا.

فقد ثبت لك بالأدلة السابقة وجودُ اللَّه تعالى، وهذه الصفة ليسَتْ شيئًا غير ذاته ـ سبحانه وتعالى ـ، فهي تدلُّ على الذات نفسها المتحقِّقةِ الموجودة، ولذا تُسمّى: «صفةً نَفسِيَّة».

<sup>(</sup>١) سورة النحل. الآية: ١٥.

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة. الآية: ١٦٤.

 <sup>(</sup>٣) الحادث هو الموجود بعد العدم.

<sup>(</sup>٤) سورة الأنعام. الآية: ١٠٢.

<sup>(</sup>٥) سورة الفرقان. الآية: ٢.

<sup>(</sup>٦) الأزَّل: استمرار القدم في الماضي إلى ما لا بداية، والأبد: الاستمرار الدائم في المستقبل إلى ما لا نهاية.

## ثانيًا: الصّفات السّلبية

قال الإمامُ الدَّرْديرُ رحمَهُ اللَّه:

\* ثُمَّ تَليها خُسَةٌ سَلْبِيَّهُ وَهُيَ الْقِدَمْ بِالذَّاتِ فَاعْلَمْ وَالْبَقَا \*\* قِيامه فِي بِنَفْسِهِ نِلْتَ التَّقَى تَخَالُفٌ لِلْغَيْرِ وَحُدانِيَّهُ \*\* في النَّذَاتِ أَوْ صِفَاتِهِ الْعَلِيَّهُ عَلَى النَّاتِ أَوْ صِفَاتِهِ الْعَلِيَّهُ

#### تعريف الصفات السلبية:

هي كلُّ صفة تدلُّ على نفي أمرٍ لا يليق باللَّه سبحانه وتعالى.

وكما أنَّ الكمالاتِ كثيرة لا تتناهى، فإن النقائص أيضًا كثيرة الأشكال فيجب علينا معرفة هذه الصفات الخمس القدم، البقاء، المخالفة للحوادث، القيام بالنفس الوحدانية وهي أمَّهات الصِّفات السَّلبية، بمعنى أنَّ ثبوتَها لله تعالى ينفي عنه كلَّ نقصِ يمكن تصوُّره في الذِّهن.

## ١ ـ صفة القدّم

#### تعريفها:

قِدَم اللَّه تعالى معناه: أن اللَّه سبحانه لا ابتداء لوجوده، وأنه لم يَسبِقه عَدَم. ويسمِّيها بعضهم: «صفة الأوَّليَّة ويدل عليها اسمه\_تعالى = الأول»؛ موافقة لنَصِّ القرآن، في قول اللَّه تعالى : ﴿ هُوَ ٱلْأَوَّلُ وَلَا لَكَ عَلَى اللَّه عَالَى : ﴿ هُوَ ٱلْأَوْلُ وَلَا اللَّه عَالَى : ﴿ هُوَ ٱلْأَوْلُ وَلَا اللَّه عَالَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَالَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَالَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَالَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الللللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَ

#### الدليل العقلي:

أنَّه قد ثبَتَ للَّه تعالى وجوب الوجود، وقد عرفت أن الواجب العقلى هو ما لا يقبل العدم، ومن ثبَتَ له وجوب الوجود؛ فقد ثبَتَ له وجوب القِدَم، وانتفاء العدم.

## الدليل النقلي:

قال تعالى: ﴿ هُوَ ٱلْأُوِّلُ وَٱلْآخِرُ ﴾''.

ومعنى (الأوَّل): الموجودُ قبل كلِّ شيء، فلا بداية لوجوده.

وضدُّ القِدَم: الحدوث، والحدوثُ وهو الوجود المسبوق بالعدم مستحيل عليه تعالى .

<sup>(</sup>١) سورة الحديد. الآية: ٣.

#### ٧\_ صفة البقاء

#### تعريفها:

بقاء اللَّه تعالى معناه: أنه سبحانه لا انتهاء لوجوده، وأنه لا يلحقه عدم أو موت في المستقبل إلى ما لا نهاية.

#### الدليل العقلى:

أنه قد ثبَتَ له تعالى وجوب الوجود والقِدَم، ومن ثبَتَ له وجوب الوجود والقِدَم؛ ثبَتَ له وجوب البقاء، واستحال عليه الفَناء؛ إذ انعدام ذاته مستحيل في الماضي وفي الحاضر وفي المستقبل لتناقضه مع وجوب الوجود.

#### الدليل النقلي:

قال تعالى: ﴿ كُلُّ مَنْ عَلَيْهَا فَانِ ﴿ آَ وَيَبْقَىٰ وَجُهُ رَبِّكَ ذُو ٱلْجَلَالِ وَٱلْإِكْرَامِ ﴾ ``. وقال تعالى: ﴿ كُلُّ شَيْءٍ هَالِكُ إِلَا وَجُهَهُ وَجُهُ مُ إِلَا وَجُهَهُ وَجُهُ مُ إِلَا وَجُهَهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْهُ عَلَيْكُ عَلِكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ

وضدُّ البقاء: الفنَاء والعدَم، وكلاهما مستحيل على اللَّه تعالى.

## ٣ صفة المخالفة للحوادث

#### تعريفها:

مخالفةُ اللَّه تعالى للحوادث معناها: عدمُ مماثلته سبحانه للمخلوقات، في الذات والصِّفات وفى الأفعال؛ فذاتُه ليست كذواتِ الخلق، وصفاته ليست كصفات الخلق وأفعاله ليست كأفعال الخلق.

فليس اللَّه \_ تعالى \_ جسمًا، ولا يَحُلُّ في الأجسام، ولا يحويه مكان، ولا يحدُّه زمان، ولا يسألُ عنه بأينَ كان، ولا كيف كان، بل كان قبلَ خَلْقِ الزَّمان والمكان، لا يوجد في جهة، ولا يَدَ له تعالى، ولا وَجه، ولا عَيْن بمعنى العضو والجارحة، ولا يوصف بصفات المخلوقات كالنزول، والمجيء الحسِّيَّيْن، أو الاستواء على الأجسام، أو الفوقية الحسِّيَّة.

<sup>(</sup>١) سورة الرحمن. الآيتان: ٢٦، ٧٧.

<sup>(</sup>٢) سورة القصص. الآية: ٨٨.

## النُصوص الموهمة للتشبيه بظاهرها:

ما ورَدَ من نصوصِ في الكِتابِ أو السُّنة ممّا قد يوهِمُ ظاهرُه مشابهة اللَّه ـ تعالى ـ للمخلوقات، فمعناه ليس على ظاهره، وإنما يُفَسَّر بمعنى يليق بذاته ـ تعالى ـ وكماله المطلق، وأنه لا يماثل المخلوقات لا في الذات ولا في الصفات ولا في الأفعال.

فمعنى «اليد» في قوله تعالى: ﴿ يَدُ اللَّهِ فَوْقَ أَيْدِيمٍ مَ ۚ ﴾ ```: القُدرة أي: قدرة الله فوق قدرتكم. ومعنى «الوجه» في قوله تعالى: ﴿ وَيَبْقَىٰ وَجُهُ رَبِّكَ ذُو ٱلْجِلَالِ وَٱلْإِكْرَامِ ﴾ ```: الذات، أي: تبقى الته تعالى.

ومعنى «الاستواء» في قوله تعالى: ﴿ الرَّمْنُ عَلَى ٱلْعَرْشِ ٱسْتَوَىٰ ﴾ ": الاستيلاء والمِلْك. ومعنى «جاء» في قوله تعالى: ﴿ وَجَاءَ رَبُّكَ وَٱلْمَلُكُ صَفَّا صَفًّا ﴾ ": وجاء أمر ربك، أو مَلَكٌ من عند ربك.

ومن العلماء من يفوض معانى هذه الألفاظ إلى الله تعالى ويقول: (أُمِرُّوها كما جاءت)، بعد أن ينفى المعنى المادي لها الذي يستحيل على الله تعالى.

## الدليل العقلى:

أنه تعالى لو لم يكن مخالفًا للمخلوقات في ذاته وصفاته، لكان مماثلًا لها، فيكون تعالى مخلوقًا، وكونه مخلوقًا باطل؛ لأنه ثبَتَ قِدَمه، فاستحالت عليه المماثلة للمخلوقات، ووجَببت له المخالفة لها.

## الدليل النقلى:

قال تعالى: ﴿ لَيْسَ كُمِثْلِهِ عَشَى اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ اللّ

وضدُّ المخالفة للمخلوقات: المماثلة لها، وهي مستحيلة على اللَّه تعالى.

<sup>(</sup>١) سورة الفتح. الآية: ١٠.

<sup>(</sup>٢) سورة الرحمن. الآية: ٢٧.

<sup>(</sup>٣) سورة طه. الآية: ٥.

<sup>(</sup>٤) سورة الفجر. الآية: ٢٢.

<sup>(</sup>٥) سورة الشوري. الآية: ١١.

## ٤ ـ صفة القيام بالنَّفْس

## تعريفها:

قيام اللَّه \_ تعالى \_ بنفسه معناه: عدم احتياجه \_ تعالى \_ إلى مُوجِدٍ يُوجِدُه، وأنه غنيٌّ عن كلِّ شيء سواه بل كل ما سواه مفتقر إليه.

#### الدليل العقلى:

أنه \_ تعالى \_ لو كان محتاجًا لموجِدٍ يُوجِدُه لكان فقيرًا ناقصًا، ولو كان فقيرًا ناقصًا لم يكن إلهًا. الدليل النقلي:

قال تعالى: ﴿ يَا أَيُّهُا ٱلنَّاسُ أَنتُمُ ٱلْفُ قَرَآءُ إِلَى ٱللَّهِ وَٱللَّهُ هُوَ ٱلْغَنِيُّ ٱلْحَمِيدُ ﴿ ".

وقال تعالى: ﴿ فَإِنَّ ٱللَّهَ غَنِيٌّ عَنِ ٱلْعَكَمِينَ ﴾ ''.

فدلَّت الآيتان على أن اللَّه \_ تعالى \_ غني عن العالمين، أي: عن جميع ما سواه، ولو كان \_ تعالى \_ مُحتاجاً إلى أحد؛ لما كان غنيًّا عن العالمين.

وضدُّ القيام بالنَّفس: الاحتياج إلى الغير، وهو نقص، والنقص مستحيل عليه تعالى.

#### ٥ ـ صفة الوحدانية

## تعريفها:

وَحدانيَّةُ اللَّه تعالى معناها: عدمُ التعدُّدِ في ذاته وفي صفاته وفي أفعاله، فليس هناك أحد يشارك اللَّه في الألوهية، فاللَّه إله واحد لا شريك له فهو وحده المستحق للعبادة.

## الدليل العقلى:

نظامُ العالَم المُحْكَم وسُنَنُه الكونِية الجارية، وما فيها من ترتيبٍ دقيقٍ، لا تصدُّر إلا عن إلهٍ واحدٍ فردٍ صَمَدٍ.

<sup>(</sup>١) سورة فاطر. الآية: ١٥.

<sup>(</sup>٢) سورة آل عمران. الآية: ٩٧.

## الدليل النَّقلي:

قال تعالى ﴿ قُلُ هُوَ اللَّهُ أَحَادُ ﴾ (١)

وقال تعالى: ﴿ لَوْكَانَ فِيهِمَا ءَالِهَ أَالَّا ٱللَّهُ لَفَسَدَتًا ﴾ (").

وقال تعالى: ﴿ وَمَا كَانَ مَعَهُ مِنْ إِلَا ۚ إِذَا لَذَهَبَ كُلُّ إِلَا إِمِا خَلَقَ وَلَعَلَا بَعْضُهُمْ عَلَى بَعْضِ سُبْحَانَ ٱللَّهِ عَمَا خَلَقَ وَلَعَلَا بَعْضُهُمْ عَلَى بَعْضِ سُبْحَانَ ٱللَّهِ عَمَّا يَصِفُونَ ﴾ (").

<sup>(</sup>١) سورة الإخلاص. الآية: ١.

<sup>(</sup>٢) سورة الأنبياء. الآية: ٢٢.

<sup>(</sup>٣) سورة المؤمنون. الآية: ٩١.

# 🜓 ثَالثًا: صفات المعاني 🦫

قال الإمامُ الدَّرْديرُ رحمَهُ اللَّه تعالى:

ثُمَّ الْمَعاني سَبْعَةٌ لِلرَّائي \*\* أَيْ عِلْمُهُ الْمُحيطُ بِالْأَشْياءِ حَياتُ الْمُحيطُ بِالْأَشْياءِ حَياتُ اللهُ وَقُ لَا ثَمْ وَكُ لَلْ شَيْءٍ كائن أَرَادَهُ كَياتُ اللهُ وَالسَّمْ عَ وَالْإِبْصارُ \*\* فَهْ وَ الْإِلَهُ الْفَاعِلُ الْمُخْتارُ

#### ١ ـ صفة القدرة

#### تعريفها:

قدرة اللَّه \_ تعالى \_ معناها: صفةٌ وجودية قديمة قائمة بذاته \_ تعالى \_ يُوجِدُ بها الممكنات ويُعدِمُها على وفق علمه \_ تعالى \_ وإرادته.

## الدليل العقلى:

أنَّه قد ثبَتَ بالأدلَّة القطعيَّةِ أنَّ اللَّه \_ تعالى \_ هو الخالقُ لجميعِ الكائنات من السَّماواتِ والأرضِ وما فيهن، والخالقُ لهذه الكائناتِ لا بُدَّ أن يكونَ قادرًا؛ لأن العاجز لا يوجد شيئًا.

#### الدليل النقلي:

قال تعالى: ﴿إِنَّ ٱللَّهَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾ ((). وقال تعالى: ﴿ وَكَانَ ٱللَّهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ مُقَائِدِرًا ﴾ ((). وضدُّ القدرةِ: العَجْز، والعَجِزُ مستَحيلٌ عليه تعالى.

#### ٢\_ صفة الإرادة

#### تعريفها:

إرادةُ اللَّه \_ تعالى \_ معناها: صفةٌ وجودية قديمة قائمة بذاته \_ تعالى \_ تُخصِّصُ الممكِنَ ببعضِ ما يجوزُ عليه من الأمورِ المتقابلة.

فاللَّه \_ تعالى \_ وحدَهُ يخصِّصُ بإرادتِه المخلوق بالوجودِ بدلَ العدَمِ وبالعكس، وبالقِصَر بدل الطول وبالعكس، وبالوجود في مكان معين وزمان معين بدل غيرهما.

<sup>(</sup>١) سورة النور. الآية: ٥٥.

<sup>(</sup>٢) سورة الكهف. الآية: ٥٤.

#### الدليل العقلى:

أنَّه ثبَتَ بالأدلَّةِ القطعيَّةِ أنَّ اللَّه \_ تعالى \_ هو الخالق لكل شيء، والخالق لا بد أن يكون مختارًا لما يفعله.

ووجود التفاوت بين المخلوقات يدل على أن خالقها خلقها بإرادة مطلقة، فهذا طويل، وهذا قصير، وهذا أبيض، وهذا أسود...إلخ.

#### الدليل النقلى:

قال تعالى: ﴿ فَعَالُ لِمَا يُرِيدُ ﴾ (١٠ . وقال تعالى: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ يَفْعَلُ مَا يُرِيدُ ﴾ (١٠ . وقال تعالى: ﴿ وَرَبُّكَ يَغْلُقُ مَا يَرِيدُ ﴾ (٢٠ . وقال تعالى: ﴿ وَرَبُّكَ يَغْلُقُ مَا يَشَكَآءُ وَ يَغْتَكَاذُ ﴾ (٣٠ .

وقال على الله على الله عنه الله عنه الله يكن».

فدلَّت هذِه الآياتُ على أنَّ اللَّه تعالى يفعلُ ما يُريد، وعلى أنَّهُ مُختار، ولا اختيارَ بدونِ إرادة، ودلَّ الحديث على أن ما أراد وجوده وجد وما لم يرد لم يوجد.

وضدُّ الإرادة: الإكراه، وهو نقص، والنقص مستحيل عليه تعالى.

#### ٣\_صفة العلم

## تعريفها:

عِلْمُ اللَّه \_ تعالى \_ معناه: صفة وجودية قديمة قائمة بذاته \_ تعالى \_ بها انكشاف جميع الواجبات، والجائزات، والمستحيلات، دون سبق خفاء أو جهل.

#### الدليل العقلي:

أنه قد ثبَتَ بالدَّليلِ أنَّ جميعَ الكائناتِ حادِثة، وأنَّ مُحدِثَها هو اللَّه \_ تعالى \_، واشتَمَلت هذه الكائناتُ على نظامٍ بديع، وصُنعٍ عَجيب، وتَرتيبٍ دقيق، وكلُّ فِعلٍ على هذه الصُّورَة، لا بُدَّ أن يكونَ فاعِلُه عالِمًا؛ إذ يستحيلُ أن يَصدُرَ مثلُ هذا من جاهِل، فاستحالَ عليهِ \_ تعالى \_ الجهل، ووَجَبَ اتّصافُه \_ تعالى \_ بصِفةِ العِلْم.

<sup>(</sup>١) سورة البروج. الآية: ١٦.

<sup>(</sup>٢) سورة الحج. الآية: ١٤.

<sup>(</sup>٣) سورة القصص. الآية: ٦٨.

#### الدليل النقلى:

قال \_ تعالى \_: ﴿ يَعْلَمُ خَآبِنَةَ ٱلْأَعْيُنِ وَمَا تُخْفِى ٱلصَّدُورُ ﴾ ('). وقال \_ تعالى \_: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴾ (''). وقال \_ تعالى \_: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴾ (''). وقال \_ تعالى \_: ﴿ وَعِندَهُ مَفَاتِحُ ٱلْغَيْبِ لَا يَعْلَمُهَاۤ إِلَّا هُو ۚ وَيَعْلَمُ مَا فِ ٱلْبَرِّ وَٱلْبَحْرُ وَمَا تَسَفُّطُ مِن وَرَقَ تَ إِلَّا يَعْلَمُهَا وَلَا حَبَّةٍ فِي ظُلْمَتِ ٱلْأَرْضِ وَلَا رَطْبِ وَلَا يَابِسٍ إِلَّا فِي كِنَبِ مُبِينٍ ﴾ ("').

وضدُّ العِلم: الجهل، وهو نقص، والنقص مستحيل عليه تعالى.

#### ٤\_ صفة الحياة

#### تعريفها:

حياةُ اللَّه \_ تعالى \_ معناها: صفةٌ وجودية قديمة قائمة بذاته \_ تعالى \_ تقتضي الاتِّصافَ بالعِلْمِ والإرادةِ والسَّمع والبصر، وغيرِها؛ إذ لا يتَّصِفُ بهذه الصِّفاتِ إلا حَيُّ، والجماد الخالي من الحياة لا يتصف بهذه الصفات مطلقًا.

#### الدليل العقلى:

أنه \_ تعالى \_ متَّصفٌ بالعِلمِ والسَّمعِ والبَصَرِ والكلام، ولا يتَّصفُ بهذه الصِّفاتِ إلا من اتَّصَفَ بصفةِ الحياة؛ إذ يستحيلُ أن يكونَ غيرُ الحيِّ عالمًا مُريدًا سميعًا بصيرًا.

وهل يَتَصَوَّرُ عاقلٌ أن يكونَ الإله المعبودُ بحق، المستغني عما عَداه، والمحتاجُ إليه كلُّ مَن سِواه، والخالقُ للسماواتِ والأرض غيرَ حَيٍّ؟!

#### الدليل النقلى:

قال تعالى: ﴿ وَتَوَكَّلُ عَلَى ٱلْحَيِّ ٱلَّذِي لَا يَمُوتُ ﴾ ''. وقال تعالى: ﴿ ٱللَّهُ لَاۤ إِلَهَ إِلَّا هُوَ ٱلْحَيُّ ٱلْقَيُّومُ ۚ ﴾ ''. وقال تعالى: ﴿ هُوَ ٱلْحَيُّ ٱلْقَيُّومُ ۚ ﴾ ''.

وضدُّ الحياة: الموت، وهو نقص، والنقص مُحال عليه تعالى.

<sup>(</sup>١) سورة غافر. الآية: ١٩.

<sup>(</sup>٢) سورة العنكبوت. الآية: ٦٢.

<sup>(</sup>٣) سورة الأنعام. الآية: ٩٥.

<sup>(</sup>٤) سورة الفرقان. الآية: ٥٨.

<sup>(</sup>٥) سورة البقرة. الآية: ٢٥٥.

<sup>(</sup>٦) سورة غافر. الآية: ٦٥.

#### ٥ ـ صفة السمع

#### تعريفها:

سَمْعُ اللَّه \_ تعالى \_ معناه: صفةٌ وجودية قديمة قائمة بذاته \_ تعالى \_ بها انكشاف جميع المسموعات انكشافًا تامًّا يغاير الانكشاف بصفتى العلم والبصر.

#### الدليل العقلى:

أنَّ الاتِّصافَ بالسَّمْع كمال، وكلُّ كمالٍ واجبٌ للَّه \_ تعالى \_، فلو لم يتَّصِفْ بها لاتَّصَفَ تعالى بضِدِّها وهو الصمم والصمم نقص والنقص مستحيل في حقه سبحانه وتعالى .

#### الدليل النقلى:

قال\_تعالى\_: ﴿ وَهُوَ ٱلسَّمِيعُ ٱلْبَصِيرُ ﴾ ((). وقال تعالى مخاطبًا موسى وهارون ﷺ: ﴿ لَا تَخَافَأَ ۚ إِنَّنِي مَعَكُمَا أَسْمَعُ وَأَرَىٰ ﴾ ((). وقال\_تعالى \_: ﴿ وَأَنَّ ٱللَّهَ قَدْ أَحَاطَ بِكُلِّ شَيْءٍ عِلْمًا ﴾ (().

#### ٦\_صفة البصر

#### تعريفها:

بصَرُ اللَّه \_ تعالى \_ معناه: صفةٌ وجودية قديمة قائمة بذاته \_ تعالى \_ بها انكشاف جميع الموجودات انكشافًا تامًّا يغاير الانكشاف بصفتي العلم والسمع.

## الدليل العقلي:

أنَّ الاتِّصافَ بصِفَةِ البَصَرِ كمال، وكلُّ كمالٍ واجِبٌ له \_ تعالى \_، ولو لم يتَّصِف بها لاتَّصَفَ بضدِّها، وهو العمى، والعمى نقص والنقص مستحيل عليه تعالى.

#### الدليل النقلي:

قال ـ تعالى ـ: ﴿ إِنَّ ٱللَّهُ سَمِيعُ بَصِيرٌ ﴾ .

<sup>(</sup>١) سورة الشورى. الآية: ١١.

<sup>(</sup>٢) سورة طه. الآية: ٤٦.

<sup>(</sup>٣) سورة الطلاق. الآية: ١٢.

<sup>(</sup>٤) سورة لقمان. الآية: ٢٨.

#### ٧ صفة الكلام

قال الإمامُ الدَّرْديرُ رحمَهُ اللَّه تعالى:

ثُمَّ الْكَلامُ لَيْسَ بِالْحُروفِ \*\* وَلَيْسَ بِالتَّرْتيبِ كَالْمَأْلُوفِ

#### تعريفها:

كلامُ اللَّه ـ تعالى ـ معناه: صفةٌ ليسَت بِحَرْفٍ ولا صَوْت، مُنزَّهةٌ عن مُشابهةِ كلامِ المخلوقات، من التَّأخيرِ والتَّقديم والتَّرتيب، وتدلُّ على جميع الواجباتِ والمستحيلاتِ والجائزات.

#### الدليل العقلى:

أنَّ الاتِّصافَ بصفةِ الكلامِ كمال، وكلُّ كمالٍ واجبٌ لله تعالى، ولو لم يتَّصِف بها لاتَّصَفَ بضِدِّها. الدليل النقلي:

قال تعالى: ﴿ وَكُلُّمَ ٱللَّهُ مُوسَىٰ تَكُلِيمًا ﴾ (١).

وضدُّ الكلام: البِّكم والخرس، وهو نقص، والنَّقصُ مستحيل عليه تعالى.

<sup>(</sup>١) سورة النساء. الآية: ١٦٤.

# المناقشة والتدريبات 🕒

|     |         | س١: اذكر دليلين من أدلة وجود اللَّه تعالى.                                     |
|-----|---------|--------------------------------------------------------------------------------|
|     |         | س ٢: ما المقصود بالصفات السلبية؟ وما هي؟                                       |
|     |         | س٣: ما الدليل العقلي والنقلي على صفة القدم؟                                    |
|     |         | س٤: عرف الوحدانية، واذكر الدليل العقلي عليها.                                  |
|     |         | س٥: ما المقصود بصفة العلم؟ وما دليل ثبوتها لله تعالى؟                          |
|     |         | س٦: ما المقصود بصفة القدرة؟ وما دليل ثبوتها لله تعالى؟                         |
| ارة | ، العبا | س٧: ضع علامة $()$ أما العبارة الصحيحة و علامة $(X)$ أما العبارة الخطأ مع تصويب |
|     |         | الخطأ، فيما يأتي:                                                              |
| (   | )       | أ_بقاء اللَّه معناه: أنه سبحانه لا انتهاء لوجوده.                              |
| (   | )       | بـ قِدَمُ اللَّه معناه: أن اللَّه سبحانه لا ابتداء لوجوده .                    |
| (   | )       | جــ صفة الوحدانية معناها: عدم التعدد في الذات فقط.                             |
| (   | )       | د_يحتاج اللَّه إلى موجد يوجده.                                                 |
| (   | )       | هـ يجوز أن يُشْبِهَ اللَّه مخلوقاته.                                           |
| (   | )       | و_ من ثبت له القِدَم يجوز عليه العدم .                                         |
| (   | )       | ز_ وظيفة صفة القدرة إيجاد الكائنات وإعدامها.                                   |
| (   | )       | ح_ صفة الإرادة تخصص الممكن ببعض ما يجوز عليه من الأمور المتقابلة.              |
| (   | )       | ط ـ علم اللَّه صفة تنكشف بها الواجبات فقط.                                     |
| (   | )       | ي ـ كلام اللَّه تعالى بشبه كلام الشو .                                         |

## س٨: اختر الإجابة الصحيحة مما بين الأقواس:

أ- صفتا القِدَم والبقاء من الصفات. (النفسية - السلبية - المعاني).

ب ـ ضد القيام بالنفس. (الاحتياج إلى الغير ـ التعدد ـ العدم).

جـ الصفات السلبية. (خمس صفات ـ سبع صفات ـ عشر صفات).

د ـ عدد صفات المعانى . (سبع ـ ثمانى ـ تسع).

ه\_قوله تعالى: ﴿ فَعَالٌ لِّمَا يُرِيدُ ﴾ دليل على. (علم اللَّه \_ إرادة اللَّه \_ سمع اللَّه).

و\_قوله تعالى ﴿ وَكُلُّمَ اللَّهُ مُوسَىٰ تَكِلِيمًا ﴾ دليل على. (صفة القدرة \_ العلم \_ الكلام).

ز\_ضد الإرادة. (العجز \_ الإكراه \_ الجهل).

حـ ضد الحياة. (الموت ـ العَمَى ـ الصَّمَم).

ط- الانكشاف بصفة البصر يغاير الانكشاف بصفتي

(العلم والسمع-القدرة والإرادة-القدم والبقاء).

# الجائز والمستحيل على الله تعالى 🌓 الجائز والمستحيل على الله الدراسية

# بنهاية دراسة هذا الموضوع، يتوقع من الطالب أن:

١- يبين المراد بالجائز والمستحيل في حقه تعالى.

٢ يُعَدِّدَ أمثلة على الجائزات والمستحيلات في حقِّه تعالى.

٣\_ يستشعر تنزيه اللَّه تعالى عن كل نقص.

## **الجائز في حقه تعالى 🌓**

#### بيان الجائز في حقه \_ تعالى \_ ودليله:

قال الإمامُ الدَّرْديرُ رحمَهُ اللَّه تعالى:

وَجائِزُ فِي حَقِّهِ الْإِيجِادُ \* \* وَالتَّرْكُ وَالْإِشْقَاءُ وَالْإِسْعادُ

يجوزُ في حقّه \_ تعالى \_ أمورٌ كثيرة، لا نِهاية لها، وتَجمَعُها قاعِدَة، وهي: (أنَّه يَجوزُ في حقّه تعالى فِعْلُ كلِّ ممكنٍ وترْكُه)، لا أحدَ غَيرَه يُلْزِمُهُ أو يجبره على فعل شيء أو تركه، بل له الخلق والأمر، كالإيجادِ والإعدام، والإسعادِ والإشقاء، والإعطاءِ والمنع لمن يشاء، والإثابةِ والتَّعذيب، وإثابةِ العاصي وتَعذيبِ المطيع لو أراد، ولكنه وعد ألا يفعلها، وأوجب على نفسه الرحمة، وحرَّم على نفسه الظلم.

#### الدليل العقلى:

أنَّهُ قد وَجَبَ اتِّصافُهُ \_ تعالى \_ بالقُدرَةِ والإرادَةِ والعِلمِ والوَحدانيَّة، فثبَتَ لهُ الاختيارُ المطلقُ في جميع شئونِه، فيجوزُ منهُ \_ تعالى \_ فِعْلُ كُلِّ ممكنِ وتَرْكُه.

## الدليل النقلي:

قال \_ تعالى \_: ﴿ وَرَبُّكَ يَغُلُقُ مَا يَشَاءُ وَيَغْتَارُّ ﴾ . .

وقال \_ تعالى \_: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ يَفْعَلُ مَا يُرِيدُ ﴾ (١).

<sup>(</sup>١) سورة القصص. الآية: ٦٨.

<sup>(</sup>٢) سورة الحج. الآية: ١٤.

## 🖊 المستحيل على الله تعالى 🕒

#### بيان المستحيل في حقه تعالى ودليله:

قال الإمامُ الدَّرْديرُ رحمَهُ اللَّه تعالى:

وَيَسْتَحيلُ ضِدُّ ما تَقَدَّما \*\* مِنَ الصِّفاتِ الشَّانِجاتِ فاعْلَما لِأَنَّهُ لَوْ لَمْ يَكُنْ مَوْصُوفا \*\* بِما لَكانَ بِالسِّوى مَعْروفا وَكُلُّ مَنْ قامَ بِهِ سِواها \*\* فَهْوَ الَّذي في الْفَقْرِ قَدْ تَناهى وَكُلُّ مَنْ قامَ بِهِ سِواها \*\* فَهْوَ الَّذي في الْفَقْرِ قَدْ تَناهى وَالْواحِدُ الْمَعْبُودُ لا يَفْتَقِرُ \*\* لِغَيْرِهِ جَلَّ الْغَنَىٰ الْمُقْتَدِرُ

## المستحيل في حقه تعالى إجمالًا:

يستحيلُ عليهِ \_ تعالى \_ إجمالًا: كلُّ نقص لا يليقُ بذاتِه المقدسة.

#### المستحيل في حقه تعالى تفصيلًا:

يستحيلُ في حقه ـ تعالى تفصيلًا: العَدَم، والحُدوث، والفَناء، والمماثلةُ للحَوادث كأنْ يكونَ جِسمًا، أو حالًا في جِسم، أومَحصورًا في مكان، أو مخصوصًا بزمان، وعدمُ القيامِ بالنَّفْس بأنْ يكونَ مُحتاجًا إلى غيرِه، والتَّعدُّدُ أو المشابهة في الذاتِ والصِّفاتِ والأفعال، والعَجْز، والإكراهُ والقَهْرُ وعدمُ الاختيار، والجَهل، والموت، والعمى، والصمم، والبكم، وغيرها من صفات النقص التي تناقض تمامًا ما ثبت له ـ تعالى ـ من كمالات بدلائل العقل والنقل وهي الصفات الثلاث عشرة السابقة.

#### الدليل العقلى:

يدلُّ على استحالَةِ هذِهِ الأمور على اللَّه \_ تعالى \_:

أولًا: كونُها نقائص تنافي جلالَ الألوهية، ويسمو عنها مقام العظمة والربوبية، والنقص محال في حقه تعالى.

ثانيًا: لأنَّ اللَّه تعالى قد وجَبَ اتِّصافُهُ بالصِّفاتِ المضادَّةِ لهذهِ الصفات؛ فتستحيلُ في حقه تعالى تلكَ الصفات (صفات النقص) ووجبت له صفات الكمال.

#### الدليل النقلي:

قال تعالى: ﴿ ٱلْمَلِكُ ٱلْقُدُّوسُ ﴾ (''. ومعنى القدُّوس: المنزَّه عن كلِّ نقص. الآثار المترتبة على الإيمان بأسماء الله تعالى وصفاته:

١ بمعرفة ما يجب وما يجوز وما يستحيل في حق الله ـ تعالى ـ يصل المسلم إلى تنزيه الله
 تعالى.

٢ ـ الإيمان باللَّه ـ تعالى ـ وصفاته يولد في النفس البشرية ثقة في اللَّه ـ تعالى ـ ، ويبعد عنه مشاعر اليأس والقنوط.

" - الإيمان بأسماء اللَّه - تعالى - وصفاته يعطي المؤمن حالة من الأمن والرضا والسعادة والطمأنينة التي يفتقدها الملحد والكافر.

٤ ـ الإيمان بأسماء الله ـ تعالى ـ وصفاته يدفع المؤمن إلى القيام بأعمال صالحة تصله بربه وخالقه تعالى.

#### \* \* \* المناقشة والتدريبات

س ١ : اذكر ما يجوز في حق اللَّه \_ تعالى \_ إجمالًا مع الدليل.

س ٢: اذكر ما يستحيل في حق اللَّه \_ تعالى \_ تفصيلًا مع الدليل.

س٣: لماذا يجب تنزيه اللَّه \_ تعالى \_ عن كل نقص؟

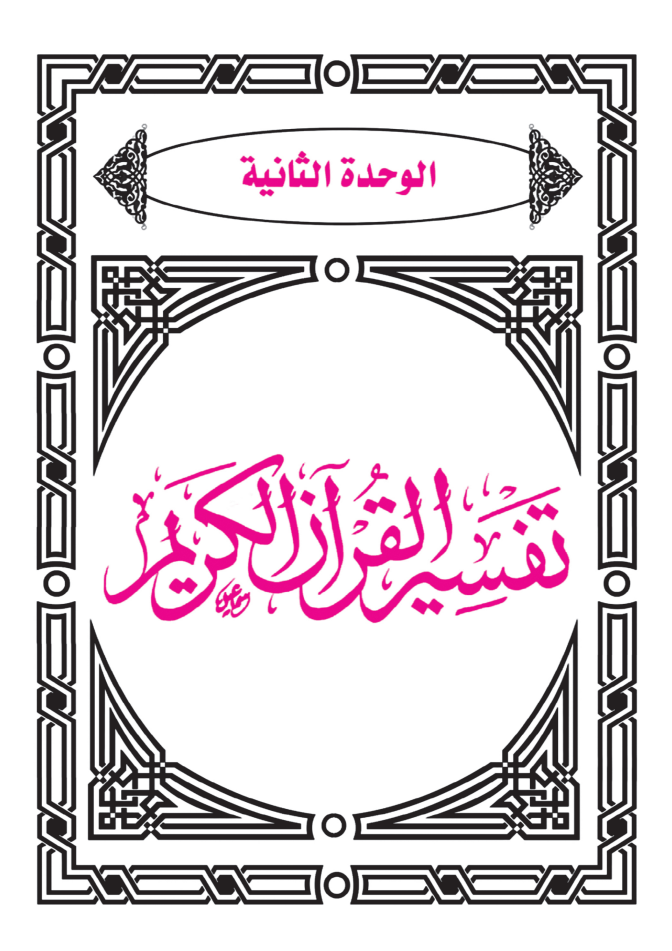
س٤: ما الآثار المترتبة على الإيمان بأسماء الله تعالى وصفاته؟

## س٥: أكمل العبارات الآتية:

| أ_يستحيل على الله _ تعالى _ إجمالًا     |
|-----------------------------------------|
| ب ـ يجوز في حق اللَّه ـ تعالى ـ إجمالًا |
| ج_ ضد القدم، وضد القدرة                 |

\*\*\*

<sup>(</sup>١) سورة الحشر. الآية: ٢٣.



# 🖊 أهداف وحدة التفسير 🕨

# بنهاية دراسة موضوعات التفسير يُتوقع من الطالب أن:

- ١- يتعرف على معانى المفردات الواردة في الآيات.
  - ٢ يدرك تفسير الآيات والمعنى الإجمالي لها.
    - ٣\_ يستنبط الدروس المستفادة من الآيات.
    - ٤\_ يستشعر عظيم قدرة اللَّه تعالى في كونه.
      - ٥ يتعرف على آداب التحية في الإسلام.
      - ٦- يُدرك مكانة الوالدين ووجوب برهما.
  - ٧ يستشعر أهمية الاستقامة في الأقوال والأفعال.
- ٩- يحدد طبيعة علاقة المسلمين بغيرهم وكيفية التَّعامل معهم.

# الموضوع الأول

# الداعي إلى الخير ينبغي موافقة فعله لقوله

قَالَ تَعَالَى: ﴿ ﴿ أَتَأْمُرُونَ ٱلنَّاسَ بِٱلْبِرِّ وَتَنسَوْنَ أَنفُسَكُمْ وَأَنتُمْ لَتَلُونَ ٱلْكِئَبُ أَفَلَا تَعْقِلُونَ الْنَّاسَ بِٱلْبِرِّ وَتَنسَوْنَ أَنفُسَكُمْ وَأَنتُمْ لَتَلُونَ ٱلْكِئَبِ أَفَلَا تَعْقِلُونَ النَّاسَ وَٱسْتَعِينُواْ بِالصَّبْرِ وَٱلصَّلُوةَ وَإِنَّهَا لَكَبِيرَةً إِلَّا عَلَى ٱلْخَيْشِعِينَ ﴿ اللَّهِ اللَّذِينَ يَظُنُّونَ أَنَهُم مُّلَقُواْ رَبِّهِمْ وَأَنَّهُمْ إِلَيْهِ رَاجِعُونَ ﴿ اللَّهُ اللَّذِينَ يَظُنُونَ أَنَهُم مُّلَقُواْ رَبِّهِمْ وَأَنَّهُمْ إِلَيْهِ رَاجِعُونَ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ الْمُعْلَى اللَّهُ اللَ

## معاني المفردات

| المعنى                                              | الكلمة                  | ٩ |
|-----------------------------------------------------|-------------------------|---|
| التوسع في الخير كله.                                | ڡؚؚۘٲڶؠڔۜ               | ١ |
| تتركونها من البر وتنسون تذكيرها به.                 | وَتَنسَوْنَ أَنفُسَكُمْ | ۲ |
| التوراة، وهو الكتاب الذي أنزله الله على موسى عليها. | ٱلْكِئَابُ              | ٣ |
| احتمال المكروه مع الرضى وعدم الجزع.                 | بِٱلصَّبْرِ             | ٤ |
| لثقيلة يشعر بثقلها كل متكاسل عن أدائها.             | لَكِبِيرَةُ             | ٥ |
| الخائفين الخاضعين.                                  | ٱلحَاشِعِينَ            | ٦ |
| يعتقدون ويعلمون، فالظن هنا بمعنى العلم واليقين.     | يَظُنُّونَ              | ٧ |
| راجعون إليه يوم القيامة ومعروضون عليه بعد الموت.    | مُّلَقُواْ رَبِّهِمْ    | ٨ |

## سبب النزول:

أخرج الواحدي والثعلبي عن ابن عباس، قال: نزلت هذه الآية في يهود المدينة، كان الرجل منهم يقول لصهره ولذوي قرابته ولمن بينهم وبينه رضاع من المسلمين: اثبت على الدين الذي أنت عليه، وما يأمرك به، وهذا الرجل، يعنون محمدا على فإن أمره حق، فكانوا يأمرون الناس بذلك ولا يفعلونه (٢).

<sup>(</sup>١) البقرة: ٤٤-٤٤

<sup>(</sup>٢) ذكره الواحدي في أسباب النزول.

## المعنى الإجمالي:

تخاطب الآيات علماء اليهود وكل من يأمر بالمعروف وينهى عن المنكر منهم، أنه ينبغي عليه أن يوافق فعله قوله وظاهره باطنه، فلا يصح أن يأمر غيره بخير ويترك نفسه يفعل الشر، أو ينهى عن منكر ويفعله لأن هذا لا يصدر عن عاقل فضلا عن عالم.

وإذا كانت مهمة الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر صعبة وشديدة عليهم فليستعينوا بالصبر على شدائد الدعوة والكلمة الطيبة، وليتسلحوا بسلاح الصلاة ففيها الخير كله وفيها راحة القلب وفيها الحاجز عن الفحشاء والمنكر.

## التفسير والبيان:

العنصر الأول: لمن الخطاب في الآيات الكريمة ؟

الخطاب في قوله تعالى: ﴿ ﴿ أَتَأْمُرُونَ ٱلنَّاسَ بِٱلْبِرِّ وَتَنسَوْنَ أَنفُسَكُمْ وَأَنتُمْ لَتَلُونَ ٱلْكِئبَ أَفَلَا تَعْقِلُونَ

لعلماء اليهود، وقد سألهم الله سؤال توبيخ لهم وتعجيب من شأنهم؛ حيث كانوا يأمرون غيرهم بالخير وينسون أنفسهم فهم كالمصباح يضيء للناس ويحرق نفسه، فكيف يليق بكم يا أهل الكتاب أن تأمروا الناس بالبر، وهو التوسع في الخير، ولا تأتمروا به! والحال أنكم تتلون الكتاب، وتعلمون ما فيه من عقوبة من يقصر في أمر الله، فكان ينبغي عليكم أن تكونوا أول المنتفعين به، ولا شك أن من كان على علم بالكتاب ثم يدعو الناس إليه ولا ينتفع هو بهداياته، ولا يلتزم تعاليمه فهو أبعد ما يكون عن حال العقلاء.

وهذا الخطاب، وإن كان لليهود من أهل الكتاب، فهو موجه أيضا لغيرهم، لأن العبرة بعموم اللفظ، لا بخصوص السبب.

## العنصر الثاني: الأمر بالاستعانة بالصبر والصلاة.

ولما ذم الله تعالى اليهود على سوء صنيعهم وقبيح فعلهم في حق أنفسهم، أمرهم أن يستعينوا بالصبر والصلاة فإنها جلاء القلوب والأرواح ؛ فالصبر هو الزاد الذي لا بد منه لمواجهة كل مشقة، والصلاة أكبر عون على الثبات في الأمر؛ لما لها من التأثير في الروح، ولكنها شاقة على النفس الأمارة بالسوء؛

ولذلك قال: ﴿ وَإِنَّهَا لَكِيرَةٌ إِلَّا عَلَى ٱلْخَشِمِينَ ﴿ الذين يخضعون لأمر الله، ويحرصون على طاعته، فالصلاة راحة لهم، وغذاء لأرواحهم، ولقد كان النبي على إذا اشتد عليه أمر من أمور الدنيا فزع إلى الصلاة؛ ليجد فيها الراحة والزاد الذي يعينه على ما يلاقيه من شدائد. وهو ما عبر عنه النّبي على بقوله: (وجعلت قرّة عيني في الصلاة ) (١).

العنصر الثالث: المؤمن يعلم بأنه سيلاقى ربه يوم القيامة.

ثم بين سبحانه وتعالى في قوله: ﴿ الَّذِينَ يَظُنُّونَ أَنَهُم مُّلَقُواْ رَبِّهِمْ وَأَنَهُمْ إِلَيْهِ رَجِعُونَ ﴿ اللهِ اللهُ اللهُ

وعبر بالظن في قوله: ﴿ الَّذِينَ يَظُنُونَ ﴾ للإشارة إلى أن من ظن اللقاء لا يشق عليه الصلاة، فكيف بمن يتيقنه؟! فهذا سبب آخر بعد نسيان أنفسهم وتلاوة الكتاب لمزيد من التقريع والتوبيخ.

## الصور البلاغية:

- الاستفهام في قوله تعالى: ﴿ أَتَأْمُ ونَ ﴾ للتوبيخ.
- الاستفهام في قوله تعالى: ﴿ أَفَلا تَعْقِلُونَ ﴾ للإنكار عليهم.
- في قوله تعالى: ﴿ وَتَنسَوْنَ أَنفُسَكُمْ ﴾ مبالغة في ترك الأمر.

## الدروس المستفادة:

أولا: على كل من يأمر بالخير أن يكون أكثر مسارعة إليه من غيره.

ثانيا: العلماء العاملون قدوة لغيرهم بفعلهم قبل قولهم.

ثالثا: الصبر والصلاة كفيلان بتذليل الصعاب وإزالة العقبات التي يلاقيها المرء في حياته.

رابعا: مما يدفع العبد لمزيد من الطاعة والعمل الصالح إيهانه بالجزاء والحساب يوم القيامة.

۱ عل

<sup>(</sup>١) أخرجه الإمام أحمد والنسائي.

# 🖊 المناقشة والتدريبات

- ١) بين معانى المفردات التالية: (البر \_الكتاب \_الصبر \_الخاشعين).
  - ٢) اختر الإجابة الصحيحة من بين القوسين.
- أ \_ نوع الاستفهام في قوله تعالى: ﴿ أَتَأْمُرُونَ ﴾ (للتهكم \_ للتقرير \_ للتوبيخ). ب- نوع الاستفهام في قوله تعالى: ﴿ أَفَلا تَعْقِلُونَ ﴾ (للإنكار \_ للتوبيخ \_ استفهام حقيقي).
- ج \_ الخطاب في الآيات لـ (دعاة المسلمين \_ رهبان النصارى \_ علماء اليهود). ٣) أكمل العبارة التالية بما يناسبها:
  - خاطب الله بهذه الآيات ..... لأنهم كانوا ..... وينسون أنفسهم.
- لمّا ذم الله تعالى اليهود على سوء صنيعهم وقبيح فعلهم، أمرهم أن يستعينوا بـ ........ و
  - ٤) هل النسيان في قوله تعالى: ﴿ وَتَنسَوْنَ أَنفُسَكُمْ ﴾ على حقيقته؟ وضح ذلك.
    - ٥) على كل من يأمر بالخير أن يكون أكثر مسارعة إليه. فبم تعلل ذلك؟
      - ٦) ما سبب نزول الآيات الكريمة؟
        - ٧)ما المستفاد من الآيات؟
- ٨) نشاط: قم مع بعض زملائك بتمثيل مشهدين في مسرحية أحدهما لداع إلى الله وافق فعله قوله والثاني لداع خالف فعله قوله.



# فضل الإنفاق في سبيل الله

قَالَ تَعَالَى: ﴿ مَّثُلُ ٱلَّذِينَ يُنفِقُونَ أَمُولَهُمْ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ كَمْثَلِ حَبَّةٍ أَنْبَتَتْ سَبْعَ سَنَابِلَ فِي كُلِّ سُنْبُكَةٍ مِّاثَةُ حَبَّةٍ وَٱللَّهُ يُضَعِفُ لِمَن يَشَآءٌ وَٱللَّهُ وَسِعُ عَلِيمٌ ﴿ اللَّهِ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَخْزَنُونَ أَمُولَهُمْ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ ثُمَّ لَا يُتَبِعُونَ مَآ أَنفَقُواْ مَنَّا وَلاَ أَذَى لَهُمْ أَجُرُهُمْ عِندَ رَبِّهِمْ وَلاَ خَوْفُ عَلَيْهِمْ وَلاَ هُمْ يَحْزَنُونَ ﴿ اللهِ عَلَيْهِمْ وَلاَ هُمْ يَحْزَنُونَ ﴿ اللهَ عَنْ وَاللّهُ عَنْ كَلِيهُمْ وَلاَ هُمْ يَحْزَنُونَ ﴿ اللهُ عَلَيْهِمْ وَلاَ هُمْ يَحْزَنُونَ اللهُ عَنْ اللّهُ عَنْ كَاللّهُ عَنْ كَاللّهُ عَلَيْهِمْ وَلا هُمْ يَحْزَنُونَ ﴿ اللّهُ عَلَيْهِمْ وَلا هُمْ يَحْزَنُونَ ﴿ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ كُولُونُ وَمَعْفِرَةً خَيْلُ مُ اللّهُ عَلَيْهِمْ وَلا هُمْ يَحْزَنُونَ ﴿ اللّهُ عَلَيْهِمْ وَلا هُمْ يَحْزَنُونَ اللّهُ عَلَيْهِمْ وَلا هُمْ يَحْرَنُونَ اللّهُ عَنْ اللّهُ وَاللّهُ عَنْ عَلَيْهِمْ وَلا هُمْ يَحْزَنُونَ لَا اللّهُ عَلَيْهِمْ وَلا عَلَيْ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْهِمْ وَلَا عَلَيْهِمْ وَلا هُمْ يَحْزَنُونَ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ عَنْ كُولُونُ عَلَيْهِمْ وَلا هُمْ يَحْزَنُونَ لَا عُلْهُمْ عَنْ مُ عَلَيْهِمْ وَلا هُمْ يَحْزَنُونَ عَلَيْهِمْ وَلَا عُلْمُ اللّهُ عَلَيْ عَلَيْهُ هُمْ عَنْدَرَبِهِمْ مَا عَلَيْهُمْ عَلَيْهِمْ وَلَا لَهُ عَلَيْ فَاللّهُ عُلَيْكُونُ اللّهُ عُلَيْهُمْ عَلَيْكُونَ اللّهُ عَلَيْكُولُونُ اللّهُ عَلَيْكُونَ اللّهُ عَلَيْكُونَ اللّهُ عَلَيْكُولُ اللّهُ عَلَيْكُولُونَ اللّهُ عَلَيْكُونُ اللّهُ عَلَيْكُولُ اللّهُ عَلَيْكُولُ اللّهُ عَلَيْكُولُ اللّهُ عَلَيْكُولُ اللّهُ عَلَيْكُولُولُ اللّهُ عَلَيْكُولُ اللّهُ عَلَيْكُولُ اللّهُ عَلَاللّهُ عَلَيْكُولُ اللّهُ عَلَيْكُولُ اللّهُ عَلَيْكُولُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُولُ اللّهُ عَلَيْكُولُ اللّهُ عَلَيْكُولُونُ اللّهُ عَلَيْكُولُ اللّهُ عَلَيْكُولُولُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُولُ اللّهُ عَلَيْكُولُ اللّهُ عَلَيْكُولُ اللّهُ عَلَيْكُولُ اللّهُ عَلَيْكُولُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُولُ

# معاني المفردات:

| المعنى                                                       | الكلمة                            | ٩  |
|--------------------------------------------------------------|-----------------------------------|----|
| أي: طلبا لمرضاته.                                            | فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ               | ١  |
| واحدة الحب، وهو ما يزرع ليقتات به الناس.                     | حَبَّةٍ                           | ۲  |
| وهي ما يتكون فيه الحب كسنبلة القمح أو الشعير                 | سُنبُكَةٍ                         | ٣  |
| يزيد الثواب بها لا يحصى.                                     | وَٱللَّهُ يُضَاعِفُ لِمَن يَشَاءُ | ٤  |
| عظيم فضله.                                                   | وَاسِعُ                           | 0  |
| يعلم نيات المنفقين.                                          | عَلِيمُ                           | 1  |
| المن: أن يذكر المحسن إحسانه لمن أحسن إليه، ويظهر تفضله عليه. | مَنَّا                            | ٧  |
| أن يتطاول المنفق على آخذ الصدقة بالقول أو الفعل              | وَلَآ أَذُى                       | ٨  |
| ثواب إنفاقهم.                                                | آء آجرهم<br>گهم آجرهم             | ٩  |
| قول طيب جميل للفقير.                                         | تَوُلُّ مُعْرُوفٌ                 | ١. |
| أن يغفر للسائل إلحاحه في السؤال، ويستر عليه فقره واحتياجه.   | وَمُغْفِرَةً                      | 11 |

<sup>(</sup>١) البقرة: ٢٦١ –٢٦٣

#### سبب النزول:

قال الكلبي: نزلت في عثمان بن عفان وعبد الرحمن بن عوف، أما عبد الرحمن بن عوف فإنه جاء إلى النبي والمعلقة الأف درهم صدقة، فقال: كان عندي ثمانية آلاف درهم، فأمسكت منها لنفسي ولعيالي أربعة آلاف درهم، وأربعة آلاف أقرضتها ربي، فقال له رسول الله على: «بارك الله لك فيها أمسكت وفيها أعطيت». وأما عثمان رابعة ألاف أقرضتها ربي، فقال له بعير بأقتابها وأما عثمان وتصدّق برومة (ملاحمة على المسلمين)، فنزلت فيهما هذه الآية. وقال أبو وأحلاسها الله على المسلمين، فنزلت فيهما هذه الآية. وقال أبو سعيد الخدري: رأيت رسول الله على المديد يدعو لعثمان، ويقول: «يا ربّ، إن عثمان بن عفان رضيت عنه، فارض عنه» فها زال رافعا يده حتى طلع الفجر، فأنزل الله تعالى فيه: ﴿مَثُلُ ٱلَّذِينَ يُنفِقُونَ رَضِيت عنه، فارض عنه» فها زال رافعا يده حتى طلع الفجر، فأنزل الله تعالى فيه: ﴿مَثُلُ ٱلَّذِينَ يُنفِقُونَ

#### المعنى الإجمالي:

يحثنا الله في هذه الآيات على التصدق والإنفاق في سبيله، لأنه سبحانه يضاعف هذه الصدقة أضعافا كثيرة، وقد ضرب المولى عز وجل مثلا لذلك بحبة قمح أنبتت سبع سنابل في كل سنبل مائة حبه لكن هذا التضعيف من الله مشروط بشرطين.

الأول: ألا يتبع المتصدق صدقته بالمن على الفقير.

الثاني: ألا يتبع المتصدق صدقته بأذى للفقير.

وفي الآية الأخيرة يخبر المولى عزوجل المسلمين بأن القول المعروف والمغفرة خير من الصدقة التي يتبعها المن أو الأذى.

<sup>(</sup>١) الأقتاب: جمع قتب، وهو رَحْل صغير على قدر سنام البعير.

<sup>(</sup>٢) الأحلاس: جمع حِلْس وهو فراش يفرش للجلوس عليه.

<sup>(</sup>۳) اسم مکان.

<sup>(</sup>٤)ركيَّة: البئر التي بها ماء ولم تطو (أي: لم يُبْنَ حولها ولم تُعْرَش).

<sup>(</sup>٥) ذكره الواحدي في أسباب النزول.

#### البيان والتفسير:

# العنصر الأول: الذي يحرص عليه الإسلام.

يحرص الإسلام على أن يقوم المجتمع الإسلامي على أساس من التعاون الصادق والمحبة بين أفراده.

من أجل ذلك يرغب الله تعالى عباده في هذه الآيات الكريمة، ويحثهم على الإنفاق من أموالهم على المحتاجين، وعلى المصالح العامة للأمة كالمساجد والمدارس والمستشفيات، ويبين الله تعالى أن هؤلاء الذين ينفقون أموالهم في سبيل الله ولإعلاء كلمته وإسعاد الوطن وأهله مثلهم كمثل حبة أنبتت سبع سيقان، في كل ساق سنبلة، في كل سنبلة مائة حبة، وذلك يكون في أخصب أرض وأجود تربة وأحسن بذر.

# العنصر الثاني: ثواب الصدقة في سبيل الله.

في قوله تعالى: ﴿ مَّثَلُ ٱلَّذِينَ يُنفِقُونَ أَمُوا لَهُمْ فِي سَبِيلِ ٱللّهِ ﴾ الآية تصوير وتمثيل للإضعاف والإضافة في الزيادة والأجر الذي يعطيه الله للمتصدقين في سبيله، والله يضاعف هذه المضاعفة أو أكثر منها لمن يشاء؛ إذ هو واسع الفضل، الغنى الكريم، العليم بكل شيء والعليم بنيات المنفقين.

وهذا المثل أبلغ في النفوس من ذكر عدد السبعائة لأن التحديد والتعداد يظل فيه قصور، وأما عدم التحديد بحد فيشير إلى احتمال النمو والبركة والزيادة. وفيه إشارة إلى أن الأعمال الصالحة ينميها الله عزّ وجلّ لأصحابها، كما ينمي الزرع لمن بذره في الأرض الطيبة، وقد وردت السّنة بتضعيف الحسنة إلى سبعائة ضعف.

# العنصر الثالث: آداب التصدق والإنفاق في سبيل الله.

وقد جاءت الآية الثانية بعد ذلك تبين لنا الآداب العامة التي يجب أن يراعيها المتصدقون، حتى تثمر صدقتهم الثمرة المرجوة في الدنيا والآخرة.

## وتتلخص هذه الآداب فيما يلي:

- ١ إخلاص النية لله تعالى.
- ٢ مراعاة شعور الفقراء والمتصدق عليهم.
  - ٣- عدم المباهاة بالصدقات.

٤ - عدم إيذاء الفقراء بتعييرهم بالإحسان إليهم.

ثم تبين الآية الكريمة أن من التزم بهذه الآداب فاز بالأجر العظيم في الآخرة، ولن يشعر يومئذ بخوف حين يخاف الناس، ولا يحس بحزن أو ندم يوم يجزن المقصرون على ما فاتهم في الدنيا من صالح الأعمال.

فيقرر سبحانه أن الصدقة التي يتبعها أذى للمتصدق عليه لا فائدة منها، وأولى منها كلمة طيبة ينطق بها المتصدق فيكسب بها القلوب، ويملؤها بالرضا والبشاشة، ومغفرة تغسل الحقد من النفوس وتحل محله الإخاء والصداقة، فالقول بالمعروف والمغفرة يؤديان الوظيفة الأولى للصدقة وهي تهذيب النفوس وتأليف القلوب.

﴿ وَٱللَّهُ عَٰنَى ﴾ عن خلقه وعن الصدقة المؤذية ﴿ حَلِيمٌ ﴾ لا يعاجلهم بالعقوبة، بل يغفر لهم ويصفح عنهم إن تابوا واستغفروا.

ودلت هذه الآية على مبدأ مهم عام في الشريعة وهو «درء المفاسد مقدم على جلب المصالح».

## الصور البلاغية:

تشبيه ثواب الإنفاق في سبيل الله بالحبة التي تنبت سبع سنابل في كل سنبلة مائة حبة؛ لبيان كثرة الفضل والخير على المتصدق، ولحثه على المزيد من الصدقات.

## من الدروس المستفادة:

أولا: عظيم ثواب الصدقة في سبيل الله وفي وجوه الخير.

ثانيا: وجوب إخلاص النية لله تعالى في الصدقات، وفي كل القربات والطاعات.

ثالثا: مراعاة شعور الفقير واجب على المتصدق.

رابعا: أهل الطاعة آمنون فرحون يوم القيامة، فلا يخافون إذا خاف الناس، ولا يجزنون إذا حزن الناس.

خامسا: كلمة طيبة تريح القلوب وتغمرها بالرضا والبشاشة، خير عند الله تعالى من الصدقة التي يتبعها أذى.

سادسا: يجب على المسلم أن يتعلم من حلم الله، فلا يتعجل الإيذاء والغضب على الفقير إذا صدر منه ما يغضبه.

# ▶ المناقشة والتدريبات

## ١ – ما معنى الكلمات التالية:

(في سبيل الله - والله يضاعف ـ لمن يشاء - واسع ـ عليم - قول معروف - ومغفرة).

٧- ما المقصود بقوله تعالى: ﴿ مَّ ثُلُ ٱلَّذِينَ يُنفِقُونَ أَمْوَلَهُمْ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ كَمَثَلِ حَبَّةٍ ٱلْبَتَتْ سَبْعَ سَبْعَ المَّذَيِّ لَهُمْ أَعُولُهُمْ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ سَنَابِلَ فِي كُلِّ سُنُبُلَةٍ مِّائَةُ حَبَّةٍ وَٱللَّهُ يُضَعِفُ لِمَن يَشَاءُ وَاللَّهُ وَسِئْع عَلِيكُمْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيكُمْ عَندَ رَبِّهِمْ ﴾؟ .

|           | لأذى.                                                                    | ، المن والا | لفرق بين | ضح ا    | ۳- و     |   |
|-----------|--------------------------------------------------------------------------|-------------|----------|---------|----------|---|
|           |                                                                          |             |          | و:      | المن ه   |   |
|           |                                                                          |             |          | ، هو: . | الأذى    |   |
| حَبَّةٍ } | ﴿ مَّثَلُ ٱلَّذِينَ يُنفِقُونَ أَمْوَلَهُمْ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ كَمْثَلِ | تعالى:      | قوله     | في      | - \$     |   |
|           |                                                                          |             | سورته.   | ضح و    | ئىبيە، و | ت |

٥ - نشاط (١):

قم اليوم بإخراج صدقة مع إخلاص النية والستر على الفقير.

٦- نشاط (٢):

قم بحث أصدقائك على التصدق.

٦ - اذكر بعض الآداب العامة التي يجب أن يراعيها المتصدقون.

٧- اذكر الدروس المستفادة من الآيات.



# النظر والتفكر في خلق الكون من سمات العقلاء الأتقياء

قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ إِنَ فِي خَلِقِ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَٱخْتِلَفِ ٱلْيَلِ وَٱلنَّهَادِ لَآينَتِ لِآُولِي ٱلْأَلْبَبِ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَيَنَا مَا خَلَقْتَ هَذَا بَطِلًا يَذُكُرُونَ ٱللَّهَ قِيدَمًا وَقُعُودًا وَعَلَىٰ جُنُوبِهِمْ وَيَتَفَحَكُرُونَ فِي خَلْقِ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ رَبَّنَا مَا خَلَقْتَ هَذَا بَطِلًا شُبْحَنَكَ فَقِنَا عَذَا بَٱلنَّادِ ﴿ اللهِ ﴾ (١)

## معاني المفردات

| المعنى                                          | الكلمة                            | ٩ |
|-------------------------------------------------|-----------------------------------|---|
| تقدير الكائنات وترتيبها بنظام وإتقان على غير    | خَلْقِ                            | \ |
| مثال سابق.                                      | <b>y</b>                          |   |
| مجيء كل منها خلف الآخر أي بعده، واختلافهما      | وَٱخۡتِكۡفِ ٱلَّيۡلِ وَٱلنَّهَارِ | ۲ |
| أيضًا في الطول والقصر وفي الظلام والنور، وهكذا. |                                   |   |
| الأدلة الشاهدة على وجود الله وقدرته.            | لآيئت                             | ٣ |
| جمع لب، وهو العقل.                              | ٱلْأَلْبَبِ                       | ٤ |
| عبثا لا فائدة منه، ولا نتيجة تترتب عليه.        | بكطِلًا                           | 0 |
| تنزيها لك يا رب عما لا يليق بك.                 | سُبْحَانَكَ                       | ۲ |
| اجعل العمل الصالح وقاية لنا من عذاب النار.      | فَقِنَا عَذَابَٱلنَّارِ           | ٧ |

## المعنى الإجمالي:

في هاتين الآيتين يوضح المولى - عز وجل - أن خلق السهاوات والأرض والليل والنهار آيات داعية للتفكر والتدبر والاتعاظ، وذلك لا يكون إلا من صاحب عقل سليم يدرك ما حوله من ملكوت الله فيخشع لله ويذكره في كل أحواله قائمًا وقاعدًا وعلى جنبه، ويقر ويذعن أن الله ما خلق هذا الخلق باطلا بغير هدف، وبحق هذا الإقرار والاذعان يطلب من ربه الملك المقتدر أن ينجيه من النار.

(۱) آل عمران: ۱۹۱-۱۹۱

#### التفسير والبيان:

# العنصر الأول: التأمل في خلق الله:

يدعونا ربنا سبحانه وتعالى في هاتين الآيتين للتأمل والتفكر في بديع صنعه، لأن التفكر يكون في مصنوعات الخالق لا في الخالق، لاستحالة الوصول إلى حقيقة ذاته وصفاته، قال الحسن البصري: تفكر ساعة خير من قيام ليلة.

فهذا الكون البديع، وهذا العالم المحكم الترتيب، وهذه السماء وارتفاعها بغير عمد، وهذه الشمس وضحاها، وهذا القمر إذا تلاها، وهذه الأرض واتساعها وما فيها من إنسان وحيوان ونبات، وجبال وأشجار وأنهار وبحار، وهذا الاختلاف القائم بين الليل والنهار في الطول والقصر، كل هذا يدل على أن لهذا الكون ربا يدبر أموره وينظم شئونه.

# العنصر الثاني: لا ينتفع بالتأمل في آيات الله الكونية إلا صاحب عقل سليم:

في الآيات الكريمة التي معنا أدلة قاطعة وبراهين ساطعة، لا ينتفع بها إلا أصحاب العقول الذكية، والألباب المستنيرة التي تدرك الأشياء ظاهرة جلية، وليسوا كأصحاب العقول المريضة الذين يشاهدون آيات الله فيمرون عليها وهم عنها معرضون.

فالمؤمن بعد أن تدبر ونظر ودقق وتفكر يتوجه إلى الله تعالى متضرعا معلنا قناعته بحكمة الله العليا في خلق المخلوقات، يدعو الله قائلًا: اجعل لنا وقاية وحاجزا من عذاب النار، وأجرنا من عذابها، ووفقنا للعمل الصالح

# العنصر الثالث: وجوب التفكر في الآيات الكونية:

رأى بلال رَضَ الله عَلَيْ يبكي بكاء شديدا، فقال له: يا رسول الله، أتبكي وقد غفر الله لك ما تقدم من ذنبك وما تأخر! فقال: يا بلال أفلا أكون عبدا شكورا! ثم قال: وما لي لا أبكي؟ وقد أنزل الله على في هذه الليلة (إِنَّ فِي خَلِقِ ٱلسَّكَمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ ...) ثم قال: (ويل لمن قرأها ولم يتفكر فيها)(١).

# العنصر الرابع: الكون لم يخلق عبثًا:

هذا الكون بها فيه لم يخلقه الله عبثا لا فائدة منه، ولا أوجده باطلا زائلا، فالله منزه عن الباطل والعبث، وكل خلقه حق مشتمل على فائدة وحكمة وقدرة، ولا بد لهذا الخلق من نهاية، يأخذ المطيع والعاصي فيها جزاءه إن خيرا فخير، وإن شرا فشر، فإذا كان الأمر كذلك فلندع الله سبحانه وتعالى أن يقينا ويصرف عنا عذاب النار بعنايته وتوفيقه لنا.

## الصور البلاغية:

- قوله: ﴿ لَأَيْتِ ﴾ التنكير للتفخيم أي: لآيات كثيرة عظيمة.
- قوله: ﴿ قِيكُمَّا وَقُعُودًا وَعَلَى جُنُوبِهِم ﴾ جمع حالات الإنسان الثلاث في الصلاة والذكر، وهي القيام والقعود والاضطجاع على الجنب.

#### الدروس المستفادة:

أولا: إبداع هذا الكون وانتظام صنعه دليل على وجود الله وقدرته.

ثانيا: التفكر في الكون من صفات أصحاب العقول.

ثالثا: ذكر الله تعالى يكون على أي جهة وفي كل حال إلا في الأماكن غير الطاهرة كالحمامات ونحوها.

رابعا: لهذه الحياة نهاية يجازي فيها المحسن والمسيء.

\*\*\*

# ▶ المناقشة والتدريبات

## ١) وضح معنى ما يأتي:

(الخلق \_ لآيات \_ الألباب \_ سبحانك \_ باطلا).

٢) بين كيف يختلف الليل مع النهار؟

## ٣) صحح العبارات التالية:

أ ـ قنا عذاب النار معناها (اجعل العمل الصالح وقاية لنا من الوقوع في المعاصي).

ب ـ معنى ﴿ ٱلْأَلْبَكِ ﴾ جمع لب وهو باطن الشيء.

ج ـ قوله: ﴿ قِيكُمَّا وَقُعُودًا وَعَلَى جُنُوبِهِم ﴾ جمع حالات الإنسان الثلاث في النوم واليقظة.

٤) ما الذي يفيده التنكير في ﴿ لَأَينَتِ ﴾؟

#### ه) نشاط:

تأمل في الكون ثم اكتب بمساعدة المعلم أو الوالدين بعض مظاهر وأدلة وجود الله.

٦) اذكر المعنى الإجمالي للآيات الكريمة.

٧) اذكر الدروس المستفادة من الآيات

# الموضوع الرابع - المحلق المساواة بين الناس في الخلق

قَالَ تَعَالَى: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ ٱتَّقُواْ رَبَّكُمُ ٱلَّذِي خَلَقَكُم مِن نَفْسِ وَحِدَةٍ وَخَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَبَثَّ مِنْهُمَا رِجَالًا كَثِيرًا وَنِسَآءً وَاللَّهُ اللَّهَ اللَّهُ اللَّ

## معانى المفردات

| المعنى                                             | الكلمة                  | ٩ |
|----------------------------------------------------|-------------------------|---|
| خطاب للنوع الإنساني كله.                           | يَّتَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ  | 1 |
| من شخص واحد، وأصل واحد هو آدم عليه السلام.         | مِّن نَّفَسٍ وَبَحِدَةٍ | ۲ |
| نشر من آدم وحواء.                                  | وَبَثَّ مِنْهُمَا       | ٣ |
| يسأل بعضكم بعضا بأن يقول: أسألك بالله أن تفعل كذا. | تَسَاءَ لُونَ بِهِ      | ٤ |
| جمع رحم، وهي القرابة من جهة الأب أو الأم.          | <u>وَٱلْأَرْحَامَ</u>   | ٥ |
| الرقيب هو الحفيظ المطلع.                           | رَقِيبًا                | 7 |

## المعنى الإجمالي:

في هذه الآية أمر من الله تعالى للناس كل الناس - أبيضهم وأسودهم غنيهم وفقيرهم ذكرهم وأنثاهم - بتقوى الله والخوف منه فالله مطلع عليكم ومراقب لكم يعلم سركم وجهركم.

وكُرر الأمر بالتقوى في الآية لإفادة التأكيد ووجوب التحلي بالتقوى في كل الأمور.

## البيان والتفسير:

العنصر الأول: تذكير الناس جميعا بأن أصلهم واحد:

في هذه الآية الكريمة يخاطب الله \_ تبارك وتعالى \_ الناس جميعا على اختلاف أزمانهم وأماكنهم

(١) النساء: ١

وألوانهم، فيأمرهم أن يأخذوا لأنفسهم الوقاية من عذاب الله وغضبه، فهو سبحانه الذي رباهم بنعمه، وتفضل عليهم بإحسانه ومَنِّه، وهو الذي خلقهم من جنس واحد وأصل واحد هو آدم عليه فالناس جميعا متساوون في الأصل والنسب.

وفي التذكير بالأصل الإنساني الواحد دلالة على وجوب التزام حدود الإنسانية، وأن الإنسان أخ الإنسان أحب أم كره، والأخوة تقتضي المسالمة والتعاون ونبذ المحاربة والخصومة والتقاطع.

# العنصر الثاني: تكريم الله للمرأة:

﴿ وَخَلَقَ مِنْهَا زُوْجَهَا ﴾ أي حواء، وقد خلقت من ضلع آدم الأيسر، وهو نائم، فاستيقظ، فرآها فأعجبته، وأنس إليها وأنست إليه، بدليل الحديث الصحيح عند الشيخين أن رسول الله على قال: «استوصوا بالنساء خيرا، فإنهن خلقن من ضلع، وإن أعوج شيء في الضلع أعلاه، فإن ذهبت تقيمه كسرته، وإن تركته لم يزل أعوج».

وفي هذا تقرير لكرامة المرأة وقيمتها، فقد خلقت هي والرجل من نفس واحدة، فهما سواء لا بفتر قان.

﴿ وَبَثَ مِنْهُمَا رِجَالًا كَثِيرًا وَلِسَاءً ﴾ ثم بين الله تعالى طريق تكاثر النوع الإنساني، فذكر أنه نشر وفرق من آدم وحواء نوعي جنس البشر وهما الذكور والإناث التي تفرع منهما الإنسان الذي سكن الأرض وعمرها.

## العنصر الثالث: تكرار الأمر بالتقوى.

ثم يؤكد الله تبارك وتعالى وجوب تقواه فيقول: ﴿ وَٱتَّقُواْ ٱللّهَ ٱلّذِى تَسَاءَ لُونَهِم وَٱلْأَرْحَامُ ﴾ أي: اجعلوا وقاية بينكم وبين عذاب الله الذي يسأل بعضكم بعضا باسمه، واتقوا الأرحام فصلوها، واحذروا أن تقطعوها، بل أحسنوا إلى أقاربكم من جهة الأب أو الأم، وعاونوهم في كل ما يحتاجون إليه، فهذا مما يرضي ربكم، ويؤلف قلوبكم، ويقوي أواصر المحبة بينكم.

ثم يختم الله سبحانه وتعالى الآية بقوله: ﴿إِنَّ ٱللَّهَ كَانَ عَلَيْكُمْ رَقِيبًا الله للهِ للبين أنه الرقيب على خلقه، العليم بأحوالهم، وهو الذي سيجازيهم على أعالهم.

#### الصور البلاغية:

- النداء في قوله تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ ﴾ لتنبيه المخاطبين، ولفت أنظارهم.

- الأمر في قوله تعالى: ﴿ أَتَّقُواْ رَبَّكُمُ ﴾ للوجوب.

## الدروس المستفادة:

أولا: عموم رسالة الإسلام، فهي موجهة إلى الناس جميعا.

ثانيا: وجوب تقوى الله - عز وجل.

ثالثًا: البشر متساوون في الأصل والنشأة.

رابعا: وجوب صلة الأرحام والإحسان إليهم.

خامسا: الله تعالى رقيب على عباده وسيحاسبهم على أعمالهم.

# ♦ المناقشة والتدريبات

- ١ ما معنى المفردات التالية: (الناس ـ من نفس واحدة ـ وبث منها ـ رقيبا)؟ .
  - ٢ ما المقصود بقوله تعالى: ﴿ وَأَتَّقُواْ اللَّهَ ﴾؟ وما معنى ﴿ تَسَاءَ لُونَ بِهِ عِهِ ؟ .
    - ٣- بين كيف تكون تقوى الأرحام؟ .
- ٤ ماذا يفيد النداء في قوله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا النَّاسُ ﴾؟ وعلام يدل الأمر في قوله تعالى: ﴿ وَاتَّقُواْ اللَّهَ ﴾؟ ٥ نشاط:
  - مثل مع زملائك مشهدا لبعض المؤمنين الذين يسألون بعضهم بعضا بالله تعالى.
  - ٦ هات من النص القرآني ما يقرر كرامة المرأة وقيمتها. مع التوضيح والبيان.
    - ٧- لماذا ختم الله \_ تعالى \_ الآية بقوله: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ كَانَ عَلَيْكُمْ رَقِيبًا ١ ﴾؟
      - ٨- اذكر ما ترشد إليه الآية الكريمة.



# أداب التحية في الإسلام

# قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَإِذَا حُيِّينُم بِنَحِيَّةٍ فَحَيُّواْ بِأَحْسَنَ مِنْهَا آَوْ رُدُّوهَا ۗ إِنَّ ٱللَّهَ كَانَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ حَسِيبًا (١٠) ﴾ (١٠).

## معاني المفردات

| المعنى                                                                   | الكلمة             | ٩ |
|--------------------------------------------------------------------------|--------------------|---|
| أن يلقي المسلم السلام على من يلقاه وهي: السلام عليكم ورحمة الله وبركاته. | التحية             | ١ |
| بزيادة عليها.                                                            | بِأَحْسَنَ مِنْهَا | ۲ |
| كها هي بغير زيادة.                                                       | أَوْ رُدُّوهَا ۖ   | ٣ |
| من أقوالكم وأفعالكم ونياتكم .                                            | عَلَىٰكُلِّ شَيْءٍ | ٤ |
| المحاسب على العمل، المراقب له والمكافئ عليه.                             | حَسِيبًا           | ٥ |

## المعنى الإجمالي:

في الآية الكريمة أدب رفيع وخلق طيب وهو تقدير الناس واحترامهم فمن ألقى السلام على أخيه المسلم وجب عليه الرد إكراما وتقديرا له، وتنفيذا لأمر ربه فيسارع إلى الرد بأحسن مما حياه به أو على أقل تقدير بمثل ما حياه به.

## التفسير والبيان:

# العنصر الأول: أدب التحية في الإسلام:

أصل التحية: الدعاء بالحياة، والتحيات لله: أي الألفاظ التي تدل على الملك، ويكنى بها عنه لله تعالى، والصحيح أن التحية هاهنا: السلام، لقوله تعالى: ﴿ وَإِذَا جَاءُوكَ حَيَّوْكَ بِمَا لَمْ يُحَيِّكَ بِهِ اللَّهُ ﴾ [المجادلة: ٨].

يعلمنا الله \_ سبحانه وتعالى \_ في هذه الآية الكريمة نوعا من آداب الإسلام وهو أدب التحية فيرشدنا إلى أنه متى حيانا أحد الناس بتحية، وجب علينا أن نرد عليه بتحية مثلها، أو بأحسن منها.

(١) سورة النساء: ٨٦

## العنصر الثاني: كيفية الرد الحسن:

إذا سلم المسلم على المسلم فالواجب الرد عليه بأفضل مما سلم، أو الرد عليه بمثل ما سلم، فالزيادة مندوبة، والمهاثلة مفروضة. فإذا قال الشخص: السلام عليكم، أجاب المسلم عليه إما بقوله: وعليكم السلام، أو وعليكم السلام، ورحمة الله، وإذا زاد: «وبركاته» كان أفضل، وفي كل كلمة عشر حسنات. كما أرشدنا سيدنا رسول الله على حين جاءه رجل فقال: ««السلام عليكم، فرد عليه ثم جلس فقال: «عشرون» ثم جاء آخر فقال: السلام عليكم ورحمة الله، فرد عليه ثم جلس فقال: «عشرون» ثم جاء آخر فقال: السلام عليكم ورحمة الله وبركاته فرد عليه، ثم جلس فقال: «ثلاثون» (۱).

وإما أن يكون حسن الرد بزيادة معنوية كالبشاشة وحسن الاستقبال.

# العنصر الثالث: حكم التحية ونتيجة نشرها:

- البدء بالسلام سنة مؤكدة، ورده واجب، إما بمثله أو بأحسن منه.
- نشر تحية الإسلام بين الناس يحقق المحبة بينهم، وقد علق النبي على دخول الجنة على الإيهان، وعلق الإيهان على المحبة، وعلق المحبة على السلام فقال رسول الله على «لا تدخلوا الجنة حتى تؤمنوا، ولا تؤمنوا حتى تحابوا، أو لا أدلكم على شيء إذا فعلتموه تحاببتم؟ أفشوا السلام بينكم »(٢).

## العنصر الرابع: آداب التحية:

## من آداب التحية:

أن يسلم الصغير على الكبير، والراكب على الماشي، والماشي على القاعد، والقليل على الكثير.

## الصور البلاغية:

- قوله: ﴿ فَحَيُّوا ﴾ فعل أمر يدل على وجوب رد التحية.
- قوله تعالى: ﴿إِنَّ ٱللَّهَ كَانَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ حَسِيبًا ﴿ ﴾ جملة مؤكدة بـ (إن) لتقوية المعني.
- وفي ختم الآية بقوله: ﴿ حَسِيبًا ﴾ إشارة إلى أن الله يكافئ على رد التحية بأحسن منها.

<sup>(</sup>١) رواه أحمد وغيره.

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم (٥٤)، وأبو داود (١٩٣٥)، والترمذي (٢٦٨٨)، وابن ماجه (٦٨) واللفظ له، وأحمد (٩٧٠٩)

# الدروس المستفادة:

أولا: ينبغي للمسلم أن تكون صلته بالناس طيبة قوية.

ثانيا: مما يقوي الصلة بين المسلمين نشر السلام بينهم.

ثالثا: يجب على المسلم أن يرد التحية بمثلها على الأقل، والأفضل أن يرد التحية بأحسن منها؛ لأن الله مطلع عليه وسيكافئه على ذلك؛ فما يرضيه سبحانه أن تردها بالأحسن.

# ♦ المناقشة والتدريبات

| «حييتم ـ حسيبًا ـ بأحسن منها ـ على كل شيء». | لمات التالية: ١ | لك   | ن معنو  | ) بير | ١ |
|---------------------------------------------|-----------------|------|---------|-------|---|
| ات مناسبة:                                  | ن التالية بكلم  | إغاد | لأ الفر | ۱) ام | ۲ |
|                                             |                 |      | • 4     | •.    | ۽ |

أ- البدء بالتحية ........ وردها .....

ب - من آداب التحية في الإسلام أن يسلم .....

٣) علام يدل فعل الأمر في قوله: فحيوا؟

لاذا جاءت ﴿إِنَّ ﴾ في قوله ﴿إِنَّ ٱللَّهَ كَانَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ حَسِيبًا ﴿ اللَّهِ الكريمة بقوله: حسيبا؟

- ه) ضع عنوانًا مناسبًا للآية الكريمة.
  - ٦) اختر الإجابة الصحيحة.
- ١. حكم إلقاء التحية [واجب سنة مؤكدة مكروه].
  - ٢. حكم رد التحية [واجب مكروه سنة مؤكدة].

#### ۷) نشاط:

اجتهد في نشر تحية الإسلام ثم انظر نتيجة ذلك وناقشها مع معلمك.

٨) ما الدروس المستفادة من النص الكريم؟

# 

قَالَ تَعَالَى: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ كُونُواْ قَوَّمِينَ لِلَّهِ شُهَدَآءَ بِٱلْقِسْطِّ وَلَا يَجْرِمَنَّكُمْ شَنَانُ قَوْمٍ عَلَىٓ أَلَّا تَعْدُلُواْ هُوَ أَعْدِلُواْ هُوَ أَقْرَبُ لِلتَّقُوكِيِّ وَاتَّقُواْ ٱللَّهَ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ خَبِيرًا بِمَا تَعْمَلُونَ ﴾ (١)

#### معاني المفردات

| المعنى                                      | الكلمة                      | • |
|---------------------------------------------|-----------------------------|---|
| كونوا قائمين بالحق دائما لله.               | كُونُواْ قَوَّمِينَ لِلَّهِ | ١ |
| بالعدل.                                     | بِٱلْقِسُطِ                 | ۲ |
| لا يحملنكم.                                 | وَلَا يَجْرِمَنَّكُمْ       | ٣ |
| بغض وعداوة.                                 | شَنَعَانُ                   | ٤ |
| اجعلوا بينكم وبين الظلم وقاية بإقرار العدل. | وَٱتَّـٰقُواْ ٱللَّهَ       | 0 |
| عالم بكل الأمور على وجه الدقة.              | خَبِيرٌ                     | ٦ |

## المعنى الإجمالي:

في الآية الكريمة نداء من الله تعالى للمؤمنين أن يلتزموا العدل ويجتنبوا الظلم لأنه ظلمات يوم القيامة، فليس هناك مبرر لإبطال العدل وإقرار الظلم حتى ولو كان من تعامله بينك وبينه عداوة، فالعادل أقرب لتقوى الله من غيره، واعلموا أن الله مطلع عليكم وهو خبير بها تعملون، وسيحاسبكم على ما كان منكم (فَمَن يَعْمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ شَرَّا يَرَهُ, (٧) وَمَن يَعْمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ شَرَّا يَرَهُ, (١).

## التفسير والبيان:

العنصر الأول: بم أمر الله عباده في الآية الكريمة؟

يأمر الله تعالى عباده المؤمنين في الآية الكريمة:

١. بأن يكونوا قوامين بالحق دائما لله، لا لأجل الناس والسمعة، وأن يؤدوا الشهادة على وجهها الصحيح، دون مجاملة أو محاباة، ودون مراعاة لقرابة أو صداقة.

(١) المائدة: ٨

(٢) الزلزلة: ١٨٠٧.

٢. ثم أمرهم بأداء الشهادة بالعدل حتى مع الأعداء، لأن العدل هو ميزان الحقوق، إذ متى وقع الجور في أمة انتشرت المفاسد فيا بينها قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَلَا يَجُرِمَنَكُمُ شَنَانُ قَوْمٍ عَلَىٰ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَىٰ اللهُ اللهُ عَلَىٰ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ اللهُ عَلَىٰ اللهُ ال

٣. ثم أمر سبحانه بالتقوى، لأن التقوى من أهم أسباب رضا الله تعالى ودخول الجنة.

قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَٱتَّقُواْ ٱللَّهَ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ خَبِيرًا بِمَا تَعْمَلُونَ ﴾ أي اتخذوا وقاية من عذابه، في جميع أعمالكم.

# العنصر الثاني: من أي شيء حذر الله عباده؟.

حذر الله عباده من مخالفة أوامره؛ لأنه عليم بكل أحوالهم، لا يخفى عليه شيء من أعمالهم، وسيجازيهم بها يستحقون يوم القيامة، على ما علم من أفعالهم التي عملوها إن خيرا فخير، وإن شرا فشر.

#### الصور البلاغية:

- قوله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ﴾ نداء بالوصف المحبب لأوليائه وهذا تعليم وتشريف للأمة المحمدية.

- كرر الأمر بالعدل في الآية للتأكيد عليه والتشويق إليه.

- في قوله: ﴿إِنَّ ٱللَّهَ خَبِيرًا بِمَا تَعُمَلُونَ ﴾ تهديد ووعيد لمن خالف أمره، وترغيب وتطمين لمن امتثل أمر ربه.

## الدروس المستفادة:

أولا: وجوب أداء الشهادة بالحق والعدل.

ثانيا: استعمال العدل مع الصديق والعدو.

ثالثا: العدل أقرب الطرق الموصلة إلى تقوى الله عز وجل.

رابعا: الله تعالى مطلع على أعمالنا، وسيجازينا عليها.

# 🜓 المناقشة والتدريبات

# ١ - ما معانى المفردات التالية:

(كونوا قوامين لله - بالقسط - ولا يجرمنكم \_ شنآن)؟

٢ - بم أمر الله عباده في الآية؟ وعم نهاهم؟ ومم حذرهم؟ .

# ٣- اختر الإجابة الصحيحة:

١ - كرر الله تعالى الأمر بالعدل في الآية.

أ) للتأكيد.

ب) للتوبيخ

هـ) للتعظيم

٢- العنوان المناسب للنص الكريم هو:

أ) البغض ليس ذريعة للظلم.

ب) العدل في الشهادة مع غير المسلمين.

ج) العدل في الشهادة أمر إلهي.

٤) اشرح الآية الكريمة شرحًا مختصرًا بأسلوبك.

٥) اذكر ما يستفاد من الآية الكريمة.

# الموضوع السابع ﴿ الْمُوضُوعُ السَّابِعِ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الل

## معاني المفردات

| المعنى                                                                                                                                                                  | الكلمة                                            | ٩ |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------|---|
| ليغضبك ويؤلمك يا محمد ما يقوله أهل مكة لك من التكذيب<br>برسالتك ونبوتك.                                                                                                 | لَيَحَّزُنُكَ ٱلَّذِى يَقُولُونَ                  | ١ |
| لا يتهمونك بالكذب فيها تقول؛ فأنت عندهم صادق أمين .                                                                                                                     | لَا يُكَذِّبُونَكَ                                | ۲ |
| الظلم يعني التعدي على حق الغير، والمراد بالظالمين هنا: أهل مكة الذين كذبوا برسالته على الله المعالمة الله المعالمة الله المعالمة الله الله الله الله الله الله الله الل | ٱلظَّالِمِينَ                                     | ٣ |
| بالقرآن.                                                                                                                                                                | بِعَايَنتِ ٱللَّهِ                                | ٤ |
| ينكرون الحق الذي جاء به القرآن.                                                                                                                                         | يَجْحَدُونَ                                       | ٥ |
| لا مغير لأوامره وسنته، ومواعيده بنصر رسله.                                                                                                                              | وَلَا مُبَدِّلَ لِكَلِمَتِ ٱللَّهِ                | 7 |
| أوحينا إليك من أخبار المرسلين السابقين بأن الله ينصرهم على من<br>كذبهم .                                                                                                | وَلَقَدُ جَاءَكَ مِن نَّبَايٍيْ<br>ٱلْمُرْسَلِينَ | ٧ |

## سبب النزول:

روى الترمذي والحاكم عن علي: أن أبا جهل قال للنّبي ﷺ: إنا لا نكذبك، ولكن نكذب بها جئت به، فأنزل الله: ﴿ فَإِنَّهُمْ لَا يُكَذِّبُونَكَ وَلَكِنَ ٱلظَّالِمِينَ بِعَايَتِ ٱللّهِ يَجْمَدُونَ ﴾.

| <b>*</b> \\$- <b>*</b> \ | ) الأنعام: | ١) |
|--------------------------|------------|----|
|--------------------------|------------|----|

وقال السُّدِّي: التقى الأخنس بن شريق وأبو جهل بن هشام، فقال الأخنس لأبي جهل: يا أبا الحكم، أخبرني عن محمد، أصادق هو أم كاذب؟ فإنه ليس هنا من يسمع كلامك غيري، فقال أبو جهل: والله إن محمدا لصادق، وما كذب محمد قط، ولكن إذا ذهب بنو قصي باللواء والسقاية والحجابة والندوة والنبوة، فها ذا يكون لسائر قريش؟ فأنزل الله تعالى هذه الآية، وعلى هذا فإن الروايتين متفقتان على أن الآية قد نزلت في أبي جهل.

وقال مقاتل: «نزلت في الحارث بن عامر بن نوفل بن عبد مناف بن قصي بن كلاب، كان يكذب النّبي على في العلانية، وإذا خلا مع أهل بيته قال: ما محمد من أهل الكذب، ولا أحسبه إلا صادقا، فأنزل الله تعالى هذه الآية (١).

## المعنى الإجمالي:

في الآيتين الكريمتين تسلية للرسول على من تكذيب قومه له في خبر دعوته ونبوته، وهذا التكذيب ليس له نصيب من الواقع، بل إن الواقع عكس ذلك، فهو على الصادق الأمين، ولكنه الجحود والتكبر والإنكار.

وإن كنت يا نبي الله قد حدث لك تكذيب من قومك فاعلم أن الأنبياء قبلك قد كذبهم أقوامهم فصبروا حتى أتاهم نصرنا، فاصبر كما صبروا فربك ناصرك ومؤيدك.

## البيان والتفسير:

# العنصر الأول: حرص النبي على هداية قومه وموقفهم منه:

كان النبي على: حريصًا على هداية قومه، ولكنهم كذبوه وآذوه، وسلكوا من أجل ذلك كل طريق، لذلك كان يتألم لتكذيب قومه له مع معرفتهم أمانته وصدقه، فخاطبه الله تعالى في هاتين الآيتين الكريمتين بها يهون عليه أمره: قد نعلم – أيها الرسول – إنه ليحزنك ويؤلم نفسك ما عليه هؤلاء القوم، وما يقولونه لك من تكذيب وطعن، وتنفير للعرب عن دعوتك، وأنت تدعوهم إلى الهدى والفلاح فلا يسمعون، فلا تذهب نفسك عليهم حسرات، ولا تحزن عليهم؛ فإنهم لا يكذبونك فأنت الصادق عندهم، الأمين في ناديهم، ما جربوا عليك كذبًا ولا خيانة، ولكن لكونهم ظالمين جاحدين لآيات الله تراهم يعاندون ويستكبرون.

<sup>(</sup>١) ذكره الواحدي في أسباب النزول، والسيوطي أيضا: في أسباب النزول، وليس هناك ما يمنع أن يتعدد السبب والمنزل واحد.

## العنصر الثاني: تسلية الرسول عَلَيْهُ

ثم يخاطب الله نبيه على في الآية الثانية بها يثبت قلبه، فيخبره أن تكذيب قومه له ليس أمرًا جديدا؛ فقد كُذبت رسل من قبلك، فصبروا على أذى قومهم حتى نصرهم الله، فعليك يا رسول الله أن تعتبر بهم، ولا يصل الحزن إلى قلبك، فربك ناصرك ومؤيدك، وقد جاءك من أخبار المرسلين ما يفيد تكذيب الناس لهم، لكنهم صبروا حتى أتاهم نصر الله.

فالآية تسلية للنبي على بعد تسلية، وإرشاد إلى سنة شائعة في الرسل والأمم، وما على النبي إلا الصبر على الأذى والإعراض كما قال تعالى: ﴿ فَأُصِّبِرُ كُمَا صَبَرَ أُوْلُواْ الْعَزْمِ مِنَ الرُّسُلِ ﴾ (الأحقاف ٣٥)، وقال أيضا: ﴿ وَاصْبِرْ عَلَى مَا يَقُولُونَ وَاهْجُرْهُمْ هَجُرًا جَمِيلًا ﴾ (المزمل ١٠).

#### الصور البلاغية:

- في قوله: ﴿ قَدْ نَعْلُمُ ﴾ دخلت «قد» على الفعل المضارع، وهي تفيد التحقيق؛ لأن الفعل مسند إلى الله تعالى.

- التنكير في كلمة: ﴿ رُسُلُ ﴾ للتكثير والتفخيم.

## الدروس المستفادة:

أولا: مكانة النبي علي عند ربه، حيث أنزل عليه آيات تسلى نفسه، وتذهب الحزن عن قلبه.

ثانيا: لا ينبغى للمؤمن أن يشق على نفسه في أمور الدين ما دام قد أخذ بالأسباب المشروعة.

ثالثا: أيقن المشركون صدق النبي، لكنهم رفضوا الحق الذي جاء به جحودا ونكرانا.

رابعا: على الإنسان أن يتأسى بالقدوة الحسنة، وأن يأخذ العبرة ممن سبقه.

خامسا: أن الداعين إلى الإصلاح لا بد أن يتحملوا في سبيل دعوتهم الأذى، فالنصر بعد ذلك لهم.

# 🖊 المناقشة والتدريبات 🦫

## ١ \_ بين معانى الكلمات التالية:

(الظالمين \_ بآيات الله \_ يجحدون \_ ولا مبدل لكلمات الله).

## ٢ \_ اختر الإجابة الصحيحة من بين القوسين:

أ\_«ليحزنك» معناها (يغضبك \_ يؤلمك \_ كل ذلك صحيح).

ب\_ «نبأ المرسلين» معناها (خبر المرسلين \_ كتب المرسلين \_ كل ذلك صحيح).

ج ـ «قد» في قوله تعالى «قد نعلم» تفيد (التحقيق ـ التقليل ـ كل ذلك صحيح).

د ـ التنوين في كلمة «رسل» يفيد (التكثير والتفحيم ـ التقليل والتحقير ـ التمكين).

#### نشاط:

١ \_ ابحث أيها التلميذ وأيتها التلميذة في مكتبة معهدك أو على شبكة الإنترنت عن بعض صفات وخصائص النبي محمد علية.

٢ \_ اذكر الدروس المستفادة من الآيتين الكريمتين.

# الموضوع الثامن الله مثل كلمة الحق والباطل

# معاني المفردات:

| المعنى                                           | الكلمة                                 | ٩  |
|--------------------------------------------------|----------------------------------------|----|
| أي: وضحه وبينه .                                 | ضَرَبَ ٱللَّهُ مَثَلًا                 | ١  |
| أي: حسنة، وهي كلمة الإسلام، أو كل كلمة في الخير. | كِلِمَةُ طَيِّبَةً                     | ۲  |
| مثمرة وجميلة.                                    | كشَجَرَةِ طَيِّبَةٍ                    | ٣  |
| جذورها راسخة في الأرض.                           | أَصْلُهَا ثَابِتٌ                      | ٤  |
| أي: ثهارها.                                      | تُؤْتِي أُكُلَهَا                      | 0  |
| قبيحة، وهي كلمة الكفر.                           | كَلِمَةٍ خَبِيثَةٍ                     | ٦  |
| لا ينتفع بها.                                    | كَشَجَرَةٍ خَبِيثَةٍ                   | ٧  |
| اقتلعت من فوق الأرض؛ لأن عروقها قريبة منها.      | ٱجْتُثَتْ مِن فَوْقِ ٱلْأَرْضِ         | ٨  |
| أي يوفق الله المؤمنين.                           | يُثْبِّتُ ٱللَّهُ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ | ٩  |
| بالكلمة الطيبة في حياتهم وبعد مماتهم.            | بِٱلْقَوْلِ ٱلثَّابِتِ                 | ١. |

| <b>۲</b> ۷- | ۲ ۶ |   | هيم | إبر ا | ( | ١ | ) |
|-------------|-----|---|-----|-------|---|---|---|
|             |     | • | La- | J.;   | ` |   | ′ |

#### المعنى الإجمالي:

في هذه الآيات الكريمة يضرب الله أروع المثل لكلمة الحق المُورثة للجنة، والكلمة الخبيثة المُورثة للنار، بحال شجرتين إحداهما شجرة لها جذور ثابتة راسخة ممتدة في أعهاق الأرض، وفروعها ممتدة في السهاء وثهارها طيبة دانية، فهي مثل الكلمة الطيبة.

والثانية شجرة خبيثة لا يخرج منها إلا خبيث الثمر وليس لها جذور في أعماق الأرض بل جذورها سطحية قصيرة، فإذا ما جاءت عاصفة اقتلعتها وطرحتها بعيدا فكذلك الحال مع المؤمن والكافر.

## البيان والتفسير:

# العنصر الأول: ضرب الأمثال في القرآن:

في هذه الآيات المباركة يضرب الله مثلا ويوضحه للكلمة الطيبة التي هي كلمة الإسلام وشهادة التوحيد، فيشبه كلمة الإسلام في نفعها لصاحبها، وثباتها في قلبه، بشجرة طيبة ينتفع الناس بها وهي شجرة النخل التي وصفت بصفات أربع وهي:

١ - أنها طيبة المنظر والشكل، وطيبة الرائحة، وطيبة الثمرة، وطيبة المنفعة.

٢- أصلها ثابت، أي راسخ باق متمكّن في الأرض لا ينقلع.

٣- وفرعها في السهاء، أي كاملة الحال لارتفاع أغصانها إلى الأعلى، وبعدها عن عفونات الأرض،
 فكانت ثمراتها نقية طيبة خالية من جميع الشوائب.

٤ - تؤتي أكلها كل حين بإذن ربها وتيسير خالقها، أي تثمر كل وقت وقّته الله لإثهارها بإرادة ربها وإيجاده وتيسيره.

فكذلك إذا حلت الهداية في قلب عبد، وامتلأ قلبه نورا وإسلاما فاض منه الخير والنور على قلوب كثيرة، كالشجرة الطيبة المثمرة التي يتمتع بثمرها الكثير من الناس. وهكذا يضرب الله الأمثال للناس لعلهم يتذكرون ويتعظون!

قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ وَمَثَلُ كَامِهَ خَبِيثَةِ ﴾ وهي كلمة الكفر أو ما شابهها قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ كَشَجَرَةٍ خَبِيثَةٍ ﴾ وهي الحنظل، و قد وصفت الشجرة الخبيثة بصفات ثلاث هي:

١ - أنها خبيثة الطعم أو لما فيها من المضار.

٢- اجتثت من فوق الأرض، أي اقتلعت واستؤصلت، وليس لها أصل ولا عرق، فكذلك الشرك
 بالله تعالى ليس له حجة ولا ثبات ولا قوة.

٣- ما لها من قرار، أي ليس لها استقرار، فيسهل اقتلاعها. وإذا اقتلعت من الأرض فليس لها من استقرار.

وهذه صفات في غاية الكمال، فالخبث وصف للمضار، والاجتثاث وعدم القرار وصف للخلو عن المنافع.

# العنصر الثاني: تثبيت الله للمؤمنين في الدنيا والآخرة:

قَالَ تَعَالَى: ﴿ يُثَبِّتُ ٱللَّهُ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ بِٱلْقَوْلِ ٱلثَّابِتِ فِي ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنيَا ﴾ أي: يثبت الله المؤمنين في الله المؤمنين في الدنيا بعدم تعرضهم للفتنة في دينهم، ويثبتهم في القبر إذا سئلوا عن معتقدهم ودينهم في موقف الحساب، ولا تدهشهم أحوال القيامة الغريبة عنهم.

عن البراء بن عازب رَفِي أن رسول الله عَلَيْ قال: «المسلم إذا سئل في القبر، شهد أن لا إله إلا الله، وأن محمدا رسول الله، فذلك قوله: ﴿ يُثَبِّتُ اللهُ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ بِٱلْقَوْلِ ٱلثَّابِينِ فِي ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنَيَا وَفِي ٱللَّهُ اللَّذِينَ ءَامَنُواْ بِٱلْقَوْلِ ٱلثَّابِينِ فِي ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنِيَا وَفِي ٱلْآخِرَةِ ﴾(١).

قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَيُضِلُ اللّهُ الظَّالِمِينَ ﴾ أي: لا يثبتهم في مواقف الفتن إذا عرضت لهم في الدنيا، وتزل أقدامهم في الآخرة، فيصرفون عن الحق إلى الباطل؛ لسوء عملهم، وضلال سعيهم، قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَيَفْعَلُ اللّهُ مَا يَشَاءُ ﴾ إن شاء هدى، وإن شاء أضل؛ إذ بيده أمور كل شيء، وهو على كل شيء قدير.

## الصورة البلاغية:

- الاستفهام في قوله تعالى: ﴿ أَلَمْ تَرَكَيْفَ ضَرَبَ ٱللَّهُ مَثَلًا ﴾ للتعجيب من حال الفريقين: السعداء والأشقياء.
  - تشبيه الكلمة الطيبة بالشجرة الطيبة.
  - تشبيه الكلمة الخبيثة بالشجرة الخبيثة.

<sup>(</sup>١) رواه البخاري ومسلم.

#### الدروس المستفادة:

أولا: الكلمة الطيبة هي الثابتة الخالدة، النافعة.

ثانيا: ضرب الأمثال في القرآن للذكرى والعظة والعبرة، والإفهام، ولفت الأنظار، وشد الانتباه.

ثالثا: الكلمة الخبيثة لا قرار لها ولا ثبات، ولا جدوى ولا نفع، ولا تعتمد على دليل مقبول أو برهان صحيح.

رابعا: يثبت الله المؤمنين على الحق والإيمان في الدنيا، ويوفقهم للصواب والنطق بالإيمان في القبر، وفي الآخرة عند الحساب.

خامسا: يضل الله الظالمين في قبورهم، كما ضلوا في الدنيا بكفرهم، فلا يلقنهم كلمة الحق إذا سئلوا في قبورهم.

# ♣ المناقشة والتدريبات

# ١ - وضح معاني ما يأتي:

(كلمة طيبة - كلمة خبيثة - اجتثت من فوق الأرض).

٢ - شبه الله كلمة الإسلام في نفعها لصاحبها، وثباتها في قلبه، بشجرة طيبة ينتفع الناس بها. وضح ذلك.

# ٣- اختر الإجابة الصحيحة من بين القوسين فيها يأتى:

أ\_ «أصلها ثابت» معناها: (جذورها راسخة \_ معدنها طيب \_ كل ما سبق).

ب\_ «ضرب الله مثلا» معناها: (وضحه وبينه عاقبه ولامه رزجره ووبخه).

# $(\sqrt{3})$ أمام العبارة الصحيحة وعلامة $(\sqrt{3})$ أمام العبارة الخطأ فيما يأتي:

أ\_الشجرة الطيبة يراد بها الحنظل.

بـ الكلمة الخبيثة هي كلمة الكفر.

٥- اذكر المعنى الإجمالي للآيات الكريمة.

٦ - ما الدروس المستفادة من الآيات الكريمة؟

# الموضوع التاسع - الموضوع التاسع الله وحق الوالدين وجوب أداء حق الله وحق الوالدين

قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ ﴿ وَقَضَىٰ رَبُّكَ أَلَا تَعْبُدُوۤا إِلَّاۤ إِيَّاهُ وَبِالْوَٰلِدَيْنِ إِحْسَنَاۚ إِمَّا يَبْلُغَنَّ عِندَكَ الْكِبَرَ أَحَدُهُمَا أَوْ كِلَاهُمَا فَلَا تَقُل لَمُّمَا أَنِّ وَلَا نَنْهَرْهُمَا وَقُل لَهُمَا قَوْلًا كَرِيمًا اللهِ وَأَدْفِضْ لَهُمَا جَنَاحَ الذُّلِّ مِنَ الرَّحْمَةِ وَقُل رَبِّ الْرَحْمَةِ وَقُل رَبِّ الرَّحْمَةِ وَقُل رَبِّ الرَّحْمَةِ وَقُل رَبِّ الرَّحْمَةِ وَقُل رَبِّ الرَّحْمَةُ مَا كَمَا رَبِّيَانِي صَغِيرًا اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الل

#### معاني المفردات

| المعنى                                     | الكلمة                             | ٩ |
|--------------------------------------------|------------------------------------|---|
| أمر أمرا مؤكدا.                            | وَقَضَىٰ رَبُّكَ                   | ١ |
| هي أقل كلمة في اللغة تعبر عن الضيق والملل. | ٲٛڣؚۜ                              | ۲ |
| لا ترفع صوتك عليهما.                       | وَلَا نُنْهُرُهُمَا                | ٣ |
| لطيفا فيه تأدب واحترام.                    | فَوْلًاكَرِيمًا                    | ٤ |
| تذلل لهما وتواضع.                          | وَٱخْفِضْ لَهُ مَاجَنَاحَ ٱلذُّلِّ | ٥ |

#### المعنى الإجمالي:

في الآيات الكريمة أمر المولى تبارك وتعالى عباده بأن يقصر وا العبادة عليه وحده إذ هو الخالق لكل شيء، والقادر على كل شيء.

ثم أتبع - سبحانه - الأمر بوحدانيته، بالأمر بالإحسان إلى الوالدين فقال: «وَبِأَلْوَالِدَيْنِ إِحْسَانًا ».أي: وقضى - أيضا - بأن تحسنوا - أيها المخاطبون - إلى الوالدين إحسانا كاملا لا يشوبه سوء، أو مكروه.

|  |  | N. 1. |  |
|--|--|-------|--|
|  |  |       |  |
|  |  |       |  |

(١) الإسراء: ٢٣-٢٤.

#### التفسير والبيان:

العنصر الأول: ما الذي أمر الله به في هاتين الآيتين؟.

أمر الله سبحانه وتعالى في هاتين الآيتين.

- بقصر العبادة عليه وحده دون سواه، فهو الإله الحق الذي يستحق العبادة بلا منازع أو شريك، وبين حقه على العباد بتوحيده وإفراده بالعبادة.

- بعد ذلك ثنى بأعظم الحقوق على الإنسان ألا وهو الإحسان إلى الوالدين، وهذا يدل على مكانة الوالدين ووجوب برهما.

وقرن الله في كثير من الآيات الأمر بعبادته بالأمر ببر الوالدين والإحسان لهما إحسانا تاما في المعاملة لأنهما بعد الله الذي هو السبب الحقيقي لوجود الإنسان، كانا السبب الظاهري في وجود الأولاد وتربيتهم في جو مشحون بالحنان واللطف والعطف والإيثار.

#### العنصر الثانى: صورمن بر الوالدين.

## ومن صور البر بالوالدين:

١ – ألا تسمعها قولا سيئا فيه أدنى تبرّم، حتى ولا التأفف وهو التضجر والتألم، لأن التأفف: الكلام الرديء الخفي. الذي هو أدنى مراتب القول السَّيِّىء، وذلك في أي حال، ولا سيها حال الضعف والكبر والعجز عن الكسب، لأن الحاجة إلى الإحسان حينئذ أشد وأولى وألزم، لذا خص حالة الكبر لأنها الحالة التي يحتاجان فيها إلى البر، للضعف والكبر.

- ٢- ألَّا يصدر منك إليهما فعل قبيح.
- ٣- أن تقول لهم قولا لينا طيبا حسنا مقرونا بالتوقير والتعظيم والحياء والأدب الجم.
- ٤ أن تتواضع لهما بفعلك، والمقصود منه المبالغة في التواضع وإلانة الجانب، والتواضع ينبغي أن
   يكون رحمة بهما وشفقة عليهما، لا لأجل امتثال الأمر وخوف العار والنقد فقط.
  - أن تطلب لهم الرحمة من الله في حال كبرهما وعند وفاتهما.

#### الصورة البلاغية:

- في قوله: ﴿ وَٱخْفِضْ لَهُ مَاجَنَاحَ ٱلذُّلِّ مِنَ ٱلرَّحْمَةِ ﴾.

شبه الإنسان بطائر له جناح يخفضه فيقترب من الأرض، ليحنو على صغاره، فكذلك الولد يتواضع مع والديه .

#### الدروس المستفادة:

أولًا: قصر العبادة على الله وحده دون سواه.

ثانيًا: البر بالوالدين والإحسان إليهما واجب شرعى.

ثالثا: لا تجوز الإساءة إلى الوالدين لا بالقول ولا بالفعل.

رابعًا: ينبغي للمسلم أن يستغفر لوالديه وأن يدعو لهما بالرحمة.

# ▶ المناقشة والتدريبات

١ - ما معنى الكلمات التالية: (قضى - أف - تنهرهما)؟

٢ - ما المراد بقوله تعالى: ( قَوْلًا كريمًا )؟

٣- ما الصورة الجهالية في التعبير القرآني: ( وَٱخْفِضْ لَهُ مَا جَنَاحَ ٱلذُّلِّ مِنَ ٱلرَّحْمَةِ )؟

٤ - تحدث عن فضل الوالدين من خلال الآيتين الكريمتين.

#### ٥ - نشاط:

قم بعمل برنامج مع إخوتك في البيت لبر الوالدين ثم ناقش مع معلمك أثر ذلك في معاملة الوالدين لك و لإخوتك.

٦ - ما الدروس المستفادة من هذه الآيات؟

# 

قَالَ تَعَالَى: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ قَالُواْ رَبُّنَا ٱللَّهُ ثُمَّ ٱسْتَقَدَمُواْ تَتَنَزَّلُ عَلَيْهِمُ ٱلْمَلَيْمِكُ أَلَّا تَخَافُواْ وَلَا تَحْزَنُواْ وَاللَّهُ مَا اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّالِمُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّالِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الل

#### معانى المفردات:

| المعنى                                                | الكلمة                    | ٩ |
|-------------------------------------------------------|---------------------------|---|
| ثبتوا على الإيمان وما يقتضيه من سلوك قويم.            | أستقكموا                  | ١ |
| الخوف: انزعاج النفس من توقع مكروه يصيبها في المستقبل. | أَلَّا تَخَـافُواْ        | ۲ |
| الحزن: انزعاج يصيب النفس من فوات شيء في الماضي.       | وَلَا تَحَـٰ زَنُوْا      | ٣ |
| أنصاركم على الخير، وأعوانكم على الطاعة.               | نَعُنُ أَوْلِيكَ أَوْكُمُ | ٤ |
| تتمنون وتطلبون.                                       | تَكَعُونَ                 | ٥ |
| ما يعد للضيف من إكرام.                                | نُزُلًا                   | ٦ |

#### المعنى الإجمالي:

تتحدث الآيات الكريمة عن جزاء من آمن بالله ثم استقام على الإيهان والعمل الصالح إلى أن لقي ربه بأن ملائكة الرحمن تتنزل عليهم في أوقات الشدة والأهوال ـ عند الموت، وفي القبر، ويوم البعث ـ لطمأنتهم قائلين لهم لا تخافوا مما هو آت ولا تحزنوا على ما فات وأبشروا برضوان الله وجنته فإن لكم فيها ما تشتهيه الأنفس وتلذ الأعين كل ذلك نزلا وكرما من رب الأرض والسهاوات، وصاحب المغفرة والرحمات.

| <b>۳۲_۳</b> ، | هما سن | (1  | _ |
|---------------|--------|-----|---|
| 1 1-1 1       | قصلت.  | ( ) | , |

#### التفسير والبيان:

#### العنصر الأول: أثر الاستقامة على العبد.

تتحدث هذه الآيات المباركة عن أثر الاستقامة على العبد في حياته الدنيا وفي الآخرة، وتبين أن المؤمنين الذين قالوا بصدق وإخلاص: ربنا الله سبحانه وتعالى وحده لا شريك له، ثم استقاموا في سلوكهم، وأخلاقهم وأقوالهم، وأفعالهم، فكانوا مؤمنين حقا، مسلمين صدقا وثبتوا على ذلك، يجازيهم الله سبحانه وتعالى بتنزل الملائكة عليهم عند موتهم وكذا في قبورهم وعند بعثهم بالبشرى من عند الله سبحانه وتعالى فتطمئن قلوبهم على ما فاتهم في الدنيا من أهل ومال وولد، وعلى ما ينتظرهم في الآخرة من نعيم الجنة التي وعدهم الله بها على لسان رسله وأنبيائه.

## العنصر الثانى: الملائكة عون للمؤمن في الدنيا والآخرة.

ولما كانت الملائكة عونا للمؤمنين في الدنيا على طاعة الله، فستكون أيضا عونا لهم في الآخرة تؤنس وحشتهم في القبور، وعند النفخ في الصور، وتؤمنهم يوم البعث والنشور، وتجاوز بهم الصراط المستقيم، وتوصلهم إلى جنات النعيم، التي أعدها الله إكراما لهم، وجزاء على أعمالهم.

وقد أخبر ربنا \_ سبحانه \_ عما ينتظر المؤمنين في الجنة فقال في الحديث القدسي: «أعددت لعبادي الصالحين ما لا عين رأت، ولا أذن سمعت ولا خطر على قلب بشر »(١).

#### الصورة البلاغية:

قال تعالى: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ قَالُواْ رَبُّنَا ٱللَّهُ ثُمَّ ٱسۡتَقَامُواْ ﴾ جملة مؤكدة تؤكد البشارات المترتبة على الاستقامة.

## من الدروس المستفادة:

أولا: المؤمن الحق يلزم طاعة الله ويستمر عليها.

ثانيا: الاستقامة على الطاعة تكون بالقول والعمل.

ثالثا: ملائكة الله يناصرون عباده المؤمنين في الدنيا والآخرة.

رابعا: يتلذذ المؤمنون في الجنة بنعيم دائم لا ينقطع.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٤٧٧٩)، ومسلم (٢٨٢٤)

# ♣ المناقشة والتدريبات

١ - ما معنى المفردات التالية: (استقاموا ـ تدعون ـ نزلا ـ نحن أولياؤكم)؟

٢ - ما المقصود بقوله تعالى: ﴿ نَعَنُ أَوْلِي ٓ أَوُلِي ٓ أَوُكُمْ فِي ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنْيَ ا وَفِي ٱلْآخِرَةِ ﴾؟

٣- ما السر في تأكيد قوله تعالى: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ قَالُواْ رَبُّنَا ٱللَّهُ ثُمَّ ٱسْتَقَامُواْ ﴾؟

#### ٤ - اختر الإجابة الصحيحة:

أ\_معنى «نزلا»: (ما يكون من منازل الآخرة\_ما يعد للضيف من إكرام).

ب\_معنى «تدّعون»: (تفترون وتكذبون \_ تتمنون وتطلبون \_ الكل صحيح).

٤ - اشرح الآيات الكريمة بأسلوبك مع بيان كيف رتبت الآيات الفوز على الإيمان والاستقامة؟

٥- اذكر بعضا من الدروس المستفادة من الآيات.

# الموضوع الحادي عشر البي عشر النبي عشر النبي المساحة الماد النبي الماد ا

قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ يَتَأَيُّمَا الَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا نُقَدِّمُواْ بَيْنَ يَدِي اللَّهِ وَرَسُولِهِ ۚ وَالْقَوْا اللَّهَ ۚ إِنَّ اللَّهَ سَمِيعٌ عَلِيمٌ ۚ آلَٰ يَتَأَيُّمَا الَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا تَرْفَعُواْ اَصَّوَتَكُمْ فَوْقَ صَوْتِ النَّبِيّ وَلَا جَمْهُرُواْ لَهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ عَلَّمُ اللَّهُ عَلَيْكُمْ وَاللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُمْ لِللَّقُونَ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ ال

## معاني المفردات

| المعنى                                                         | الكلمة                                                              | ٩  |
|----------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------|----|
| لا تقولوا خلاف الكتاب والسنة.                                  | لَانُقَدِّمُواْ                                                     | ١  |
| اجعلوا بينكم وبين سخط الله وقاية باتباع أوامره واجتناب نواهيه. | وَانْقُواْ اللَّهَ                                                  | ۲  |
| لا تجعلوا كلامكم مع رسول الله ﷺ مثل كلامكم مع غيره.            | وَلَا تَجَهُّرُواْلَهُ, بِٱلْقَوْلِ كَجَهْرِ<br>بَعْضِكُمْ لِبَعْضٍ | ٣  |
| يبطل ثوابها.                                                   | أَن تَحْبَطَ أَعْمَالُكُمْ                                          | ٤  |
| يخفضون الصوت.                                                  | يَغُضُّونَ                                                          | 0  |
| طهرها ونقاها واختبر الإيمان فيها.                              | أَمْتَحُنَ ٱللَّهُ قُلُوبَهُمْ                                      | ٦, |
| جمع حجرة، والمراد بها بيوت النبي ﷺ.                            | ٱلْحُجُراتِ                                                         | ٧  |
| خارجها.                                                        | وَرَآءِ ٱلْحُجُرَاتِ                                                | ٨  |

|   | <b>o</b> – | ١ | ات: | الحجر   | ( | ١)  |
|---|------------|---|-----|---------|---|-----|
| - |            |   |     | <i></i> | ` | . , |

#### سبب النزول:

## سبب نزول الآية الأولى:

أخرج البخاري وغيره من طريق ابن جريج، عن ابن أبي ملكية، أن عبد الله بن الزبير أخبره: أنه قدم ركبٌ من بني تميم على النبي على فقال أبو بكر: «أمِّر القعْقَاع بن معبد، وقال عمر: بل أمر الأقرعَ بن حابس، فقال أبو بكر: ما أردتَ إلا خلافي، قال عمر: ما أردتُ خلافَك. فَتَهَارَيَا حتى ارتفعت أصواتها، فنزل في ذلك: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا نُقَدِّمُواْ بَيْنَ يَدَي ٱللَّهِ وَرَسُولِهِ ۗ ﴾ حتى انقضت الآية » (١).

#### سبب نزول الآية الثانية:

ما أورده الإمام البخاري في صحيحه عن ابن أبي مليكة قال: «كَادَ الْخَيِّرَانِ أَنْ يَهْلِكَا أَبُو بَكْرِ وَعُمَرُ النَّالِيُّكَ رَفَعَا أَصْوَاتُهُمَا عِنْدَ النَّبِيِّ عَلِيهٌ حِينَ قَدِمَ عَلَيْهِ رَكْبُ بَنِي تَميم فَأَشَارَ أَحَدُهُمَا بِالأَقْرَع بْنِ حَابِسٍ أَخِي بَنِي مُجَاشِع، وَأَشَارَ الآخَرُ بِرَجُلِ آخَرَ، قَالَ نَافِعٌ: لَا أَحْفَظُ اشْمَهُ، فَقَالَ أَبُو بَكْرٍ لِعُمَّرَ: مَا أَرَدْتَ إِلَّا جَلَافِي، قَالَ: مَا أَرَدْتُ خِلَافَكَ، فَارْتَفَعَتْ أَصْوَاتُهُمًا فِي ذَلِكَ، فَأَنْزَلَ اللهُ: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا تَرْفَعُوٓاْ أَصُواتَكُمْ ﴿.

قَالَ ابْنُ الزُّبَيْرِ: «فَمَا كَانَ عُمَرُ يُسْمِعُ رَسُولَ الله عَلَيْ بَعْدَ هَذِهِ الآيَةِ حَتَّى يَسْتَفْهِمَهُ، وَلَمْ يَذْكُرْ ذَلِكَ عَنْ أَبِيهِ<sup>(۲)</sup> يَعْنِي: أَبَا بَكْرِ » (<sup>(۳)</sup>.

# سبب نزول الآية الرابعة والآية الخامسة:

«أن بني تميم جاءوا إلى رسول الله ﷺ فنادوا على الباب: يا محمد، اخرج إلينا، فإن مدحنا زين، وإن ذمنا شين، فخرج وهو يقول: إنها ذلكم الله فقالوا: نحن ناس من بني تميم جئنا بشاعرنا وخطيبنا نشاعرك ونفاخرك. فقال: ما بالشعر بعثت ولا بالفخار أمرت، ولكن هاتوا. فقال الزبرقان بن بدر لشاب منهم: قم فاذكر فضلك وفضل قومك فقام فذكر ذلك، فأمر رسول الله عليه ثابت بن قيس فأجابه، وقام شاعرهم فأجابه حسان، فقال الأقرع بن حابس: والله ما أدري ما هذا الأمر، تكلم خطيبنا فكان خطيبهم أحسن قولا، وتكلم شاعرنا، فكان شاعرهم أشعر، ثم دنا فأسلم، فأعطاهم رسول الله عَيْدٌ وكساهم، وارتفعت الأصوات، وكثر اللغط عند رسول الله عَيْدٌ فنزلت الآية». هذا قول جابر بن عبد الله وآخرين (١).

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري في صحيحه. (٢) يقصد: جدَّه لأمه.

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري في صحيحه.

<sup>(</sup>٤) رواه الواحدى في أسباب النزول.

#### المعنى الإجمالي:

في هذه الآيات الكريمة يتوجه الله تعالى إلى عباده المؤمنين ببعض الآداب الواجب اتباعها مع نبيه ومصطفاه وحبيبه محمد علي فيذكر:

أولا: أنه لا يصح لمؤمن آمن بالله ربا وبالإسلام دينا وبمحمد على نبيا ورسولا أن يقدم رأيه وهواه على حكم وشرع الله ورسوله.

ثانيا: لا يصح لمؤمن أن يرفع صوته على صوت رسول الله على أو أن ينادي على نبيه ورسوله باسمه مجردا من وصف النبوة أو الرسالة.

ثالثا: يمدح الله تعالى ويثني على من التزم هذه الآداب وغض صوته عند رسول الله على أما من لم يلتزم وصاح بصوته أمام حجرات رسول الله فأكثرهم لا يعقلون.

#### البيان والتفسير:

## العنصر الأول: أدب المؤمنين مع رسول الله عليه.

- ـ هذه طائفة من الآداب التي أدب الله بها عباده المؤمنين في كيفية تعاملهم مع الرسول الكريم عليه وهي تتلخص في التوقير، والاحترام، والتبجيل والإعظام.
- فأمرهم ألا يتعجلوا بالقضاء في أمر قبل أن يقضي فيه الله ورسوله؛ بل يكونوا تبعا لقضاء الله ورسوله في في الأمور؛ إذ ربها يتعجلون في حكم بغير حكم الله ورسوله فيقعون في الحرج، فالله سبحانه وتعالى يسمع ما يقولون، ويعلم ما يفعلون.
- ثم أدبهم الله بأدب ثانٍ فنهاهم عن رفع أصواتهم عند رسول الله على أن ذلك يدل على قلة الاحتشام، وترك الاحترام.
- فإذا خاطبوا النبي على وجب عليهم أن يخاطبوه بوصف النبوة أو الرسالة مع التعظيم والتوقير فيقولوا: يا رسول الله، أو يا نبي الله، ولا يقولوا: يا محمد، خشية أن يكون هذا استخفافا بقدره الشريف، ومثل هذا يضيع ثواب الأعمال ويبطلها.

## 

بين الله سبحانه وتعالى فضيلة من يخفضون أصواتهم في مجلسه وأوضح أنه سبحانه طهر قلوبهم ونقاها، وأعد لهم مغفرة لذنوبهم، وأجرا عظيما لغضهم أصواتهم ولسائر طاعاتهم.

## العنصر الثالث: نهاذج من امتثال الصحابة لأدب الله تعالى .

بعد نزول الآيات الكريمة امتثل الصحابة \_ رضوان الله عليهم \_ لهذه الإرشادات امتثالا تاما.

١ \_ فهذا أبوبكر رَافِكَ : لما نزلت هذه الآية قال: يا رسول الله، والله لا أكلمك إلا كأخي السرار(١)
 - أى: كالذي يتكلم همسا.

٢ \_ وهذا الصحابي الجليل ثابت بن قيس رَحْثَ الذي كان – بطبيعته – عالي الصوت، فلم نزلت هذه الآية قال: أنا الذي كنت أرفع صوتي على رسول الله على وخاف على نفسه أن يحبط عمله فيدخل النار، فلم المنع النبي على ما قاله ثابت، قال الأصحابه: «لا، بل هو من أهل الجنة»(٢).

## 

ثم أشار سبحانه وتعالى إلى ما فعله بعض الناس من رفع أصواتهم عند ندائهم للنبي على خلف حجرات أزواجه وخارجها، فأخبر أن ما فعلوه لا يتفق مع العقول السليمة، والآداب القويمة من مراعاة الاحترام والتوقير لمن يخاطبونه من الناس، فضلا عن أفضلهم، وأشرفهم.

وكان من الواجب عليهم أن يصبروا حتى يخرج إليهم ولا يتعجلوا بندائه بتلك الصورة الخالية من الأدب، وهذا خير لهم في دينهم ودنياهم.

#### الصور البلاغية:

- حذف المفعول من قوله: ﴿ لَا نُقَدِّمُوا ﴾ فلم يذكر شيئا معينا، وذلك ليشمل كل ما يمكن أن يقدم على حكم الله ورسوله.

- كرر مرتين قوله: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ﴾ ليلفت انتباه المؤمنين إلى سماع هذا الخطاب.

#### من الدروس المستفادة:

أولًا: لا يجوز أن يقدم المسلم حكما على حكم الله ورسوله.

ثانيًا: علو قدر النبي عَلَيْ ورفعة شأنه في حياته وبعد انتقاله.

<sup>(</sup>١) أخرجه الحارث في «المسند» (٩٥٧)، والبزار (٥٦) واللفظ له، والمروزي في «تعظيم قدر الصلاة» (٧٢٩) (٢) أخرجه البخاري (٣٦١٣)، ومسلم (١١٩)، والنسائي في «السنن الكبرى» (٨٢٢٧) بنحوه، وأحمد (١٢٩٩)

ثالثًا: خفض الصوت من الآداب التي ينبغي مراعاتها عند رسول الله على كأن يسمع المسلم حديثه في مجلس علم فلا يجوز له أن يرفع صوته.

رابعًا: يعد الجهر بالصوت عند رسول الله علي محبط للعمل.

خامسًا: نداء النبي عليه ليس كنداء غيره، وكذلك الحديث معه.

# ▶ المناقشة والتدريبات

١ ـ ما معنى المفردات الآتية؟

(ولا تجهروا ـ تحبط ـ يغضون ـ امتحن).

٧ - اشرح الآداب الواجب على المسلم التخلق بها تجاه نبيه عليه .

٣ لم حذف المفعول من قوله تعالى: ﴿ لَا نُقَدِّمُوا ﴾؟

٤ ما السر في تكرير قوله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ﴾؟

٥-اذكر المعنى الإجمالي للآيات الكريمة.

#### نشاط:

١ ـ قم أنت وبعض زملائك بالبحث في مكتبة المعهد أو شبكة الإنترنت عن معاملة وتوقير أصحاب رسول الله له عليه الله المعلقية.

٢ ـ اذكر ما ترشد إليه الآيات.

# الموضوع الثاني عشر المسلم علاقة المسلم بغير المسلم

## معاني المفردات

| المعنى                                       | الكلمة                            | ٩ |
|----------------------------------------------|-----------------------------------|---|
| لا يمنعكم من التعامل معهم بيعا وشراءً وغيره. | لَاينَهَنكُوْ                     | ١ |
| أي: لم يظهر منهم العداوة والكيد لكم          | لَمْ يُقَانِلُوكُمْ               | ۲ |
| تحكموا بينهم بالعدل.                         | وَتُقْسِطُوۤا إِلَيْهِمْ          | ٣ |
| العادلين                                     | ٱلْمُقْسِطِينَ                    | ٤ |
| أي يمنعكم من التعامل معهم والتودد إليهم      | إِنَّمَا يَنْهَا كُمْمُ           | ٥ |
| أي قاتلوكم لأجل أنكم على غير دينهم           | قَالَلُوكُمْ فِي ٱلدِّينِ         | 7 |
| عاونوا غيرهم على إخراجكم من دياركم .         | وَظُلَهُرُواْعَلَنَ إِخْرَاجِكُمْ | ٧ |
| أن تتخذوهم أولياء، أي أنصارا وأعوانا.        | أَن تَوَلَّوْهُمُّ                | ٨ |

#### المعنى الإجمالي:

هاتان الآيتان، ترسمان للمسلمين المنهج الذي يجب أن يسيروا عليه مع غيرهم، وهو:

ـ أن من لم يقاتلنا من الكفار، ولم يعمل أو يساعد على إلحاق الأذى والضرر بنا، فلا بأس من بره وصلته.

\_ومن قاتلنا، وحاول إيذاءنا منهم، فعلينا أن نقطع صلتنا به، وأن نتخذ كافة الوسائل لردعه وتأديبه، حتى لا يتجاوز حدوده معنا.

#### التفسير والبيان:

#### العنصر الأول: سبب النزول.

قد ذكر المفسرون في سبب نزول هذه الآية والتي بعدها روايات منها، ما أخرجه البخاري وغيره عن أسهاء بنت أبي بكر الصديق عن قالت: أتتني أمي راغبة - أي: في عطائي - وهي مشركة في عهد قريش في فسألت رسول الله على أأصلها؟ فأنزل الله - تعالى -: (لَا يَنْهَاكُمُ اللهُ). فقال رسول الله على الله على مسلى أمك (١)» (٢)

## العنصر الثاني: موقف المسلم من غير المسلم.

يخبر الله تعالى في هاتين الآيتين أنه.

- لا يمنعكم - أيها المؤمنون - من البر والإحسان وفعل الخير للمسالمين من غير المسلمين، بل يأمركم أن تحسنوا معاملتهم وتكرموهم، وتحكموا بينهم بالعدل، وتعاملوهم بمثل معاملتهم لكم وإنَّ اللهَ يُمِبُ المُقْسِطِينَ وأي العادلين في أقوالهم وأفعالهم وأحكامهم، الذين ينصفون الناس، ويحسنون إلى من أحسن إليهم.

فالمقصود من الآية أن الله سبحانه لا ينهى عن برّ أهل العهد من الكفار الذين عاهدوا المؤمنين على ترك القتال، وعلى ألا يعينوا عليهم، ولا ينهى عن معاملتهم بالعدل.

- أما الذين قاتلوكم وأخرجوكم من دياركم، أو عاونوا غيرهم على إخراجكم، فإن الله سبحانه وتعالى يمنعكم من برهم والإحسان إليهم، ومن يحسن إليهم، ويتخذهم أعوانا وأنصارا، فهو من الظالمين الذين يستحقون العذاب الشديد.

#### الصور البلاغية:

- في قوله: ﴿إِنَّ ٱللَّهَ يُحِبُّ ٱلْمُقْسِطِينَ ﴾ أسلوب توكيد لحب الله تعالى للعادلين.
- في قوله تعالى: ﴿ لَا يَنْهَاكُمُ اللّهُ عَنِ ٱلَّذِينَ لَمْ يُقَائِلُوكُمْ ﴾ وقوله تعالى: ﴿ إِنَّمَا يَنْهَاكُمُ ٱللّهُ عَنِ ٱلَّذِينَ ﴾ مقابلة بين الجملتين.
  - ـ بين كلمة ﴿ ٱلمُقْسِطِينَ ﴾ وكلمة ﴿ ٱلظَّالِمُونَ ﴾ تضاد.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٢٦٢٠)، ومسلم (١٠٠٣).

<sup>(</sup>٢) التفسير الوسيط لدكتور محمد سيد طنطاوي ص ٣٣٥ جزء ١٤.

#### الدروس المستفادة:

أولًا: غير المسلمين الذين لا يحاربون المسلمين: يجوز برهم والإحسان إليهم، والحكم بينهم وبين غيرهم بالعدل.

ثانيًا: الله يأمر بالعدل مع جميع الناس، بغض النظر عن دينهم، وألوانهم وثقافاتهم.

ثالثًا: حرمة اتخاذ الأولياء والأنصار والأحباب من المحاربين غير المسلمين.

## 🜓 المناقشة والتدريبات 🌓

١ - ما المقصود بالمفردات التالية:

(المقسطين\_وظاهروا\_تولوهم)؟

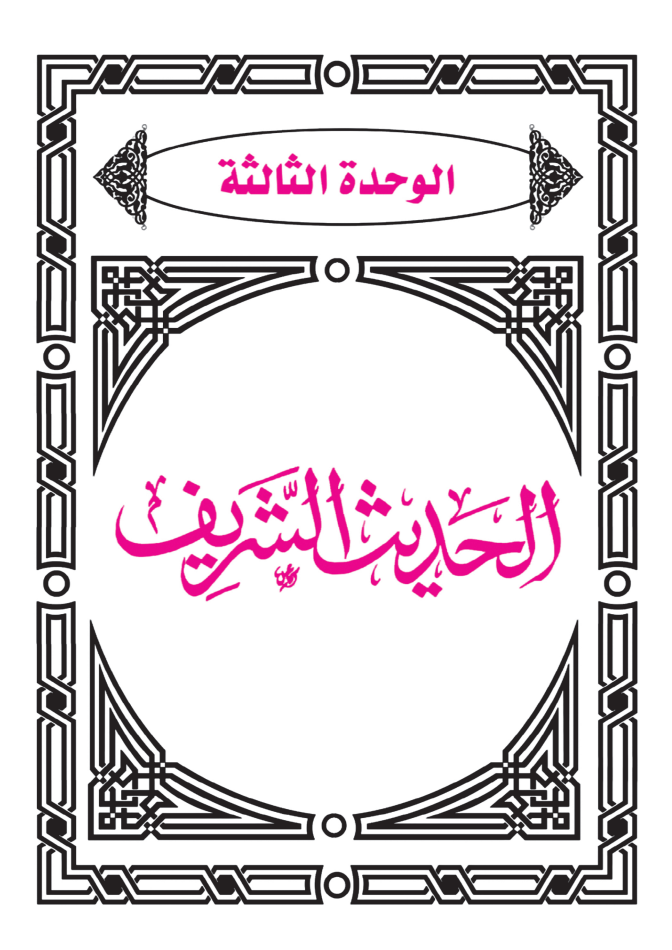
٢ - ما المراد بقوله تعالى: ﴿ وَظَهَرُواْ عَلَى ٓ إِخْرَاجِكُمْ ﴾؟

٣- ما السر البلاغي في قوله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ يُحِبُّ ٱلْمُقْسِطِينَ ﴾؟

٤ - وضح علاقة المسلمين بغيرهم في ضوء الآيتين الكريمتين.

٥-اذكر المعنى الإجمالي للآيات الكريمة.

٦ - ما الدروس المستفادة من الآيتين الكريمتين؟



## أهداف وحدة الحديث

## يُتوقع من الطالب بعد دراسة الأحاديث العشرين أن:

- ١ يفهم معنى أركان الإسلام تفصيلًا.
  - ٢ يتعرف بعض علامات الأخوة.
- ٣ يوضِّح المعنى الإجمالي للأحاديث.
  - ٤\_ يوضح أهمية بر الوالدين
- ٥ يعرف أهمية المداومة على تلاوة القرآن الكريم.
- ٦- يميز بين صفات المسلم الكامل وأخلاق المؤمن الكامل.
  - ٧ يحفظ الأحاديث العشر بعد فهم معانيها .
  - ٨ـ يعرف معانى المفردات الواردة في الأحاديث .
  - ٩ يستنتج ما ترشد إليه الأحاديث النبوية من توجيهات.
  - ١٠ يدرك عظمة الإسلام في التيسير، والسماحة، والتراحم.
  - ١١ ـ يقدر قيمة ما قام به العلماء في جمع الأحاديث النبوية.
- ١٢\_ يستشعر عظمة وأهمية الأحاديث النبوية في حياة الإنسان.

# **الحديث الأول: أَرْكَانُ الإِسْلامِ** اللهِ اللهُ اللهِ اللهِلمُ المِلْمُ المِلْمُلِي المُلْمُلِي اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ المِ

#### نص الحديث :

عن عَبْدِ الله بْن عُمَرَ ﴿ مَا قَالَ: قال رَسُولُ الله عَلَيْ الْمِسْلامُ عَلَى خُس، شَهادةِ أَنْ لَا إِلَهَ إِلَّا الله عَلَيْ الْمِسْلامُ عَلَى خُس، شَهادةِ أَنْ لَا إِلَهَ إِلَّا الله، وَأَنَّ مُحَمَّدًا عَبْدُهُ وَرَسُولُهُ، وَإِقَامِ الصَّلاةِ، وَإِيتاءِ الزَّكاةِ، وَحَجِّ الْبَيْتِ، وَصَوْمٍ رَمَضَانَ». [متفق عليه].

## التعريف براوي الحديث:

هو عبد الله بن عمر بن الخطاب، أسلم بمكة مع أبيه وهو صغير، وهاجر معه، وكان من فقهاء الصَّحابةِ وعُبَّادِهم، رَوَى ألفين وستهائة وثلاثين (٢٦٣٠) حديثًا، وتُوفِّي سنة ٧٣هـ، عن ٨٥ عامًا، ودُفِن بقربِ مكَّةَ (١).

# معاني المفردات:

| معناها                                                       | الكلمة                   |
|--------------------------------------------------------------|--------------------------|
| أُسِّسَ دينُ الإِسلامِ على خمسِ دعائمَ.                      | بُنِيَ الإسلامُ على خمسٍ |
| لا معبودَ بحقٍّ إلا اللهُ.                                   | شهادة أن لا إله إلا الله |
| أداؤها كاملةً في أوقاتِها.                                   | إقام الصَّلاةِ           |
| إعطاء الأغنياءِ جزءًا معلومًا من أموالهِم للمحتاجينَ.        | إيتاء الزَّكاةِ          |
| قصد الكعبةِ لأداءِ المناسِكِ.                                | حجِّ البيتِ              |
| أي: الإمساكِ عن المفطراتِ من طلوعِ الفجرِ إلى غروبِ الشَّمس. | صومِ رمضانَ              |

#### المعنى العام:

# دعائم الإسلام الخمسة:

الإسلامُ هو دينُ الله الحقُّ، أنزلَه اللهُ رحمةً للعالمين، وخاعِمًا للرِّسالاتِ، فأَعْلَى بُنيانَهُ، وأَسَسَهُ على خسةِ أَركانٍ، وإذا كانتَ هذه دعائمَ البنيانِ وأركانَه، فبقيَّةُ خصالِ الإسلام كبقيَّةِ البنيانِ، فإذا فُقِدَ شيءٌ من بقيَّةِ الخصالِ الدَّاخلةِ في مسمَّى الإسلام الواجبِ نقصَ البنيانُ ولم يسقَطْ بفقدِه.

وأما هذه الخمسُ، فإذا زالَت كُلُّها سَقَطَّ البنيانُ ولم يثبتْ بعد زوالهِا، فالإسلامُ مثلُه كبُنيانٍ، وهذه الخمس: دعائمُ البنيانِ وأركانُه التي يَثْبُتُ عليها البنيانُ. وهي:

<sup>(</sup>١) سِير أعلام النبلاءِ، للإمام الذَّهبيِّ.

١-الرَّكنُ الأوَّل: الشَّهادتان: شهادةُ أن لا إله إلا الله، وأنَّ محمَّدًا رسولُ الله، فيُقرُّ المسلمُ بقلبِه، وينطِقُ بلسانِه أنَّ اللهَ واحدٌ لا شريكَ له، ولا معبودَ بحقِّ سواه، وأنَّ محمَّدًا رسولُ اللهِ، وخاتمُ النَّبيِّينِ.
 أهميَّةُ الشَّهادتين: لا يُعدُّ المرءُ مُسلمًا إلا إذا نطقَ بهاتينِ الشَّهادتينِ.

٢-الرُّكنُ الثَّاني: إقامُ الصَّلاة، والمرادُ به: إقامتُها في أوقاتِها بخشوع وسكينةٍ وطمأنينة، مع مراعاةِ أركانها، وشروطِها، وعدَمِ التَّفريطِ في أدائِها فقد بيَّن النَّبيُّ صلَّى الله عليه وسلم مكانة الصَّلاة، فعن بُريدة الأسلَمِيِّ (رضي الله عنه) قال: «العَهْدُ الَّذِي بَيْنَنَا وَبَيْنَهُمُ الصَّلَاةُ، فَمَنْ تَرَكَهَا فَقَدْ كَفَرَ»، [رواه الترمذي بإسناد حسن]، ومعنى الكفر هنا كفر نعمة، أو من تركها مستحلًا لتركها وغير معتقد لفرضيتها.

٣-الرُّكنُ الثَّالثُ: إيتاءُ الزَّكاةِ: إعطاءُ الأغنياءِ حقَّا معلومًا من أموالهم للفقراءِ والمستَّحقِّينَ، وذلك بعد أن يبلغَ المالُ النِّصابَ ويحولَ عليه الحولُ.

فائدة الزَّكاةِ: الزَّكاةُ تكونُ سببًا للبركةِ في المالِ والرِّزقِ، وتقويةً لروابطِ الوُدِّ والإِخاءِ، ورفعِ الحسدِ والبغضاءِ.

٤- الرُّكنُ الرابع: صومُ رمضانَ: ويعني: الإمساكَ عن الطَّعامِ، والشَّرابِ، والشَّهوةِ، من طلوعِ الفُجرِ إلى غروبِ الشَّمسِبنية التقرب إلى الله. وينبغي أن يلتَزِمَ المسلمُ فيه بآدابِ الصَّوم.

٥- الرُّكنُ الخامس: حجُّ البيتِ: وهو قَصدُ بيتِ الله الحرام؛ لأداءِ المناسِكِ بنية التقرب إلى الله تعالى، وهو واجبٌ في العمرِ مرةً واحدةً على المستَطيع القادرِ ماليًّا وبدنيًّا، وفائدة الحج أنه يعود النفس التسليم والاستسلام لأوامر الله تعالى وأنه يجمع الأمة الإسلامية ويوحد صفوفهم في هذا الركن الخامس.

فائدةُ الصَّومِ: والصَّومُ يزكِّي النَّفسَ، ويربِّيها على مراقبةِ الله - تعالى - والخشيةِ، وسببٌ من أسبابِ دخولِ الجنَّةِ، فقد قال ﷺ: «إنَّ في الجَنَّةِ بَابًا يُقَالُ لَه: الرَّيَّانُ، يَدْخُلُ مِنْهُ الصَّائِمُون يَومَ القِيامةِ، لا يَدْخُلُ مِنْهُ أَحَدٌ عَيْرُهُمْ، فإذا دَخَلُوا أُغْلِقَ فَلَمْ يَدْخُلْ مِنْهُ أَحَدٌ » [رواه البخاري ومسلم].

## بعض ما يرشد إليه الحديث:

- ١ أهمُّ أركانِ الإسلام هو «رُكنُ الشُّهادتينِ».
- ٢- بيانُ قيمةِ الأركانِ ألخمسةِ في الإسلامِ وعِظَمِ شأنِها.
  - ٣- حرصُ النَّبِيِّ عِيلَةً على تَعليم أمَّتِه ما ينفعُهم.
  - ٤ بنيانُ الإسلام المتماسِك يَعتَمدُ على هذه الأركانِ.
- ٥- بيان أهمية الصلاة وفائدتها وكذا الزكاة والصيام والحج.

# المناقشة والتدريبات 🕨

| كُ اللهِ بن أسلم بمكة مع                                   | س١: أكمل ما يأتي: راوي الحديثِ هو عباً             |
|------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------|
| حديثٍ، تُوفِي وعمْرُه                                      | وهاجر معه رَوَى<br>ودُفِنَ بقربِ                   |
| ··<br>عبارة رقم العبارة التي تناسبها من عبارات العمود (ب): | •                                                  |
| -ب-                                                        | -1-                                                |
| أ – قصدُ الكعبةِ لأداءِ المناسكِ.                          | ١ -بُنِي الإِسلامُ على خمسِ:                       |
| ب- أي: أداؤها كاملةً في أوقاتِها.                          | ٢-شهادةُ أن لا إله إلا الله:                       |
| جـ- أي: الإمساكُ عن المفطِراتِ من طلوعِ الفجرِ إلى         | ٣-إِقَامُ الصَّلاةِ:                               |
| غروبِ الشَّمسِ.                                            |                                                    |
| د- أي: أُسِّسَ دينُ الإِسلامِ على خمسِ دعائمَ.             | ٤ - إيتاءُ الزَّكاةِ:                              |
| هـ - إعطاءُ الأغنياءِ جزءًا معلومًا من أموالهِم إلى        | ٥–صومُ رمضانَ:                                     |
| المحتاجِينَ.                                               |                                                    |
| و - لا معبودَ بحقِّ إلا اللهُ.                             | ٦-حجُّ البيتِ:                                     |
|                                                            | س٣: ما هي دعائم الاسلام الخمس؟                     |
|                                                            |                                                    |
|                                                            |                                                    |
|                                                            |                                                    |
| حيحة، أو علامة (× ) أمام العبارة الخطأ، فيها يأتي، مع      | س٤: ضع علامة (٧) أمام العبارة الص                  |
|                                                            | تصويب الخطأ:                                       |
| نِ الشَّهادَتينِ. ( )                                      | ١ - لا يُعدُّ المرءُ مسلِمًا إلا إذا نَطَقَ بهاتير |
|                                                            | التصويب إن وجد:                                    |
|                                                            |                                                    |

| <ul> <li>٢- إقامةُ الصَّلاةِ تعني الإمساكَ عن الطَّعامِ والشَّرابِ.</li> </ul> | ) | (                         |       |
|--------------------------------------------------------------------------------|---|---------------------------|-------|
| التصويب إن وجد:                                                                |   |                           | • • • |
| ٣- إيتاءُ الزَّكاةِ تعني إعطاءَ الأغنياءِ حقًّا معلومًا من أموالهم للفقراءِ    | ) | (                         |       |
| التصويب إن وجد:                                                                |   | • • • • • • • • • • • • • |       |
| ٤- فائدةُ الصُّومِ هي الجوعُ والعَطَشُ فقط                                     | ) | (                         |       |
| التصويب إن وجد:                                                                |   |                           |       |
| ٥- يُستَحَبُّ أداءُ الحجِّ والعمرةِ ولو مرَّةً واحدةً في العمرِ                | ) | (                         |       |
| التصويب إن وجد:                                                                |   |                           |       |
| س٥: اذكر أهم ما يُرشِدُ إليه الحديثُ.                                          |   |                           |       |

# الحديث الثَّاني: من علاماتِ الإيمان

## نص الحديث:

عن أنسِ بن مالكِ عَن النّبيِّ عَلَيْهُ قال: «لا يُؤْمِنُ أَحَدُكُم حَتَّى يُحِبُّ لاَ خِيهِ ما يُحِبُّ لِنَفْسِهِ». [متفق مله].

## التَّعريفُ براوي الحَديث:

هو أنسُ بن مالك بن النَّضِ الأنصاريُّ الخزْرجيُّ نِسبةً إلى قبيلةِ الخزْرجِ، خَدَمَ النَّبيَّ عَيْكُ عشرَ سنين، ومات النبيُّ عَيْكُ وعمرُه عشرون عامًا، وقد دعا له النَّبيُّ عَيْكُ بالبركةِ في المالِ والولدِ وطولِ العمرِ، فكان مِن أكثر الأنصارِ مالًا وولدًا وأطولهَم عمرًا، وكان له ألفانِ ومائتانِ وستَّةُ وثهانون (٢٢٨٦) حديثًا.

وهو آخِرُ من مات من الصَّحابةِ بالبصرةِ. تُوفِّي سنةَ ٩٣ هـ، عن ١٠٣ عام(١).

#### معاني المفردات

| معناها                                                                 | الكلمة           |
|------------------------------------------------------------------------|------------------|
| أي: لا يستَكْمِلُ خصالَ الإيهانِ؛ فالنَّفيُ هنا لكهالِ وتمامِ الإيهانِ | لا يُؤمِن أحدُكم |
| وليس لنفي الإيمان بالكلية.                                             |                  |
| المراد: أخوه في الإسلام، ولا مانعَ من إرادةِ أخيه في الإنسانيَّةِ.     | لأخيه            |
| أي: من أنواعِ الخيرِ.                                                  | ما يحِبُّ لنفسِه |

#### المعنى العام:

# المرادُ بالإيمانِ التَّام:

- الإيهانُ التَّامُّ: هو الذي يُحُثُّ المؤمنَ على عنايتِه بأخِيه؛ فيحِبُّ له ما يُحِبُّ لنفسِه، ويكرَهُ له ما يكرَهُ لنفسِه.

- أمثلةٌ على ذلك: إذا أحبَّ المؤمنُ لنفسِه راحةَ البالِ، وصلاحَ الحالِ، والسَّعةَ في الرِّزقِ، والنَّجاحَ في الحياة...إلى غيرِ ذلك من أنواع الخيرِ، فينبغي أن يُحِبَّ لأخِيه المسلمِ مثلَ ذلك، وإذا أَبْغَضَ المؤمنُ لنفسِه الفقرَ، والمرضَ، والذُّلَ، والفَشلَ، وغيرَ ذلك من الأمورِ المكروهةِ، فينبغي أن يكرَهَ لأخيه المسلمِ مثلَ ذلك.

<sup>(</sup>١) سِير أعلام النبلاءِ، للإمام الذَّهبيِّ.

- لا حرجَ في أن يُحِبَّ الإنسانُ أن يسبِقَ غيرَه في الفضائلِ من غيرِ أن يتمنَّى زوالَ النِّعمةِ عن غيرِه، فالتَّنافُسُ في الخيرِ أمرُّ مطلوبٌ، والتَّقدُّمُ في كُلِّ ما ينفَعُ الإنسانيَّةَ أمرُّ مرغوبٌ؛ ولكنَّ ذلك مشروطٌ بألَّا يتمنى زوالَ ما عندَ الغيرِ من نعمةٍ وخيرٍ، بل يحاولُ أن يجعلَ من تقدُّمِهم وسيلةً لعلوِّ هِمَّته، ومواجهةِ الكسلِ، والدَّعةِ ويحاكيهم في العلوِّ والتَّقدُّم والرِّفعةِ.

- قد يرتقي الإيمانُ بصاحبِه، فيُحِبُّ لأخيهِ أفضلَ مما يُحِبُّ لنفسِه.

## أهمّيّة الحديث:

هذا الحديثُ من جوامع كلِمِه عَلَيْهِ في الخيرِ؛ لأنَّه يحقِّقُ سلامةَ الصُّدورِ من الغِلِّ والحقدِ والحسدِ والأذى، ويعالِجُ آفةً مجتمعيَّةً خطيرةً، هي حُبُّ الذَّاتِ، والأنانيةُ وعدمُ الإيثارِ.

# بعضُ ما يُرشدُ إليه الحديثُ:

١- إِنَّ الإِيهانَ الكاملَ لا يحصُّلُ حتى يحِبُّ المسلمُ للمسلمِ ما يحِبُّ لنفسِه.

٢- تحريمُ غشِّ المؤمنينَ، وخديعتِهم، وأذاهم، وفعلِ المكروهِ في حقِّ النَّاسِ عامَّةً.

٣- الحَثُّ على التَّواضُع، ومحاسنِ الأخلاقِ.

٤- الحثُّ على التَّحابِّ والتَّوادِّ والتَّراحُم.

٥- الإيثارُ خُلقٌ نبويٌّ كريمٌ ينبغي التَّخلُّقُ به.

# المناقشة والتدريبات 🌓

س ١: ما معنى المفردات الآتيةِ: (لا يؤمنُ أحدُكم - لأخيه - ما يحبُّ لنفسِه)

## س٢: علل لما يأتي:

١- كان أنسُ همن أطولِ الصَّحابةِ عمرًا.

٢- هذا الحديثُ من جوامع كلِمِه عَلَيْهُ وله أهميَّةُ كبيرةٌ.

# س٣ اختر الإجابة الصَّحيحة عما بين القوسين:

(عشر سنين - عشرين سنة - سبع سنين)

(۱۱۸۲ - ۲۲۸۱ - ۲۲۳۰) حدیثًا

٢- عدد مرويات أنس بن مالك 🥮.

(۹۳ – ۱۲۳ – ۱۲۰) سنة.

٣- توفي أنس ﴿ وكان عُمرُه.

٤- إذا أحب الإنسان أن يسبق غيره في الفضائل من غير أن يتمنى زوال النعمة عن غيره:

(حرام - مكروه - لا حرج في ذلك)

س٤: اذكر أهم ما يستفاد من الحديث.

# الحديث الثَّالثُ: التَّيسيرُ والتَّبشيرُ الثَّالثُ

## نص الحديث:

عن أنسِ بنِ مالك عن النَّبيِّ عَلَيْهُ قال: «يَسِّرُوا ولا تُعَسِّرُوا، وَبَشِّرُوا، ولا تُنفِّرُوا». [متفق عليه]. معانى المفردات:

| الكلمة        |
|---------------|
| يَسِّروا      |
| ولا تُعسِّروا |
| بشًروا        |
| لا تنفِّروا   |
|               |

## المعنى العام

# - يُسْرُ الشَّريعةِ الإسلاميَّة:

شريعةُ اللهِ - تعالى - سمحةُ موافِقةٌ لطبيعةِ النَّفسِ البشريَّةِ، جاءت باليُسْرِ والسَّماحةِ، والرِّفقِ المَكلَّفينَ.

# أمثلةٌ على يُسْرِ الشَّريعةِ الإسلاميَّةِ:

- من قواعدِ الشَّريعة: رفْعُ المشقَّةِ والحَرَجِ؛ فمَن تعذَّرَ عليه استعمالُ الماءِ تيمَّمَ وصلَّى، ومن كان لا يستَطِيعُ الصِّيامَ لعُذْرِ أفطرَ وقَضَى هذا اليومَ.

# الأوامرُ والنَّواهي الواردةُ في الحديثِ:

- أمَرنا النبيُّ عَلَيْ في هذا الحديثِ الشَّريفِ أن نلتزمَ التَّيسيرَ في شُئونِنا، ونتجنَّبَ التَّشديدَ على نفوسِنا.
- كما أَمَرَنا النَّبِيُّ ﷺ كذلك بأن نُبشِّرَ ولا نُنفِّر؛ لأنَّ التَّبشيرَ يشرحُ الصَّدرَ، ويُروِّحُ عن النَّفسِ، وأمَّا التَّنفيرُ فإنَّه يُثيرُ فيها القلقَ، ويَجلِبُ لها الهَمَّ والحزنَ.
- التَّيسِيرُ أساسُ شريعةِ الإسلامِ، وكان النَّبيُّ عَلَيْهُ يُعلِّمُ أُمَّتَه ذلك، ويضرب لهم بنفسه المثل الأعلى في اليسر والسياحة، فعن عَائِشَةَ رضي الله عنها، قَالَتْ: «مَا خُيِّرَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْهُ بَيْنَ أَمْرَيْنِ، أَحَدُهُمَا أَيْسَرُ فِي اليسر والسياحة، فعن عَائِشَةَ رضي الله عنها، قَالَتْ: «مَا خُيِّرَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْهُ بَيْنَ أَمْرَيْنِ، أَحَدُهُمَا أَيْسَرُ مِنَهُ السَّرِ مِنْهُ» [رواه البخاري ومسلم].

## ما ينبغي على المسلم:

- ينبغي على المسلمِ أن يجْعلَ التَّيسيرَ والتَّبشيرَ منهجَ حياةٍ يَسعدُ به، ويُسعِدُ به الآخرين من حولِه. بعضُ ما يُرشدُ إليه الحديثُ:

١- الرِّفقُ، والتَّيسيرُ على النَّاس.

٢- تركُ الأخذِ بالشَّيءِ العَسيرِ، والاقتناعُ باليسيرِ، وتركُ التَّشدُّدِ في الأمورِ.

٣- نشْرُ الأخبارِ السَّارَّةِ، وإخفاءُ الأخبارِ المحزنةِ.

٤- اليسْرُ مظهرٌ من مظاهرِ الإسلامِ: عقيدةً، وشريعةً، وأخلاقًا، فينبغي أن نلتزمَ به.

# المناقشة والتدريبات

## س ١: صوِّبْ ما تحته خط:

- ۱ «يسروا» تعنى: لا تصعبوا ولا تشددوا.
- ٢- «بشروا» تعني: لا تخبروا بها يثير في النفس الخوف والقلق؛ مما يجعلها تعرض عن الخير.
  - ٣- «لا تعسروا»: أي: من البشارة؛ وهي الخبر السار.
    - ٤ «لا تنفروا»: أي: من اليسر وهو التسهيل.
  - ٥- شريعة الله تعالى سمحة: مخالفة لطبيعة النفس البشرية.
    - ٦- في هذا الحديث حثٌّ على التَّشديدِ في أمور الدين.

## س۲: بم تفسر:

أ-أمرنا النبي عَيْكِيُّ بالتبشير ونهانا عن التنفير.

ب-ينبغي على المسلم أن يجعَلَ التَّيسيرَ والتَّبشيرَ منهجَ حياةٍ.

س٣: اذكر أمثلة على يسر الشريعة الإسلامية.

س ٤: اذكر بعض ما يرشِدُ إليه الحديثُ.

# الحديث الرابع: السَّماحةُ في المعاملة

#### نص الحديث:

عن جابر بن عبد الله (رضي الله عنه) أنَّ رسولَ اللهِ ﷺ قال: «رَحِمَ اللهُ رَجُلًا سَمْحًا إذا بَاعَ، وإذا اشْتَرَى، وإذا اقْتَضَى». [رواه البخاري].

# التَّعريفُ براوي الحديث:

جابر بنُ عبدِ الله بن عمرو بنِ حرام الأنصاريُّ -رضي الله عنها- استُشْهدَ أبوه في غزوةِ أُحُدِ، وشَهِدَ جابرٌ مع النَّبيِّ ﷺ تسعَ عشرةَ غزوةً، لَهُ أَلفٌ وَخَمْسُهائة وَأَرْبَعُونَ حَدِيثًا (١٥٤٠ حديث)، مات سنة ٧٨هـ، عن ٩٤ سنة، وهو آخِرُ مَن شَهِدَ بيعةَ العَقبةِ موتًا(١).

#### معاني المفردات:

| معناها                                                                   | الكلمة             |
|--------------------------------------------------------------------------|--------------------|
| غَفَرَ اللهُ له، وأحسَن إليه، وهي جملة خبرية لفظًا إنشائية معنًى للدعاء. | رَحِمَ اللهُ رجلًا |
| سهلًا كريبًا.                                                            | سمحًا              |
| طَلَبَ الحقّ الذي له من القاضي أو غيرِه.                                 | اقتضى              |

#### المعنى العام:

بُشْرَى النَّبِيِّ عَلَيْهِ لَمْ يَتَّصِفُ بِالسَّاحةِ:

- يدعو النَّبِيُّ عَلَيْهُ لَن كان سهلًا كريمًا في معاملتِه بأن يرحمَه اللهُ - تعالى - ويغفرَ له، ويُحسِنَ إليه، فهي بشارةٌ من النَّبِيِّ عَلَيْهُ لِكُلِّ كريم يتَّصِفُ بالسَّماحةِ في بيعِه وشرائِه وطلبِ حقِّه، وكذا في كل معاملاته.

#### من أوجُهِ السَّماحةِ:

- السَّماحةُ في البيعِ: أن يكونَ البائعُ سهلًا، فلا يبالِغُ في الثَّمنِ، ولا يَبْخَلُ بالسِّلعةِ، ولا يحلِفُ لترويجِها كَذِبًا، ولا يُخدَعُ المشتريَ، ولا يَغُشُّه، ولا يحتكِرُ سلعةً حتى يرتَفِعَ ثمنُها.

- والسَّماحةُ في الشِّراء: أن يكون المشتري كريهًا رفيقًا بالبائع، ولا يضايقُه، ولا يُكثرُ من مساومَته، ولا يُكثرُ من مساومَته، ولا يُكثرُ من تقليبِ سلعته بدونِ داعٍ، وأن يؤدي ثمنَ ما اشتراه للبائعِ - قبل أن يطالبَه قدرَ المستَطاعِ - بحسب اتِّفاقِهها.

<sup>(</sup>١) سِير أعلام النبلاء، للإمام الذَّهبيِّ.

- والسَّماحةُ في طلبِ الحقِّ: أن يطالبَ صاحبَه باللين، والرِّفقِ، من غير غلظةٍ، ولا عُنفٍ، ويراعيَ حالَ المَدِينِ، فيتخيَّرَ الأوقاتَ المناسبةَ للطَّلبِ، ولا يؤذيه بكثرةِ الإلحاحِ عليه، وإن وَجَدَه مُعْسِرًا فليخفِّفْ من دَينِه إن كان يقدِرُ على ذلك، وكانت السِّلعةُ المباعةُ مِلْكًا له، فقد قال النبيُّ عَلَيْ (من أنظر معسرًا أو وضع عنه أظلَّهُ اللهُ في ظلِّه يوم لاظِلَّ إلَّا ظِلِّه) متفقٌ عليه.

- والسَّماحةُ في أداءِ الحقِّ: بأن يؤدِّي الدَّينَ في موعِدِه من غيرِ تَسويفٍ ولا مُمَاطلةٍ، وإذا كان له عذرٌ فليعْتذرْ للدَّائنِ بلُطفٍ ورِفقٍ، ويطلب منه إمهالَه لوقتٍ آخرَ يَستَطيعُ فيه أداءَ الدَّينِ.

# أثرُ السَّاحةِ في المعاملةِ:

- بهذه السَّماحةِ في المعاملةِ يَعيشُ النَّاسُ متوادِّينَ مُتَحابِّينَ، يعاونُ بعضُهم بَعضًا على مصالِهم، ومعايشِهم.

# بعضُ مَا يُرشَدُ إليه الحَديثُ:

- ١ الحثُّ على الرِّفقِ والتِّيسيرِ في المعاملةِ.
- ٢- الجَزاءُ من جنس العَمل؛ فمَن يَسَّرَ يسَّرَ اللهُ عليه.
- ٣- الحثُّ على السَّماحةِ في المعاملةِ، والتَّحلِّي بمكارم الأخلاقِ.
- ٤- التَّلطُّفُ عند مُطالبةِ المدِينِ بسدادِ دَينِه، والعفو عندَ إعسارِه.

# المناقشة والتدريبات

|                                                                                                                                                                                      | س١: ضَعْ عُنوانًا مناسبًا للدَّرسِ.     |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------|
|                                                                                                                                                                                      | ·<br>س٢: أكمل ما يأتي:                  |
| بن الأنصاريُّ استُشهِدَ أبوه في                                                                                                                                                      | أ المالية ما أ                          |
| ِ غزوةَ روى حديثًا ماتَ سنةَ                                                                                                                                                         | غزوةِ شَهِدَ مع النَّبيِّ عَيْلِيَّةٍ   |
|                                                                                                                                                                                      | عن عمر                                  |
| كريبًا في معاملتِه بأن                                                                                                                                                               | ب-يدعو النبيُّ عَلَيْهُ لمن كان سَهْلًا |
| به من العمود (ب):                                                                                                                                                                    | س٣: صل العمود من (أ) بما يناس           |
| - <b>ب</b> -                                                                                                                                                                         | -1-                                     |
| أ-أن يُطالبَ صاحبَه باللينِ والرِّفقِ من غيرِ غلظةٍ، ولا عُنفٍ                                                                                                                       | ١ -السَّماحةُ في البيعِ:                |
| ويراعي حالَ المدِينِ.                                                                                                                                                                | a                                       |
| ب- بأن يؤدِّيَ الدَّينَ في موعدِه من غيرِ تَسويفٍ ولا مماطلةٍ، وإذا<br>يَ مِنْ دُوْدُونُ وَمُونِهُ وَمُونِهِ مِنْ مِنْ وَمِنْ مِنْ مِنْ مِنْ مِنْ مُنْ مُنْ مُنْ مُنْ مُنْ مُنْ مُنْ | ٢-السَّماحةُ في الشراءِ: و              |
| كان له عُذْرٌ فليعْتذرْ للدائنِ بلطفٍ ورفْقٍ.                                                                                                                                        | , , , , , , , , , , , , , , , , , , ,   |
| ج-أن يكونَ البائعُ سهلًا، ولا يبالغُ في الثّمنِ، ولا يَبخَلُ بالسّلعةِ.                                                                                                              |                                         |
| د-أن يكونَ المشترِي كريمًا رفيقًا بالبائعِ، لا يضايقُه، ولا يُكثِرُ من<br>مسلم مته، متّقا سمير المته                                                                                 | ٤ - السَّماحةُ في أداءِ الحقِّ:         |
| مساومتِه، وتَقليبِ سلعتِه.                                                                                                                                                           | e+1 1 1 ( ; + 1 1 ( ; f) . ∠            |
|                                                                                                                                                                                      | س٤: ما أثر السهاحة في المعاملة؟         |
|                                                                                                                                                                                      |                                         |
|                                                                                                                                                                                      | م اذ ک أه ما شا المالحات ش              |
| ·                                                                                                                                                                                    | <b>س٥: اذكر أهم ما يرشد اليه الحديث</b> |
|                                                                                                                                                                                      |                                         |
|                                                                                                                                                                                      |                                         |

# الحديث الخامس: بر الوالدين

#### نص الحديث:

عَنْ أَبِي هُرَيْرةَ ﴿ مَنْ أَحِلُ إِلَى رَسُولِ اللهِ ﷺ فقال: «مَنْ أَحَقُّ النَّاسِ بِحُسْنِ صَحَابَتِي؟ قال: «أُمُّكَ» قال: ثُمَّ مَنْ؟ قال: ﴿ ثُمَّ مَنْ؟ قال: ثُمَّ مَنْ؟ قال: ثُمَّ مَنْ؟ قال: ثُمَّ مَنْ؟ قال: ﴿ مُنْ عَلِيهِ اللَّهِ عَلِيهِ اللَّهِ عَلِيهِ اللَّهِ عَلِيهِ اللَّهِ عَلِيهِ اللَّهِ عَلِيهِ اللَّهِ عَلِيهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلِيهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهِ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهِ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهِ عَلَى عَلَيْهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى عَلَيْهِ عَلْمُ عَلَيْهِ عَلَى عَلَاهُ عَلَاهُ عَلَاهُ عَلَاهُ عَلَاهُ عَلَا عَلَاهُ عَلَا عَلَا عَلَاهُ عَلَاهُ عَلَا عَلَا عَلَا عَلَاهُ عَلَا عَلَاهُ عَلَاهُ عَلَّا عَلَاهُ عَلَاهُ عَلَاهُ عَلَا عَلْ

#### التعريف براوي الحديث:

اختُلِفَ في اسمِه، اسم أبيهِ وأرجحُ هذه الأقوالِ: عبد الرحمنِ بنُ صخرٍ، كنَّاه النَّبيُّ عَلَيْهِ: بأبي هريرةَ حين رآه يحمِلُ هِرَّةً - قِطة صغيرة - في كُمِّه، وقد أسلَمَ في غزوةِ خيبر سنة ٧هـ، وقد صَحِبَ النبيَّ عَلَيْهِ أُربعَ سنينَ، وكان أكثرَ الصَّحابةِ روايةً للحديثِ لملازمَتِه التَّامَّةِ للرَّسولِ عَلَيْهِ.

لَهُ خُسْمة آلَاف وثلثمئة وَأَرْبَعَة وَسَبْعُونَ حَدِيثًا (٣٧٤)، تُوفِّي بالمدينةِ سنةَ ٥٧ هـ عن ٧٨ عامًا(١).

#### معانى المفردات:

| معناها                                           | الكلمة        |
|--------------------------------------------------|---------------|
| أكثر حقًّا، وأولى بالبرِّ، وهي أفْعَلُ تَفضِيلٍ. | أحقُّ         |
| أي بحسنِ معاملتي ومصاحبَتي.                      | بحسنِ صحابَتي |

#### المعنى العام:

- الوالدان هما أكثرُ النَّاسِ فضلًا عليك، واهتهامًا بأمرِك، وحِرْصًا على سعادتِك، فهما سببُ وجودِك، وقد تحمَّلا المشاقَّ من أجلِ راحتِك وسلامتِك؛ لذا أوجَبَ الإسلامُ لهما من الحقوقِ ما لم يوجِبْه لغيرِهما من النَّاسِ.

# الحَثُّ على برِّ الوالدَين:

- بيَّنَ الحديثُ الشَّريفُ حقَّ الوالدَينِ على أولادِهم، ووجوبَ تقدِيمِهما على سائرِ النَّاسِ في البرِّ، وحسْن المعاملةِ، ووجوب الإحسانِ إليهما.

<sup>(</sup>١) سِير أعلام النبلاءِ، للإمام الذَّهبيِّ.

# سرُّ تقديم الأُمِّ والاعتناء بها:

- اختصَّ النَّبِيُّ عَلَيْ الأُمَّ بحُسْنِ المعاملةِ، وجميلِ المصاحبة، فأوصى بها ثلاثَ مراتٍ، وأوصَى بالأبِ مرَّةً واحدةً؛ لأنَّها عانت وتَعِبَت كثيرًا من آلامِ الحمْلِ والوَضْعِ، والرَّضاعةِ، والفِطامِ والتَّربيةِ أكثرَ من الأبِ، وطاعتُهما واجبةٌ معًا لكنَّ حقَّ الأُمِّ أكثرُ وأشدُّ وجوبًا.

# سِرُّ الاعتناء بالأب:

- استحقَّ الأبُ الوصيَّةَ أيضًا؛ للحرصِ على إسعادِ وَلَدِه، والاعتناءِ به، فهو يِكدُّ ويسعَى؛ ليجلِبَ له الرِّزقَ، ويوفِّرَ له الحياةَ الكريمةَ، ويكدُّ في العملِ من أجلِ تَوفيرِ المعيشة الكريمةِ لأُسرتِه.

# ما يجِبُ على الولدِ تجاهَ والديه:

- من الواجبِ على الوَلدِ أن يُحسِنَ صحبةَ والديهِ، ويقومَ برعايةِ شئونِها خاصَّةً في حالِ العجزِ، وكبَر السِّنِّ، فيسارِعَ إلى ما يرضيها، ويتجنَّبَ ما يغضبُها أو يُؤذي مشاعرَ هما بالقولِ أو الفعلِ، ولا يفضِّلُ أحدًا عليها.

# عقوبة عقوقِ الوالدين:

- عقوقُ الوالدينِ سببٌ في تعجيلِ العقوبةِ لصاحبِه في الدُّنيا فكما تَدِينُ تُدانُ، وهو سبَبٌ في الحرمان من دخولِ الجنَّةِ، يقولُ الرَّسولُ ﷺ: «لا يَدْخُلُ الجُنَّةَ عَاقُّ ... (أي لوالديه)» [رواه النسائي وأحمد بإسناد صحيح].

# بعضُ ما يرشدُ إليه الحديثُ:

- ١- الحثُّ على برِّ الوالدينِ، والقيام بحقوقِها، وبخاصَّةٍ الأُمُّ.
- ٢- أنَّه إذا كثرت الحقوق رتبت في الأداءِ على حسب أهميَّتِها.
  - ٣- سؤالُ أهلِ الذِّكرِ عيَّا لا نَعلمُ.
  - ٤- حرصُ الصَّحابةِ على العِلم والتَّعلُّم.
- ٥- عقوقُ الوالدين سببٌ لغضبِ الله، ومانعٌ من دخولِ الجنَّةِ في الآخرةِ.

# الناقشة والتّدريبات 🌓

س١: اكتب ما تعرفُه عن راوِي الحديثِ من حيثُ: (اسمُه - إسلامُه - عددُ مرويّاتِه - وفاتُه).

س٢: علل لما يأتي:

١- الوالدان هما أكثر النَّاسِ فضلًا عليك.

٢- تقديمُ الأمِّ والاعتناءُ بها في الحديث.

٣- الحثُّ على برِّ الأبِ.

٤- النَّهيُّ عن عقوقِ الوالدَينِ.

س٣: ما الذي يجِبُ على الولدِ تجاهَ والدّيهِ؟

س٤: ما سببُ سؤالِ الصّحابيِّ للنّبيِّ عَلَيْةٍ؟

س٥: ما عقوبةُ عقوقِ الوالدين؟ وما الدليل عليها؟

س٦: اذكر أهم ما يرشدُ إليه الحديثُ.

# الحديث السادس: المداومةُ على قراءة القُرآن وحفظه

#### نص الحديث:

عن أبي موسى ، عن النَّبيِّ عَيْكَةٍ قال: «تَعَاهَدُوا القُرْآنَ، فوالَّذِي نَفْسِي بِيَدِهِ هُوَ أَشَدُّ تَفَصِّيًا مِنَ الإبل فِي عُقُلِهَا». [متَّفقٌ عليه].

# التَّعريفُ براوي الحَديث:

هو عبدُ الله بن قيسِ بنِ سليم، أبو موسى الأشعريُّ، هاجَرَ إلى الحبشةِ، وكان واليًا على الكوفةِ والبصرةِ في خَلافةِ عمرَ، كان حسنَ الصَّوتِ، قال عنه النَّبيُّ ﷺ: «لقد أُعطِيَ مِزمارًا من مزاميرِ آلِ داودَ».

لَهُ ثَلثُمِائة وَسِتُّونَ حَدِيثًا (٣٦٠)، تُوفِّي سنة ٤٢ هـ في عهد معاوية ٨٠٠.

#### معانى المفردات:

| معناها                                                                | الكلمة            |
|-----------------------------------------------------------------------|-------------------|
| حافِظوا عليه بمداومةِ تلاوتِه وتدبُّره.                               | تَعاهَدوا القرآن  |
| هذا قسَمٌ ومعناه: فوالله الذي أنا تَمْلُوكٌ له.                       | والذي نفسي بِيدِه |
| تَفلُّتًا وانطلاقًا.                                                  | تفصِّيًا          |
| الجِحالُ.                                                             | الإبِلُ           |
| جْمُعُ عِقالٍ، وهو الحَبْلُ الذي يُقيَّدُ به البَعيرُ لكيلا يَهْرُبَ. | العُقُّل          |

#### المعنى العام:

# سبب الاعتناء بالقُرآن:

- القرآنُ الكريمُ كتابُ اللهِ الحكيمُ، وهو دستورُ هذه الأُمَّةِ القَويمُ، الذي تَستَمِدُّ منه أحكامَها، وتَرجِعُ إليه عندَ التنازُعِ والاختِلافِ، فمن أجلِ ذلك أمَرَنا النبيُّ ﷺ أن نعتنيَ به، ونُحافظَ عليه، بدوامِ تلاوتِه وتدبُّرِ معانيه؛ لئلا ننساه ونهملَه.

# أوجْهُ الشَّبهِ بين القرآنِ والإبلِ من حَيثُ الحِفْظُ:

- يشبّهُ النبيُّ عَلَيْ القرآنَ في صدرِ صاحِبِه بالجَملِ المُقيَّدِ؛ الذي يُخشَى منه الفرارُ، فها دام مقيَّدًا ومُتعاهدًا يظلُّ ممسوكًا، وإنْ زال قيدُه، ولم يُراقَبْ انفلَتَ وذَهَبَ، وصاحِبُ القرآنِ كذلك إن داومَ على تلاوتِه واستذكاره ظلَّ حافظًا له، وإن غَفَلَ عن تلاوتِه وأهملَ قراءَته نَسِيَ ما حَفِظَه، ثُمَّ إنَّ العملَ بالقرآنِ وتَطْبِيقَه مُعِينٌ على حفظِه، وأيضًا فالمحافظةُ على تلاوتِه ومراجعةِ المحفوظِ منه يَجْعَلُ الإنسانَ لا ينسى ما حَفِظَ، لا سيَّا إذا كنتَ تُراجِعُ مع قارئٍ مُتْقِنِ.

## بعضُ ما يُرشِدُ إليه الحديثُ:

- ١ الحَثُّ على قراءة القُرآنِ الكَريمِ ودوامِ مدارستِه.
- ٢ التَّحذيرُ من تعريضِ القُرآنِ للنِّسيانِ بإهمالِ تلاوتِه.
- ٣-جوازُ القَسَم في الأخبارِ الصَّادقةِ؛ لتأكيدِها في نفسِ السَّامع.
- ٤ ضربُ الأمثالِ في الأخبارِ الصَّادقةِ؛ لتأكيدِها في نفسِ السَّامع.
- ٥-بيانُ أنَّ إهمالَ تلاوةِ القُرآنِ، وعدمَ مراجعتِه يؤدِّي للنِّسيانِ أسرعَ من هروبِ الإبلِ التي أُهْمِلَ عقالهُا.

س١: راوي الحديثِ هو عبدُ الله بن ...... بن أبو موسى الأشعري، هاجَرَ إلى ...... وكان واليًا على الكوفةِ والبصرةِ في خلافةِ ........ كان حسنَ الصَّوتِ قال عنه النبيُّ ﷺ: «....حديثًا، توفي سنة ....هـ.

س ٢: ما سبب اعتناء النبيِّ عَلَيْهُ بالقرآن في هذا الحديث؟

س٣: ما وجه الشبه بين المداومة على القرآن الكريم والإبل من حيث الحفظ؟

س ٤: ما الذي يترتب على:

١- إهمالِ القُرآنِ الكريم، وعدَم تلاوتِه.

٢- ضرب الأمثالِ في الأخبارِ الصَّادقةِ.

٣- القَسَمِ على الأمورِ الهامَّةِ.

س٥: اذكر أهمَّ ما يُرشِدُ إليه الحديثُ.

س٦:نشاط: اكتب بحثًا عن ضربُ الأمثالِ في الأخبارِ الصَّادقةِ، وأثرها في نفسِ السَّامعِ.

### الحديث السابع: التراحم بين الناس

#### نص الحديث:

عن جَرِير بن عبد الله ، عن النبيِّ عَلَيْ قال: «مَنْ لا يَرْحَمْ لَا يُرْحَمْ». [متَّفقٌ عليه].

### التعريف براوي الحديث:

هو جَريرُ بن عبدِ الله البَجَليُّ، وَفَدَ على النَّبِيِّ عَلَيْهُ فِي السَّنةِ العاشرةِ من الهجرةِ، وحجَّ حجَّة الوداع مع النبيِّ عَلَيْهُ، وشَهِدَ فتْحَ المدائنِ فِي خلافةِ سيِّدِنا عمرَ بن الخطابِ، وكان لجمالِه يُلقَّبُ بيوسف هذه الأُمَّةِ. لَهُ مِئَةُ حَدِيث، ماتَ سنة ١٥هـ.

#### معانى المفردات:

| معناها                                                 | الكلمة                  |
|--------------------------------------------------------|-------------------------|
| صِفةٌ من الله -تعالى- تقتَضِي تمامَ الإنعام والإحسانِ. | الرَّحمةُ من الله تعالى |
| رِقَّةُ في قلبِه تَقتضي العطفَ والحنانَ.               | الرَّحةُ من الإنسانِ    |

#### المعنى العام:

### الحثُّ على خلق الرَّحمةِ:

- يوجِّهُنا الحديثُ الشَّريفُ إلى التَّحلِّي بالرَّحةِ؛ فالرَّحةُ خُلُقٌ إسلاميٌّ رفيعٌ، حثَّ عليه الإسلامُ. علاقةُ الإيهانِ بالرِّحةِ:

- بَيْنَ الإيهانِ والرَّحمةِ علاقةٌ قويَّةٌ ووطيدةٌ؛ فكلَّما زادَ الإيهانُ في قلبِ المؤمِن كانت أقوالُه وأفعالُه ممتلئةً بالرَّحمةِ، وكلما نَقَصَ الإيهانُ في قلبِه نَقَصَت الرَّحمةُ، وحلَّت مكانَها القسوةُ.

## من هو الشَّقِيُّ؟

- بيَّن النبيُّ عَلِيَّ أَنَّ من لا يتَّصفُ بالرَّحمةِ شقيُّ، ولا يكون أهلًا لأن تنالَه رحمةُ الله التي وَسِعَت كُلَّ شيءٍ، قال رسولُ الله عَلِيَّةِ: «لا تُنْزَعُ الرَّحمةُ إلا مِن شَقِيًّ»[أخرجه أبو داود والترمذي وحسَّنه].

## من هو الرَّحيمُ؟

- الإنسانُ الرَّحيمُ هو الذي يشعرُ بآلامِ الآخرينَ ويحزنُ من أجلِها، ويراعي مشاعِرَهم، ويُسهِمُ في معاونةِ من يحتاجُ المعونة، ويخفِّفُ عن الفَقيرِ والمحتاج والمريضِ قدرَ الطَّاقةِ.

## الرَّحةُ خلقٌ عامٌ:

- يجِبُ أن تكونَ الرَّحمةُ شاملةً عامَّةً؛ فيكون الإنسانُ رحيًا بالنَّاسِ، والحيواناتِ، والطُّيورِ، وغيرِ ذلك.

## جزاء من يتَّصفُ بالرَّحةِ:

اللهُ - سبحانه وتعالى - يُحِبُّ الرحمةَ والرُّحَاءَ، ووصَفَ نفسه بالرحمنِ، وأرسلَ خاتمَ النبيِّينَ رحمةً للعالمينَ؛ فقال تعالى: ( وَمَا أَرْسَلْنَاكَ إِلَّا رَحْمَةً لِلْعَالَمِينَ ) [ الأنبياء: ١٠٧]، ووَعَدَ النبيُّ عَيْقُ أصحابَ العالمينَ؛ فقال تعالى: ( وَمَا أَرْسَلْنَاكَ إِلَّا رَحْمَةً لِلْعَالَمِينَ ) [ الأنبياء: ١٠٧]، ووَعَدَ النبيُّ عَيْقُ أصحابَ القلوبِ الرحيمةِ برحمةِ الله عزَّ وجلَّ، فعَنْ عبدِ الله بنِ عمرو بن العاصِ رضِيَ اللهُ عنها قال: قال النبيُّ: عَيْقُ «الرَّاحِمُونَ يَرْحُمُهُمُ الرَّحْمَنُ ارْحَمُوا أَهْلَ الأَرضِ يَرحَمُكُم مَنْ فِي السَّمَاءِ» [رواه أبو داود والترمذي، وقال النرمذِيُّ: هذا حديث حسن صحيح].

## بعضُ ما يُرشدُ إليه الحديثُ:

- ١- أن يتَحلَّى المسلمُ بخُلُقِ الرَّحةِ والرِّفقِ.
  - ٢- أنَّ الجزاءَ من جنس العمل.
- ٣- عِظَمُ جزاءِ الرُّحاءِ، وسوءُ عاقبةِ قُساةِ القُلوبِ.
- ٤ المسلِم يكون رحيهًا مع النَّاس والحيوانات وجميع المخلوقات.
- ٥- الإنسان الرَّحيم هو الذي يحس بالآخرين مِن حوله، ويعاملُهم برفق ومَودَّة ورحمة.

# س ١: صوِّب ما تحتَه خطٌّ فيها يأتي:

١- راوي الحديثِ هو أنس بن مالك البَجَلي، وَفَدَ على النَّبِيِّ فِي السَّنةِ الثَّانيةِ من الهجرةِ، وحجَّ حجَّةَ الوداعِ، وشَهِدَ فتحَ المدائنِ في خلافةِ سيِّدنا أبي بكر هي، وكان لجمالِه يُلَقَّبُ بيوسفِ هذه الأُمَّةِ، وقد رَوَى مائتي حديثٍ، مات سنة ١٥هـ.

٢- الرَّحمةُ من الإنسانِ تعني صفة من الله - تعالى - تقتضي تمام الإنعامِ والإحسان.

٣- الرَّحَةُ من الله تعالى رقَّة في قلبه تقتضي العطف والحنان.

٤- العلاقة بين الإيهان والرحمة علاقة عكسية؛ كلما زاد الإيهان نقصت الرحمة في قلب العبد.

س ٢: فرِّقْ بين أوصاف الإنسان الشَّقِيِّ والإنسانِ الرَّحيم؟

س٣: هل خُلُقُ الرَّحمةِ خاصٌّ بالإنسانِ فقط؟

س ٤: ما جزاء من يتَّصِفُ بالرحمة ؟

س٥: بيِّن ما يُستفادُ من الحديثِ.

### الحديث الثامن: من أخلاقِ المسلم **﴿**

#### نص الحديث:

عن أبي هريرة ، عن رسولِ الله ﷺ قال: «المُسْلِمُ مَنْ سَلِمَ النَّاسُ مِنْ لِسَانِهِ وَيَدِهِ، وَالمُؤْمِنُ مَنْ أَمِنهُ النَّاسُ عَلَى دِمَائِهِمْ وَأَمْوَالهِمْ». [رواه الترمذي والنسائي، وقال الترمذي هذا حديث حسن صحيح»].

#### معانى المفردات:

| معناها                                                              | الكلمة  |
|---------------------------------------------------------------------|---------|
| المسلمُ الكامِلُ الإسلام، ويَدْخُلُ فيه أيضًا - المرأةُ المُسلِمةُ. | المسلم  |
| نجا من شرِّهِ وأذاه.                                                | سَلِمَ  |
| المرادُ كُلُّ النَّاسِ لتَشمَلَ المسلمَ وغيرَه.                     | النَّاس |
| الكامِلُ الإيمانِ.                                                  | المؤمن  |

#### المعنى العام:

## دعوةُ الإسلام إلى مكارم الأخلاقِ:

دعا الإسلامُ أبناءَه إلى التَّحلِّي بمكارمِ الأخلاقِ؛ فقد اهتمَّ النَّبيُّ ﷺ: بتربيةِ المسلمينَ على الأخلاقِ الفاضلةِ، وفعْلِ الخيرِ، وتركِ الشَّرِّ والأذى.

### المسلم الكامل:

بَيَّنَ النبيُّ ﷺ في هذا الحديث الشريف أنَّ المسلمَ الكاملَ هو الذي يَسْلَمُ النَّاسُ من شرِّ لسانِه؛ بالسبِّ، أو بالشتمِ، أو الغِيبةِ وغيرِها، ومن أذى يدِه بالاعتداءِ بالضربِ، أو القتلِ، أو السرقةِ، وغيرِها.

## من هو المؤمنُ الكاملُ؟

وبيَّن عَلَيْ أَن المؤمنَ الكاملَ هو الذي يَأْمَن النَّاسُ منه على دمائهم وأمواهم من أيِّ شرِّ وأذًى. - وقد عبّر النبيُّ عَلَيْ بقولِه: «الناس»؛ ليشملَ المسلِمَ وغيرَه، فالتوجيهُ عامٌ وشاملٌ.

## سبب تخصيص اليدِ واللِّسانِ بالذِّكرِ:

-وخصَّ النبيُّ عَلَيْهِ اليدَ واللِّسانَ بالذِّكرِ في هذا الحديثِ؛ لأنَّها أسرعُ في الأذى، وأشدُّ من غيرِهما، والكلمةُ الخبيثةُ تؤدِّي إلى أسوأِ النتائجِ، وقدَّم أذى اللِّسان؛ لأنه أكثر تأثيرًا وأشد جرحًا وإيلامًا من أذى اليد في أحايين كثيرة ووقوعه أسهل وأكثر.

## حكم تأديبِ الأبِ لابنِه:

- ليس من الإيذاء في شيء تأديب الوالد ولده، أو المعلم تلميذه، أو إقامة الإمام حدًّا من حدود الله - تعالى - على مستَحقِّه، بل هو إصلاحٌ وتهذيبٌ وحمايةٌ لسلامة المجتمع وأمنِه.

## بعضُ ما يُرشدُ إليه الحديثُ:

١ - بيانُ عظمةِ الإسلامِ في الحفاظِ على دماءِ النَّاسِ وأموالهِم.

٢ - حبُّ الخيرِ، وبذلُ الإحسانِ من أرقَى تعاليم الإسلام.

٣- الدَّعوةُ إلى حسنِ الخلُقِ بمعاملةِ النَّاسِ كافَةً معاملةً طيِّبةً.

٤ - عدمُ إيذاءِ الآخرينَ بالسبِّ، أو الضربِ، وغيرِهما.

٥-العفوُ والصَّفحُ، وتركُ المؤاخذةِ أَوْلى من المطالبةِ والمعاقبةِ.

|                                      | الماقسة والتدريبات                                      |
|--------------------------------------|---------------------------------------------------------|
| س ١: اكتبْ في نقاطِ العمود (أ) قرير  | كل عبارة رقم العبارة التي تناسبها من عبارات العمود (ب): |
| -1-                                  | -ب-                                                     |
| ۱ -راوي الحديث هو                    | أ-كُلُّ الناسِ لتشملَ المسلمَ وغيرَه.                   |
| ۲ – المسلم                           | ب- أبو هريرة.                                           |
| ٣-سَلِمَ                             | ج-الكامل الإيمان.                                       |
| ٤ -الناس                             | د- المسلم الكامل، ويدخل فيه -أيضًا- المرأةُ المسلمةُ.   |
| ٥ - المؤمن                           | هـ-نجا من شَرِّه وأذاه.                                 |
| س٢: أكمل ما يأتي:                    |                                                         |
| ١- المسلم الكامل هو                  |                                                         |
| ٢- بينها المؤمن الكامل هو            |                                                         |
| ۳- عبَّر النبي عَلَيْ بقوله: «الناس» |                                                         |
| س٣: بم تفسِّر:                       |                                                         |
| ١- تخصيص الأيدي واللسان بالذ         | ر؟                                                      |
|                                      |                                                         |
| ٢- ضرب الأب لابنه، أو المعلم لتا     | ميذه، أو تنفيذ الحد في بعض الأحيان؟                     |
|                                      |                                                         |
| س٤: اذكر بعض ما يُرشد إليه الحد      | ث.                                                      |
|                                      |                                                         |
|                                      |                                                         |

### الحديث التاسع: نعمة الصحة والوقت 🌓

#### نص الحديث:

عن ابنِ عباسٍ عقال: قال النّبيُّ عَلَيْهُ: «نِعْمَتانِ مَغْبُونٌ فِيهِم كَثِيرٌ مِنَ النّاسِ: الصّحّةُ، وَالفَرَاغُ». [رواه البخاري].

### التعريف براوي الحديث:

هو أبو العباس عبد الله بن العباسِ بن عبدِ المطّلبِ بن هاشم القُرشيُّ، الهاشميُّ، ابنُ عمِّ رسولِ اللهِ عَلَيْهُ، وكان يُسمَّى: البَحْرَ، والحَبْرَ؛ لكثرةِ علمِه، دعا له النبيُّ عَلَيْهُ بالعلم والفهم، كان من المكثرين في رواية الحديث.

رَوى ألفا وسِتِهائَةً وَسِتِّينَ حَدِيثًا (١٦٦٠)، ومات سنة ٦٨ هـ بالطائف، وعمره ٧١ سنةً.

#### معاني المفردات:

| معناها                                                       | الكلمة      |
|--------------------------------------------------------------|-------------|
| مُثنَّى نعمةٍ، وهي الحالةُ الحسَنة.                          | نعمتان      |
| أي في النِّعمتين، وهي كناية عن الخسران فيهما؛ لعدم الاستفادة | مغبون فيهما |
| منها.                                                        |             |
| القوَّة في البدن (الجسد).                                    | الصحة       |
| الوقت الخالي من الشواغل.                                     | الفراغ      |

#### المعنى العام:

### أهمية الصحة والوقت:

- رأسُ مالِ الإنسانِ في الدُّنيا يعودُ إلى أمرينِ: الصِّحةِ، والوقتِ الخالي من الشَّواغلِ والهمومِ؛ فالصِّحةُ يُستفاد منها بها فيه خيرُ الدُّنيا والآخرةِ من الأعهال الصَّالحةِ.
- فيبيِّنُ النَّبيُّ عَلَيْهِ في هذا الحديث الشريف أنَّ كثيرًا من الناسِ لا يعرفون قدرَ هاتين النَّعمتين: الصحةِ، والفراغِ، فلا يكادُ يَشعُر بالصِّحةِ إلا من فقدها فأصبحَ مريضًا، ولا بالوقتِ إلا من ضيَّعَه!

## سبَبُ الجمع بين هاتينِ النّعمتينِ:

وقد جَمَعَ النبيُّ عَلَيْ بين هاتين النعمتين؛ لأنَّ الإنسانَ قد يكون صحيحًا ولا يكون متفرِّغًا للعبادة، وقد يكونُ متفرغًا من الشواغلِ ولا يكون صحيحًا، فإذا اجتمعا للعبدِ فاز بالسَّعادةِ في دنياه ودينِه.

### الهدف من الحديث:

- يهدِفُ الحديثُ الشريف إلى المثابرةِ والمسارعةِ في عمل الدنيا والآخرةِ، والجدِّ والعملِ، وتقديرِ النعمةِ، والحرصِ عليها، والاستفادةِ منها.

## من مظاهر تضييع نعمتي الصِّحةِ والوقتِ:

## - من مظاهرِ تضييعِ نعمةِ الصحةِ:

تعاطي المخدراتِ، والمسكِراتِ، والتدخينِ، وعدمِ الاعتناءِ بنظافةِ الطَّعامِ والشَّرابِ، أكل الوجبات السريعة، وعدم ممارسة الرياضة وغير ذلك.

## - من مظاهر تضييع نعمةِ الوقتِ:

الجلوسُ في الطَّرقاتِ والمقاهي لغير حاجةٍ، وكذا الشُّهرُ في غيرِ طاعةِ الله تعالى، وتضييعُه في وسائلِ التواصلِ الاجتهاعي لغيرِ فائدةٍ، والتحدثُ في الهاتف لساعاتٍ طويلةٍ لغير ضرورةٍ، وومارسة الألعاب الإلكترونية على الهاتف المحمول لأوقات طويلة وغير ذلك.

- ينبغي استثمارُ الوقتِ في التَّعلُّمِ والطَّاعةِ، وفيما ينفعُ النَّفسَ والغيرَ، فالوقتُ كالسيفِ إن لم تقطعُه قطعكَ، والأنفاسُ معدودةٌ، والأعمارُ محدودةٌ؛ فينبغي أن يَستثمرَها الإنسانُ في الخيرِ والطاعةِ، والنَّفعِ الدِّيني والدنيويِّ؛ لأنَّ النفسَ إن لم تَشغلُها بالحقِّ شغلتك بالباطلِ.

## بعضُ ما يرشدُ إليه الحديثُ:

- ١- تنبيهُ النبيِّ عَلَيْ أَمتَه على عظيم نِعمِ اللهِ على عبادِه.
- ٢- الصحةُ والفراغُ من النِّعم العظيمةِ التي يمكن أن تعودَ على الفردِ والمجتمع بالرقيِّ والتقدُّم.
  - ٣- الحثُّ على الاستفادةِ من الصحةِ قبلَ المرضِ، ومن الفراغ قبلَ الانشغالِ.
  - ٤- التوجيه إلى اغتنام فُرصِ الخيرِ، والإفادة بها أُتيحَ للشخصِ من عونٍ وتيسيرٍ.

### س١: أكمل ما يأتي:

| ١- راوي الحديثِ هو أبو العباس بن عبد المطلب بن القرشي، الهاشمي، |
|-----------------------------------------------------------------|
| ابنُ عمِّ وكان يُسمَّى والحبْرَ لسَعةِ علمِه.                   |
| روىحديثًا، ومات سنةهـ بالطائف عن عُمْرِ                         |
| سنة.                                                            |
| ٧- نعمتان مثنى وهيوهي ٢-                                        |
| ٣- مغبون فيهما؛ أي ومعناها                                      |
| ٤ - الصحة هي القوة في بينها الفراغ هو                           |
| س٢: ما سبب الجمع بين هاتين النعمتين في الحديث؟                  |
| س٣: ما الهدف من الحديث؟                                         |
| * 11* 11 11                                                     |

س٤: اذكر بعض مظاهر تضييع الوقت والصحة.

س٥: اذكر بعضَ ما يُستفادُ من الحديثِ.

س٦: اكتبْ بحثًا لا يقلُّ عن خمسةِ أَسْطرٍ عن أهميةِ الصحةِ والوقتِ في حياةِ الإنسانِ.

## الحديث العاشر: براءة النَّبيِّ عَلَيْ من أهل الغدر والخيانة

#### نص الحديث:

عن عمرو بن الحَمِق ، قال: سمعتُ رسولَ الله ﷺ يقولُ: «أَيُّمَا رَجُلٍ أَمَّنَ رَجُلًا عَلَى دَمِهِ ثُمَّ قَتَلَهُ، فَأَنَا مِنَ الْقَاتِلِ بَرِيءٌ، وَإِنْ كَانَ المُقْتُولُ كَافِرًا». [رواه ابن حبان في صحيحه].

### التعريف براوي الحديث:

هو عمرو بن الحَمِق بن حَبيب الخُزاعيُّ، هاجَرَ بعد صُلْحِ الحُدَيْبِيةِ، وشَهِدَ وقْعةَ الجملِ، وصِفِّين، والنهروانِ، روى حديثينِ فقط، وكانت وفاتُه سنة خمسين للهجرة.

#### معانى المفردات:

| معناها                                       | الكلمة               |
|----------------------------------------------|----------------------|
| أعطاه الأمانَ على نفسِه، أو ماله، أو كليهم ا | أُمَّنَ رَجُلًا      |
| لا أرضى عمله؛ لأن المؤمن لا يَغْدِر.         | فأنا من القاتل بريءٌ |

#### المعنى العام:

### التحذيرُ من الغدرِ والخيانةِ:

- في هذا الحديث الشريف يحذَّرُ النبيُّ عَلَيْ من الغدرِ والخيانة؛ بأن يكون المؤمنُ وفيًّا لكلِّ الناسِ من حولِه، فليس العذر من أخلاق المؤمن، وإنها هو من صفات النفاق كها قال النبيُّ عَلَيْ (وإذا عاهد غدر) [متَّفقٌ عليه].

وقد قال عليه النصب لكل غادر لواءً يوم القيامة يقال هذه غدرة فلان). [رواه البخاري]

# دليلُ حرمةِ الدِّماءِ في الإسلامِ:

- حرمةُ الدِّماءِ في الإسلامِ لها شأنٌ عظيمٌ؛ فقد حرَّمَ اللهُ - سبحانه وتعالى - قتْلَ النَّفسِ المعصومةِ، قال تعالى: ( وَلَا نَقَتُلُواْ ٱلنَّفْسَ ٱلَّتِي حَرَّمَ ٱللَّهُ إِلَّا بِٱلْحَقِّ) [الإسراء آية: ٣٣]، وقد قال رسولُ اللهِ عَلَيْهُ: «لن يَزَالَ المؤمنُ إلا يَوْالَ اللهُ عَلَيْهُ النَّفسِ، في المُؤمِنُ فِي فُسْحَةٍ مِنْ دِينِهِ، مَا لَمْ يُصِبْ دَمًا حَرَامًا» [رواه البخاري]. أي لا يزالُ المؤمنُ مطمئنَّ النَّفسِ، في سَعةٍ من رحمةِ اللهِ عزَّ وجلَّ؛ حتى يقعَ في الاعتداءِ على إنسانٍ بالقتلِ بغيرِ حقِّ.

## حرمةُ قتلِ الذِّميِّ والمستأمنِ:

- تحريمُ قتلِ النفسِ المعصومةِ لا يقتصرُ على المسلم، بل يشمَلُ غيرَ المسلمِ، فلا يجوزُ قتلُ الذمِّيِّ - أي الذي له ذِمَّةٌ وعهد -، ولا المستأمنِ، ولا المُعَاهَد بل يجبُ على المسلمين حمايتُه في نفسه، وماله، وعرضه مادام في بلاد الإسلام.

## من له حقُّ البرِّ والإحسانِ:

## بعضُ ما يرشدُ إليه الحديثُ:

- ١- تحذيرُ الإسلامِ من الغدرِ والخيانةِ.
- ٢- براءةُ النبيِّ عَلَيْةً من القاتل الغادرِ.
- ٣- حرمةُ دماءِ أهلِ الذِّمةِ والمُعاهَدِينَ، إذا وفُّوا بذمتِهم وعهدِهم.
  - ٤ الإسلام دين البر والخير والمعروف والقسط.
  - ٥ الغدر ليس من أخلاق المسلم، وإنها هو من صفات المنافق.

س١: تحدَّث عن راوي الحديث من حيثُ: (اسمُه - هجرتُه - مروياتُه - سنةُ وفاتِه). س٢: ضع علامة (√) أمام العبارة الصحيحة، أو علامة (×) أمام العبارة الخطأ، فيها يأتي، مع تصويب الخطأ:

| تويب الحطاء                                                                             |                 |       |
|-----------------------------------------------------------------------------------------|-----------------|-------|
| ١ - أمَّن رجلًا، أي: أعطاه الأمانَ على نفسِه ومالِه.                                    | )               | (     |
| تصويب الخطأ إن وجد:                                                                     | • • • • • • • • | • • • |
| ٧- فأنا من القاتلِ بريءُ؟ أي: لا أرضى عملَه؛ لأنَّ المؤمنَ لا يَغدِرُ.                  | )               | (     |
| تصويب الخطأ إن وجد:                                                                     | • • • • • • • • | • •   |
| ٣- في هذا الحديث يحثُّنا النبيُّ عَلَيْ على تحريمِ الغدرِ والخيانةِ بالمسلمِ وغيرِه.    | )               | (     |
| ٤- تصويب الخطأ إن وجد:                                                                  |                 |       |
| ٥- البرُّ والإحسان يكون بالمسلمين فقط.                                                  | )               | (     |
| ٦- تصويب الخطأ إن وجد:                                                                  |                 |       |
| ٧- النبيُّ ﷺ يُحِبُّ من يغدرُ بالذِّميينَ والمعاهَدينَ.                                 | )               | (     |
| ٨- تصويب الخطأ إن وجد:                                                                  |                 |       |
| س٣: دلِّلْ على ما يأتي من القرآنِ الكريم:                                               |                 |       |
| ١ - البرُّ، والإحسانُ، والعدلُ حقُّ لكلِّ من لم يقاتل المسلمينَ، أو ظاهَرَ على قتالهِم. |                 |       |
| ٧- حرمةُ قتلِ النفسِ المعصومةِ.                                                         |                 |       |
| <b>س٤</b> : اذكر بعض ما يستفاد من الحديث.                                               |                 |       |
| س ٥: نشاط ناكتي بحثًا عن الفدر والخيانة وأثر هما على الفيد والحترو                      |                 |       |

### 🥌 الحديث الحادي عشر: من أمارات النفاق 🌓

#### نص الحديث:

عن أبي هريرة ، عن النبيِّ عَلَيْهِ قال: «آيَةُ المُنَافِقِ ثَلاَثُ: إذا حَدَّثَ كَذَبَ، وإذا وَعَدَ أَخْلَفَ، وإذا أَوْتُم نَ خَانَ» [متَّفَقٌ عليه].

### معاني المفردات:

| معناها                          | الكلمة        |
|---------------------------------|---------------|
| علامتُه التي يُعرَف بها.        | آيةٌ المنافقِ |
| هو الذي يُظهِر خلافَ ما يُبطنُ. | المنافق       |
| أخبَرَ بخلافِ الحقيقةِ والواقع. | کذَبَ         |
| لم يُوفِّ بالوعدِ.              | أخلَفَ        |
| لم يَصُن الأمانةَ.              | خان           |

#### المعنى العام:

### أنواع النفاق:

المنافقون صنفان: صنفٌ يُظهِرون الإسلام، ويُخفون الكفرَ، وغَرضُهم من ذلك: الكيدُ للإسلام وأهلِه. وصنفٌ آخرُ يتظاهَرُ بأخلاقِ المؤمنينَ الكريمةِ، ولكنه لا يتَّصفُ بها على الحقيقةِ، وسببُ ذلك: نقصُ الإيهانِ، وقلته في القلب.

### ومن هنا يظهَرُ أن النفاقَ نوعانِ:

نفاقٌ في العقيدة: وهم أصحابُ الصنفِ الأوَّلِ.

ونفاق في العمل: وهم أصحابُ الصنفِ الثاني، وهذا الصِّنفُ الثاني هو المرادُ في الحديثِ.

### خطورة النفاق:

هذان الصنفانِ هم أكثرُ الناسِ ضررًا، وأشدُّهم خطرًا على الأُمَّةِ والمجتمعِ؛ لأنهم يُضمرون الحقد، ويُبطنون البغضاءَ للناسِ، ويحرصون على إلحاقِ الأذى بهم، ويتَستَّرون بستارِ الإيهان المُزيَّفِ، أو الصَّلاحِ الكاذبِ، ولا شكَّ أن الصنفَ الأوَّلَ هم أشدُّ إيذاءً، وأعظمُ حقدًا؛ لأنَّه يجمعُ بين الكفرِ، والخداع، والاستهزاءِ بالله ورسولِه؛ ولذلك جعلَهم اللهُ في الدركِ الأسفلِ من النارِ، وذكرهم الله في سورة كاملةٍ سمِّيت باسمِهم في القرآن الكريم كشف صفاتهم وفضحت حقائقهم وخصالهم.

### أماراتُ النفاقِ:

وفي هذا الحديث يرشدُنا الرسولُ ﷺ إلى أهمِّ الأماراتِ التي يتصفُّ بها هؤلاء المنافقون، ويُعرفون بها؛ لنحْذَرَهم، ونتجنَّبَ أخلاقَهم الذميمة؛ لئلا نقَعَ في أفعالهِم وخصالهِم.

الأمارة الأولى: أنَّهم إذا حدَّثوا كذَّبوا في حديثِهم؛ فأخبروا بخلافِ الواقع والحقيقةِ.

الأمارةُ الثَّانية: أنهم إذا وعدوا أحدًا بأمرٍ عزموا على إخلافِ الوعدِ، وعدمِ الوفاءِ به حينَ وعْدِهم، أما من أخلفَ الوعدَ لعُذرٍ من غيرِ قصدٍ، فمعفقٌ عنه، فلا يؤاخَذُ به، ولا عقابَ عليه، وأما من أخلَفَ الوعدَ بقصدٍ وتعمَّدَ فهو الذي يَتحققُ فيه النفاقُ العمليُّ.

الأمارة الثالثة: أنهم إذا ائتمنهم أحدٌ على شيءٍ؛ من مالٍ، أو سِرِّ، أو عملٍ، أو مشورةٍ، أو غيرِ ذلك، خانوا الأمانة؛ فلم يصونوها، وتصرَّفوا فيها تصرُّفًا غيرَ موافقٍ للشرعِ والعرفِ؛ لأنَّه يعودُ على من ائتمنَه بالضَّررِ بسبب خيانتِه للأمانةِ.

## بعضُ ما يُرشدُ إليه الحديثُ:

- ١- حِرْضُ النبيِّ عِيَكِيةٍ على تعليم أمتِه.
- ٢- ذمُّ النفاقِ، والمنافقين، واجتنابُ أوصافهم الذميمةِ.
- ٣- الحرص على التحلي بأخلاق المؤمنين الصادقين؛ كصدق الحديث، والوفاء بالوعد، وحفظ الأمانات وأدائها.
  - ٤ النفاق من أخطر الأمراض الإجتماعية وأشدُّها فتكًا بالمجتمعات.
  - ٥- إذا تعامل الناس فيها بينهم بالكذب وإخلاف الوعد وخيانة الأمانة فقدوا الثقة والمصداقية.

# س١: صل الكلمات من العمود (أ) بها يناسبه من العمود (ب):

| -1-                                               | -ب-                           |
|---------------------------------------------------|-------------------------------|
| ١ –آية المنافق                                    | أ-أخبر بخلاف الحقيقة.         |
| ۲ – المنافق                                       | ب-لم يوف بالوعد.              |
| ٣-كذب                                             | ج-لم يصن الأمانة.             |
| ٤ – أخلف                                          | د- علامته التي يعرف بها.      |
| ٥-خان                                             | هـ-هو الذي يظهر خلاف ما يبطن. |
| س٢: ما أنواع النفاق؟ وأيُّ من النوعين المراد في ا | لحديث؟                        |
|                                                   |                               |
|                                                   |                               |
| <b>س٣</b> : تحدث عن خطورة النفاق وأثره على المجتم | ें दे                         |
|                                                   |                               |
|                                                   |                               |
| س٤: أكمل ما يأتي:                                 |                               |
| ١ – أمارات النفاق ثلاثة                           | وو                            |
| ٢- من أخلف الوعد بعذر                             |                               |
| <b>س٥</b> : اذكر أهم ما يرشد إليه الحديث.         |                               |
|                                                   |                               |
| س٦:نشاط:اكتب بحثًا عن النفاق وأثره على الفر       | د والمجتمع.                   |

# الحديث الثاني عشر: شُكْرُ نعمة الله تعالى

#### نص الحديث:

عن أبي هريرة ، قال: قال رسولُ الله ﷺ: «انْظُرُوا إلى مَنْ أَسْفَلَ مِنْكُمْ، ولا تَنْظُرُوا إلى مَنْ فَوْقَكُمْ، فإنَّهُ أَجْدَرُ أَنْ لا تَزْدَرُوا نِعْمةَ الله عَلَيْكُمْ» [أخرجه مسلم في صحيحه].

#### معانى المفردات:

| معناها                                            | الكلمة    |
|---------------------------------------------------|-----------|
| أقلَّ منكم في أمور دنياكم.                        | أسفل منكم |
| أعلى منكم في أمور الدنيا.                         | فوقكم     |
| أحرى.                                             | أجدر      |
| من الازدراء، ومعناه: الاحتقار، والانتقاص، والعيب. | تزدروا    |

#### المعنى العام:

# حثُّ النبيِّ ﷺ إلى النَّظرِ لمن هو أقلُّ منَّا في أمور الدنيا:

يرشِدُ النبي على المسلمَ إلى أن ينظرَ إلى من هو أقلُّ منه في أمور الدنيا؛ كأن ينظر الصَّحيحُ المعافى إلى المريض، أو سليمُ الأعضاء إلى مقطوع اليدِ أو القدم، وأن ينظرَ من ليس عليه دَيْنٌ إلى المدين، والمستغني عن الخلق إلى السائل المحتاج، وصاحب الدخل القديم إلى من ليس له دخل، ومن يقدر على العمل إلى من لايقدر فيَعرفَ قدْرَ نعمة الله - تعالى - وفضلِه عليه، فيؤديَ شكْرَ هذه النَّعم، ولا يتسَخَّط على حالِه.

## نهيُّ النبيِّ عَلَيْ عن النظرِ إلى من هو أعلى منَّا في الأمور الدنيويَّةِ:

كما ينهى النبيُّ عَنِي عن أن ينظرَ المسلمُ إلى من هو أعلى منه في الأمور الدنيويَّة؛ كأن ينظرَ الفقيرُ إلى ما في يد الغني، أو ينظرَ المبتلى بالمرض إلى المعافى منه، أو ينظرَ الذي يلبس ثيابًا على قدر معيشته إلى مَن يلبَسُ ملابسَ باهظةِ الثمنِ، ونحو ذلك؛ فإنَّ ذلك يقلِّلُ من قيمة النعمةِ في نظرِه، ويحتقِرُ فضلَ اللهِ - يعلى - عليه، فيتباطأ عن الشكر، ويسخَّط، فلا تراه راضيًا بحالِه.

وقد أكَّدَ النبيُّ ﷺ ذلك في حديث آخرَ فقال: «إذا نَظَرَ أَحَدُكُمْ إلى مَنْ فُضِّلَ عَلَيْهِ فِي الْمَالِ وَالْحُلْقِ، فَلْيَنْظُرْ إلى مَنْ هُوَ أَسْفَلَ مِنْهُ» [متَّفَقُ عليه].

### الواجبُ على المسلم:

والواجبُ على المسلم أن ينظرَ إلى من فوقَه في الدِّينِ، والطاعةِ، وتحصيلِ الثوابِ والأجرِ، ومَن هو أكثرُ منه علمًا وعملًا، فيَسْتَقِلَّ طاعتَه، ويشعرَ بتقصيره، ولا يدخلَ الغرورُ قلبَه، فيدفعَه ذلك إلى الإقبالِ على طاعة الله تعالى، والمسارعة إلى عمل الخيرات.

فإحساسُه بنِعَمِ الله تعالى عليه سبيلُ النشاطِ في الطاعة، وطريقُ الجدِّ في العبادة، وصِمَامُ الأمانِ من الكِبر والعُجْب، وفي هذا الصدد يقول الحسنُ البصريُّ (١) رحمه الله: «مَن نافَسَك في دينِكَ فنافِسْه، ومن نافَسَك في دينِكَ فنافِسْه، ومن نافَسَك في دنياك فألْقِها في نحْره».

ولا يُفهَمُ من الحديث أن السَّعيَ والجدَّ في تحصيل الرزقِّ ممنوعٌ، بل يُندَبُ أن يسعى المسلمُ لتحسينِ ورفع مستوى معيشتِه بالطرقِ المشروعةِ؛ فقد قال عَيْدُ: «إنك أن تَترُكَ وَرَثَتَكَ أَغْنِيَاءَ، خَيْرٌ مِنْ أَنْ تَتركُهُمْ عَالَةً يَتَكَفَّفُونَ النَّاسَ» [رواه البخاري من حديث سعد بن أبي وقَاص عَيْدًا.

## الهدف من الأمر والنهي في الحديث:

ومعنى تعليلِه؟ الأمر والنهي في الحديث بقوله: «هو أجدر أن لا تزدروا نعمة الله عليكم» أي: انظروا إلى من هو أسفل منكم؛ لتعرفوا قدرَ نعمةِ اللهِ عليكم، ولا تنظروا إلى مَن هو فوقكم؛ لتعرفوا قدرَ نعمةِ الله عليكم. قدرَ نعمةِ الله عليكم.

## بعضُ ما يُرشدُ إليه الحديثُ:

- ١- أن ينظرَ المسلمُ في جانب أمور الدنيا إلى من هو أقلُّ منه؛ ليرضى بحاله، ويشكرَ اللهَ عليه.
  - ٢- أن ينظر المسلمُ في جانب أمور الدين إلى من هو خيرٌ منه؛ ليجتهدَ في طاعة الله تعالى.
    - ٣- الحثُّ على الرِّضا بها قسَمَ الله تعالى وأداءُ حقِّ نِعَم الله تعالى بشكْرِها.
      - ٤ شكر الله تعالى على كل حال، وعدم الإستهانة بالنعمة وإن قَلَّت.
- ٥- كان النبيُّ ﷺ يحمد الله على كل أحواله ويقول (الحمد لله على كل حال، ونعوذ بالله من حال أهل النار)

<sup>(</sup>١) هو الحسن بن أبي الحسن يسار مولى الأنصار سيد التابعين في عصره توفي سنة ١١٠ هـ بالبصرة.

| س ١: ما معنى المفردات الآتية: (أقل منكم - فوقكم - أجدر - تزدروا) ؟ س ٢: ما الذي أرشدنا إليه النبي ﷺ في هذا الحديث؟ |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| س٣: ما الذي نهانا عنه النبي ﷺ في هذا الحديث؟                                                                       |
| س٤: ما الذي يترتب على: ١ - نظرِ الصحيحِ المعافى إلى المريض، أو سليمِ الأعضاء إلى مقطوع اليدِ أو القدمِ ؟           |
| ٢- أن ينظر المبتلى بالمرضِ إلى المعافى منه ؟                                                                       |
| س ٤ : دلِّل على ما يأتي:<br>١ - وجوب النظر إلى من هو أقلُّ منَّا في أمور الدنيا.                                   |
| ٢- المنافسةِ في الدِّيْنِ وتركِ المنافسة في الدنيا.                                                                |
| <b>س٥</b> : ما الهدف من الأمرِ والنهي في الحديث؟                                                                   |
| س٦: ما الذي يستفاد من الحديث؟                                                                                      |

## 🦺 الحديث الثالث عشر: النبي ﷺ في بيته 🦫

#### نص الحديث:

عن عائشة ﷺ أنَّها سُئِلَت عن النبيِّ عَلَيْهُ ما كان يصنَعُ في أَهْلِه؟ قالت: «كان يَكُون في مِهْنةِ أَهْلِهِ، فإذا حَضَرَتِ الصَّلاةُ قام إلى الصَّلاةِ». [رواه البخاري].

#### التعريف بالراوي:

هي أم المؤمنين عائشةُ بنتُ أبي بكر الصِّديق التيميَّةُ هَ ، زوجُ النبيِّ عَلَيْهُ، وأشهرُ نسائه، وأحبُّها لقلبِه، وتُكنَّى بأمِّ عبد الله بن الزبير، وكانت على علم، وفقهٍ، وقلبِه، وتُكنَّى بأمِّ عبد الله بن الزبير، وكانت على علم، وفقهٍ، ودرايةٍ بالطبِّ والشعرِ وأيام العرب، وكانت من الصحابة المشهورين بالفتو، رَوَت عن النبيِّ عَلَيْهُ: لَهَا أَلْفَانِ ومائتان وَعشرَة أَحَادِيثَ (٢٢١٠)، تُوفيت سنةَ ٥٨ هـ.

#### معانى المفردات:

| معناها                       | الكلمة      |
|------------------------------|-------------|
| خدمتهم.                      | مهنة أهله   |
| إذا حضر وقتها، وأُذِّنَ لها. | حضرت الصلاة |

### المعنى العام:

# النبي عَلَيْهُ القدوة:

يبيِّنُ هذا الحديثُ الشريف طيبَ عُنْصُرِ النبيِّ عَلَيْ ونقيَّ جوهرِه، فقد منحَه اللهُ - تعالى - الخلالَ الزَّكيَّة، والخصالَ المرْضيَّة، والأخلاقَ الكريمة، والشمائل العظيمة، فكان مثلًا أعلى في الهدايةِ والإرشادِ، والوعظِ والتعليمِ، والقدوةِ الحسنةِ في جميع شئونِ الحياةِ، قال تعالى: ( لَّقَدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ اللهِ أُسُوةٌ حَسَنة ) [الأحزاب: ٢١].

# الهدفُ من سؤالِ الصحابةِ رضي اللهُ عنهم:

لقد كان الصحابة -رضوان الله عليهم- يتابعون أحوالَه على ويحرصون على معرفتِها؛ ليقتدوا به، ويسيروا على نهجِه، فلما غاب عنهم حالله في بيتِه رَغِبوا في معرفتِه؛ ليسترشدوا بهديه، ويَتِمَّ لهم الاقتداء به في جميع أحوالِه، فسألوا أعرف الناسِ بحالِه، وهي السيدة عائشة الله في أحبابتُهم بها يُفيدُ تواضعَه، ومعاونته لأهلِه في أعمال المنزلِ، وقيامِه بكثير منها.

### الموازنة بين الحقوق:

كان ﷺ يحلِبُ شاته، ويخصِفُ نعْلَه، ويُرقِّع ثوبَه، فإذا حضَرَ وقتُ الصلاةِ ترَكَ العملَ في المنزل، وخرَجَ لأداءِ الصلاةِ، وهذا دليلٌ على رعايتِه لحقِّ الله، وحقِّ أهلِه، وأنَّه لا يعتني بحقٍّ، ويقصِّرُ في حقًّ آخرَ، وقد حثَّ ﷺ على العناية بالأهل، والإحسان إليهم فقال: «خيركُم خيركُم لأهلِه، وأنا خيركم لأهلي». [رواه الترمذي، وابن ماجه بسند صحيح].

وبهذا يَضْرِبُ النبيُّ ﷺ أروعَ الأمثلة في رعاية المسئوليةِ، والوفاءِ بالحقوق، والرحمةِ بالقريب والبعيد، والوُدِّ والحب لكلِّ الناس مِن حولِه.

## بعضُ ما يرشدُ إليه الحديثُ:

- ١ الحثُّ على المعاونة في أعمال المنزلِ.
- ٢ حثُّ المسلم على أن يجمعَ بين رعاية حقِّ الله تعالى، وحقوقِ الناس.
  - ٣- التماسُ هدي الرسولِ عَلَيْهُ في بيته، وأهلِه للاقتداء به.
  - ٤ العنايةُ بالصلاةِ، والترغيب في التبكير إليها، وإقامتها بالمساجد.
- ٥ حرص الصحابة الكرام على معرفة أمور النبي على في بيته ليقتدوا به.

س١: عرِّف براوية الحديث من حيث: (النسب - مكانتها - عدد مروياتها - وفاتها)

س ٢: ما معنى الكلمات الآتية: (مهنة أهله - حضرت الصلاة)

س٣: اكتب مقالًا فيها لايزيد عن عشرة أسطر تتحدث فيه عن أخلاق النبي على وكيف يقتدي الشباب به؟ مُدلِّلًا على ما تقول من القرآن الكريم.

س٤: ما الهدف من سؤال الصحابة عن حال النبي عليه؟ وبم أجابتهم السيدة عائشة على ؟

سه: علام يدل خدمة النبي علي الأهله؟ مع الدليل.

س٦: اذكر أهم ما يرشد إليه الحديث.

س٧:نشاط: اكتب بحثًا عن أثر الاقتداء بالنبي عليها.

س٨:نشاط: اكتب بحثًا عن رعاية المسئوليةِ، والوفاءِ بالحقوق وأثرهما على الفرد والمجتمع.

# الحديث الرابع عشر: رحمةُ النبيِّ ﷺ على مَن حولَه 🌓

#### نص الحديث:

عن عائشة على قالت: «مَا ضَرَبَ رَسُولُ الله ﷺ شَيْئًا قَطُّ بِيَدِهِ، ولا امْرَأَةً، ولا خادِمًا، إلَّا أَنْ يُجَاهِدَ فِي سَبِيلِ اللهِ، وما نِيلَ مِنْهُ شَيْءٌ قَطُّ، فَيَنْتَقِمَ مِنْ صَاحِبِهِ، إلَّا أَنْ يُنْتَهَكَ شَيْءٌ مِنْ مَحَارِمِ اللهِ، فَيَنْتَقِمَ للهِ عَنْ عَارِمِ اللهِ، فَيَنْتَقِمَ للهِ عَنْ وَصَاحِبِهِ، إلَّا أَنْ يُنْتَهَكَ شَيْءٌ مِنْ مَحَارِمِ اللهِ، فَيَنْتَقِمَ للهِ عَنْ وَصَاحِبِهِ، إلَّا أَنْ يُنْتَهَكَ شَيْءٌ مِنْ مَحَارِمِ اللهِ، فَيَنْتَقِمَ للهِ عَنْ وَمَا نِيلَ مِنْهُ شَيْءٌ قَطُّ، فَيَنْتَقِمَ مِنْ صَاحِبِهِ، إلَّا أَنْ يُنْتَهَكَ شَيْءٌ مِنْ مَحَارِمِ اللهِ، فَيَنْتَقِمَ للهِ عَنْ عَالِمُ وَاللهِ عَلَى اللهِ عَنْ عَارِمِ اللهِ عَلَيْ عَلَى مَا لِهُ عَلَى اللهِ عَلَى مِنْ مَا مَ

### معاني المفردات:

| معناها                                             | الكلمة                  |
|----------------------------------------------------|-------------------------|
| في أيِّ وقتٍ من الأوقاتِ الماضيةِ، وهي ظرف         | قط                      |
| زمان لاستغراق الماضي مبني على الضم معناه           |                         |
| مافعلت هذا على الإطلاق.                            |                         |
| أُصِيبَ بأذًى من قولٍ أو فعلٍ.                     | نیل منه                 |
| يُرتَكُبُ ما حرَّ مَه اللهُ من المعاصي والمحظورات. | تنتهك شيء من محارم الله |

#### المعنى العام

## وصْفُ عائشةَ رضِيَ اللهُ عنها لخلقِ النبيِّ عَلَيْهُ:

تصِفُ السيدةُ عائشةُ أُمُّ المؤمنين رضِيَ اللهُ عنها كَمالَ خُلُقِ النبيِّ عَلَيْ، فتحكي عنه أنَّه ما ضَرَبَ شيئًا بيدِه؛ لا إنسانًا، ولا حيوانًا، فلم يكن الضربُ عنده أسلوبَ تأديبِ، ولا طريقةَ زجرٍ؛ كحالِ كثيرٍ من الناس اليومَ، ثُم قالت: «ولا امرأةً، ولا خادمًا»؛ أي: لم يضرِبْ أيضًا امرأةً ولا خادمًا.

# سببُ تخصيصِ المرأةِ والخادم بالذِّكر:

وقد خصَّتها السيِّدةُ عائشةُ رضِيَ اللهُ عنها اهتهامًا بشأنها؛ لوجودِ سببِ الضربِ لكثرة المخالطةِ، وتوقُّعِ المخالفةِ، وللاحتياج إليه أحيانًا للتأديبِ إذا رأى منهما ما يكرهُ، ولكن يُندَبُ العفوُ عنهما؛ لأنَّ الضَرْبَ غالبًا يكونُ لحظِّ النفسِ فيستَحبُّ مخالفةُ هواها، وكظْمُ غيظِها.

### العفوُّ أفضلُ من الضرب:

قال السادةُ العلماء: إنَّ ضربَ الزوجةِ، والخادمِ، والدابةِ، وإن كان مباحًا للأدب، فتركُه أفضلُ، ويُكتفَى بالتهديد ونحوِه، فإذا أمكن الوصولُ إلى الغرض بالإشارة لا بالفعل كان أفضلَ؛ لما يسببُّه

الضربُ من النفور المضاد لحسن المعاشرةِ المطلوبةِ في هذه الحياةِ؛ ليتحققَ التآلفُ والانسجامُ، وتسعَدُ الأفرادُ والمجتمعاتُ.

ولا ريبَ أن العفوَ، والمسامحة، وعدمَ الضربِ أشرفُ من الضرب كما هو أخلاقُ رسولِ اللهِ ﷺ. ثُمَّ أوضحَت السيدةُ عائشةُ رضيَ اللهُ عنها أن رسولَ اللهِ ﷺ لم يضربْ بيده على الإطلاق «إلا أن يجاهدَ في سبيل الله»، فإنه قتلَ أُبيَّ بن خَلفٍ يومَ أُحدٍ.

## نهاذج من عفو النبي عَلَيْلَةٍ:

ثم ذكرت ها أنّه «ما نيلَ منه شيءٌ قط، فينتقم من صاحبِه»، فقد عفا على عن الأعرابيّ الذي جفا في رفع صوتِه عليه، وعن الآخر الذي جذبَه بردائه حتى أثّرت حاشيةُ الرداءِ في رقبته وكتفِه الشريفِ، وكما وقع من الكفاريومَ أُحُدٍ من شجّ رأسِه الشريفِ، وكسرِ رباعيّتِه، وجرحِ وجنتيه، وغير ذلك مما وقعَ من جهالاتِهم وإضراراهم به في بدنِه الشريفِ وغيرِ ذلك، فها كان ينتقمُ لنفسِه من صاحبِ الذنبِ بل كان يعفو، ويصفحُ، ويزيدُ بالإحسان، كها ورد أنه قيل له يومَ أُحُدٍ: ادعُ الله عليهم فقال وهو يمسحُ الدمَ عن وجههِ الشريفِ: «ربِّ اغفرْ لقومي فإنهم لا يعلمون» [أخرجه مسلم في صحيحه]، وفي رواية (اللهم المد قومي فإنهم لا يعلمون) وزاد إحسانًا بالدعاء لهم بمغفرة ذلك الذنب المتعلق بحقّه.

## دليلُ تأديبِ المخالفين:

ثم قالت عائشةُ ﷺ: ﴿ إِلا أَن يُنتَهَكَ شِيءٌ من محارم الله ، فينتقمَ لله عزَّ وجلَّ » أي ما كان يحصلُ منه الانتقامُ إلا إذا كان ما نيل منه فيه انتهاك محارمِ الله -تعالى - وارتكابُ الكبائرِ ، فحينئذٍ ينتقمُ انتصارًا لحقِّ الله -تعالى - لا لحقِّ نفسِه ، ويدخلُ فيه تطبيقُ الحدودِ ، والتأديبِ ، ونحو ذلك .

## بعضُ ما يرشدُ إليه الحديثُ:

- ١ الحثُّ على العفوِ، والحلمِ، واحتمالِ الأذى إلا في حقوق اللهِ تعالى.
- ٢- الحثُّ على الانتصار لدين الله تعالى مُنَّن فَعَلَ محرَّمًا أو نحوَه.
- ٣- يُستَحَبُّ للأئمةِ والقضاةِ التَّخلقُ بهذا الخلُق الكريمِ، فلا يثأرون لأنفسِهم.
  - ٤- فضلُ الجهادِ والقتالِ في سبيل الله تعالى.
  - ٥- إذا أمكنَ التأديبُ بالزجر واللوم والتعنيف فلا يُصارُ إلى الضرب.

س١: ما معنى المفردات الآتية: (قط – نِيل منه – تنتهك شيء من حرمات الله) ؟ س٢: ضع علامة (٧) أمام العبارة الصحيحة، أو علامة (×) أمام العبارة الخطأ، فيها يأتي، مع تصويب الخطأ:

| ( | ` | ١- كان النبيُّ ﷺ يَعتمد الضربَ أسلوبَ حياةٍ                      |
|---|---|------------------------------------------------------------------|
| ( | ) | ١ – كان النبي عِيْدٍ يعتمد الصرب استوب حياه                      |
| ( | ) | ٢- تخصيصُ الخادمِ والمرأة بالذكرِ لكثرةِ المخالطةِ               |
| ( | ) | ٣- استخدامُ التهديدِ والإشارة أفضلُ من الضرب إن حصلَ المقصود بها |
| ( | ) | ٤- لا يجوزُ الضربُ باليدِ حتى ولو في موقفِ الجهاد مع العدقِّ     |
| ( | ) | ٥- كان النبيُّ ﷺ لا ينتقمُ لنفسِه ولو انتُهِكَت حرماتُ اللهِ.    |
|   |   | س٣: اذكر نموذجًا يدلُّ على عفوِ النبيِّ عَيْكَالَةٍ.             |
|   |   | س٤: اذكرْ أهم ما يُرشِدُ إليه الحديثُ.                           |
|   |   | س : نشاط: اكتب بحثًا عن الآداب الإسلامية في التعامل مع الزوجة.   |

### الحديث الخامس عشر: على كل مسلم صدقة

#### نص الحديث:

عن أبي موسي الأشعري ﴿ عَنِ النَّبِيِّ عَلَيْ قَالَ: «على كُلِّ مُسْلِم صَدَقَةٌ »، فَقَالُوا: يا نَبِيَّ الله ، فَمَنْ لَمْ يَجِدْ؟ قال: «يَعِينُ ذَا الحَاجِةِ المَلْهُوفَ » قالُوا: يَجِدْ؟ قال: «يُعِينُ ذَا الحَاجِةِ المَلْهُوفَ » قالُوا: فإنْ لَمْ يَجِدْ؟ قال: «يُعِينُ ذَا الحَاجِةِ المَلْهُوفَ » قالُوا: فإنْ لَمْ يَجِدْ؟ قال: «فَلْيَعْمَلْ بِالمُعْرُوفِ، وَلْيُمْسِكْ عن الشَّرِّ، فَإِنَّمَا لَهُ صَدَقَةٌ ». [متفق عليه].

#### معاني المفردات:

| معناها                                                            | الكلمة  |
|-------------------------------------------------------------------|---------|
| ما يُعطَى للفقراء والمحتاجين على سبيل البرِّ والإحسانِ.           | صدقة    |
| المستغيثُ؛ مظلومًا كان أو عاجزًا.                                 | الملهوف |
| هو ما غُرِفَ حسنُه شرعًا، ومثله الخيرُ، ويقابله: المنكر، أو الشر. | المعروف |

#### المعنى العام:

# ما يجِبُ على المسلم كلَّ يومٍ وسببُه:

بيَّن النبيُّ ﷺ أنَّ من الحقِّ المؤكَّدِ على كل مسلم أن يتصدقَ بشيء من ماله كلَّ يومٍ؛ تقرُّبًا إلى الله -تعالى- وشكرًا له على نعمه الكثيرةِ المتجددةِ، وأعظمُها: نعمةُ الإسلامِ والهدايةِ، ومن لم يجد مالًا يتصدَّقُ به فعليه أن يسعى ويعملَ فينفعَ نفسه ويحسِنَ إلى غيرِه.

### أنواع الصدقة:

ثُمَّ يبيِّن النبيُّ عَلَيْ أَن الصدقة كها تكون بدفع جزءٍ من المال إلى الفقراء والمساكين، تكونُ كذلك بالكلام الطيِّب، والعمل الصالح، فهي إذن سهلةٌ ميسورةٌ لكلِّ أحدٍ ولو لم يكن من أهل الغنى واليسار، فإن لم يستطع العمل أعان صاحبَ الحاجةِ المستغيث، فإن كان مظلومًا عاونه على دفع الظلم عنه، وإن كان عاجزًا ساعدَه على تحقيقِ أغراضِه.

فإن لم يقدر على هذه الإعانةِ أمرَ بالمعروفِ من صلاة، وصيام، وأخلاقٍ كريمةٍ، ونهى عن المنكر من سوء المعاشرة، وأكْلِ أموالِ الناسِ بالباطل، وسائرِ الأخلاقِ الذميمةِ، فإن لم يستطع ذلك منعَ عن الناسِ أذاه وشرِّه، وقصَدَ بهذا المنع التقرُّبِ إلى الله تعالى.

# بعضُ ما يرشِدُ إليه الحديثُ:

١ - الترغيبُ في الصدقة، والحثُّ عليها.

٢ - الحثُّ على تحصيل اللقمةِ الحلالِ بالكسب والعمل.

٣- الحُثُّ على إعانة المحتاجِ، وإغاثةُ الملهوف، ونصرُ المكروبِ.

٤ - شمولُ معنى الصدقةِ لكل خيرٍ من الأقوال والأفعالِ.

٥ - إمساك الإنسان عن الشر والأذى صدقة منه على نفسه.

| س١: أكمل ما يأتي:                                                  |
|--------------------------------------------------------------------|
| _المَلْهُوفُ هو، سواء كان، أو                                      |
| _الْمَعْرُوفُ هو                                                   |
| _ تكون الصدقة بـ كما تكون بإعطاء المال للفقير كذلك.                |
| _ معنى قوله ﷺ عَلَى كُلِّ مُسْلِمٍ صَدَقَةٌ                        |
| س٧: اذكر بإيجاز بعض ما يطلبه الحديثُ الشريفُ من المسلم.            |
| س٣: بَيِّن بعض ما يُرْشِد إليه الحديث.                             |
| س ٤ نشاط: اكتب بحثًا عن أثر التكافل الاجتهاعي على سلامة المجتمعات. |

## الحديث السادس عشر: الإسلامُ دينُ العمل

#### نص الحديث:

عن أبي هريرة ﷺ: أنَّ رسول الله ﷺ قال: «وَالَّذِي نَفْسِي بِيَدِهِ، لَأَنْ يَأْخُذَ أَحَدُكُمْ حَبْلَهُ، فَيَحْتَطِبَ عَلَى ظَهْرِهِ خَيْرٌ لَهُ مِنْ أَنْ يَأْتِي رَجُلًا، فَيَسْأَلَهُ أَعْطَاهُ أَوْ مَنَعَهُ». [رواه البخاري].

### معانى المفردات:

| معناها                                                                                | الكلمة           |
|---------------------------------------------------------------------------------------|------------------|
| والله الذي أنا مملوكٌ له، وهذا قَسَمٌ يُقسِم به النبيُّ عَيَا الله في الأمور المهمةِ. | والذي نفسي بيدِه |
| يَجْمَعُ الحطبَ ليبيعَه للناس؛ ليستعملوه وقودا في الطهي والتدفئة وغيرهما.             | يحتطِبُ          |
| يطلُبُ منه إحسانًا.                                                                   | يسألُه           |
| منحه الصَّدقةَ أو حرمه إياها.                                                         | أعطاه أو منعه    |

### المعنى العام:

## دعوةُ الإسلام للعمل والإنتاج:

يدعو الإسلامُ إلى الجِدِّ والعملِ، ويحاربُ الخمولَ والكسلَ، ويدفعُ المسلمَ إلى الاجتهاد في تحصيلِ قوتِه وكسبِه، ليستغنيَ عما في أيدي الناسِ، ويحيا حياةً عزيزةً كريمةً تمنَعُه من السؤال.

## سبب قَسَم النبي عَلَيْهُ:

يُقْسِم النبيُّ عَلَيْ ليؤكِّدَ فضيلةَ الرجلِ الذي يسعى لتحصيلِ رزقِه، بِكُلِّ وسيلةٍ من وسائل الكسبِ الحلالِ، ولو أنه أخذَ حبلَه وقصَدَ أرضًا ذاتَ حطبٍ مباحٍ ليس مِلْكًا لأحدٍ، فجَمَعَ منه ما استطاع، ثُمَّ ربَطَه بحبلِه، وحمَلَه على ظهرِه؛ ليبيعَه ويأكلَ بثمنِه، ويعيشُ يومَه قانعًا عن سؤال الناس، والتذلل لهم.

### الإسلام يدعو إلى عِزَّة النفس:

بيِّنُ النبيُّ ﷺ أن احتطابَ هذا الرجل -وإن كان شاقًا قليلَ الرِّبحِ- أفضلُ له وأكرمُ من أن يأتي رجلًا فيسأله سواءٌ أعطاه أم منعه؛ لأنَّه إن أعطاه فقد حمَّلَه مِننًا كثيرةً، مع ذلِّ السؤالِ، وإن منعَه فقد رَجَعَ بالمذلَّةِ والحرمانِ.

## بعضُ ما يرشدُ إليه الحديثُ:

١- جوازُ الحلِفِ على الأمور المهمةِ.

٢- فضلُ العملِ والسَّعيِ لتحصيلِ اللقمةِ الحلالِ.

٣- الحثُّ على السعي في طلبِ الرزقِ بكلِّ وسيلةٍ مشروعةٍ.

٤- التنفيرُ من ذلِّ المسألةِ، وطلبِ الإحسان من الناس (الشحاذة).

٥ - سؤال الناس يُعَرِّضُ النفس للإهانة والمذلة والانكسار.

س ١: ما المراد بقوله: «والذي نفسي بيده»؟

س ٢: ما معنى: (يحتطب- أعطاه أو منعه - يسأله)؟

س۳: بم تفسر:

١- دعوةَ الإسلامِ إلى العمل والإنتاج؟

٢- قَسَمَ النبيِّ عَلَيْهُ في هذا الحديث؟

س٤: يدعونا النبيُّ عَيْكَةً في هذا الحديثِ إلى عزَّةِ النفسِ. وضح ذلك من خلال شرح الحديث.

س٥: اذكر بعضَ ما يُستفاد من الحديث.

س ٢: نشاط: اكتب بحثًا عن أهمية الإنتاج في تقدم المجتمعات.

### 📲 الحديث السابع عشر: من آداب الطعام 🌓

#### نص الحديث:

عن أبي هريرة ه قال: «ما عَابَ النَّبِيُّ ﷺ طَعَامًا قَطُّ، إن اشْتَهَاهُ أَكَلَهُ وإلَّا تَرَكَهُ». [متفق عليه].

#### معانى المفردات:

| معناها                                                     | الكلمة |
|------------------------------------------------------------|--------|
| أحبَّه ورَغِب فيه.                                         | اشتهاه |
| لنفي الماضي، والمعنى: ما ذمَّ طعامًا قُدم له في أي وقت مضى | قط     |
| على الإطلاق.                                               |        |

#### المعنى العام

# التَّخلُّقُ بأخلاق النبي عَلَيْهُ:

أرسلَ اللهُ -تعالى- رسولَه رحمةً للعالمين، وأسوةً حسنةً للمؤمنين، وجعَلَ منه المثلَ الأعلى في الأدبِ الكاملِ، والخلُقِ الكريمِ، فكان داعيًا بأقوالِه وأفعالِه، حريصًا على أن يزوِّدَ أمَّتَه بمكارمِ الأخلاقِ، ومحاسنِ الآدابِ.

### سبَبُ حكايةِ أبي هريرة كلفذا الحديث:

يَحْكِي الصحابيُّ الجليلُ أبو هريرة ﴿ وهو من أكثر الصحابة ملازمة للرسول ﷺ وأعرفهم بأحوال النبي ﷺ فيُبيِّنُ أنَّه ما ذَمَّ طعامًا قُدِّمَ له قط، ولكنَّه كان يأكُلُ مما ترغَبُه نفسُه، فإن لم يكن له ميلٌ إلى طعام تركه من غير أن يذمَّه أو يُنفِّرَ أحدًا منه.

# أمثلةٌ من خُلُق النبي عَلَيْهُ:

وقد قُدِّمَ الضَّبُ -حيوانُ يشبِهُ التمساحَ - على مائدتِه الشريفةِ، وكانت العربُ تأكلُه، فلم يأكل منه، واعتذَرَ بأنه لم يَألفْه ولم يعرفْه في أرضِ قومِه ولم يَعْتَدْ على أكله، ولكنَّه لم يَعبْه، ولم يُنفِّرْهم من أكلِه، وهذا يدلُّ على عظيم أدبِه ومراعاتِه لشعورِ الآخرين.

# سبَبُ النهي عن ذمِّ الطعام:

إنَّ طبائعَ الناسِ مختلفةٌ، والطعامُ الذي يجبُّه شخصٌ قد لا يجبُّه شخصٌ آخرُ، يضافُ إلى ذلك أنَّ ذمَّ الطعامِ يُشعِرُ بالاستخفاف بالرِّزقِ الذي أنعَمَ اللهُ به علينا كما أنا عيب الطعام يضايق من قام بطبخه وإعداده، فيتأذى بسبب ذلك؛ لذلك كان أدبُ رسولِ اللهِ عَلَيْهُ في الطعامِ دافعًا لنا إلى رعاية حقِّ الغيرِ، ومذكِّرًا بنعمةِ الله عزَّ وجلَّ.

## بعضُ ما يُرشدُ إليه الحديثُ:

١ - أَنَّ الطعامَ رزقٌ تفضَّلَ اللهُ به علينا فلا يجوزُ أن نعيبَه، بل يجبُ أن نقومَ بشكرِه.

٢- أنَّه على المسلم أن يراعي حقَّ غيرِه، وألا يؤذي شعورَه.

٣- أنَّ لكلِّ شخصِ أن يتناولَ من الطعامِ الحلالِ ما يلائِمُ طبيعتَه، وأن يتركَ ما لا يلائمُها.

٤ - التحلي بالأخلاق الإيجابية وترك الأخلاق السلبية.

٥- رعاية نعم الله تعالى وعدم الاستهانة بها أو التقليل منها.

س١: لماذا نهى النبيُّ عَيْكَةُ عن ذمِّ الطعامِ؟ مدلِّلًا على ما تذكُّر بمثالٍ.

س٢: ضع علامة (√) أمام العبارة الصحيحة، أو علامة (×) أمام العبارة الخطأ، فيها يأتي، مع تصويب الخطأ:

| ( | ) | ١ - معنى قطُّ أي: ما ذمَّ طعامًا قُدِّمَ له في أيِّ وقتٍ مضى.                              |
|---|---|--------------------------------------------------------------------------------------------|
| ( | ) | ٢- حياةُ النبيِّ ﷺ الشخصيةُ لا علاقةَ لنا به فهو قدوتنا في أمور الدينِ فقط.                |
| ( | ) | ٣- النبيُّ ﷺ كان إذا أحبَّ طعامًا أكلَه وإن كرِهَه تركَه دون أن يُنفِّرَ منه أحدًا.        |
| ( | ) | ٤- راوي الحديث أبو هريرة ، لأنه أكثر الصحابة ملازمة للنبيِّ عَيْلَةٍ.                      |
| ( | ) | <ul> <li>ح. يجِبُ على المسلم أن يأكل كلَّ ما يقدَّمُ له سواءٌ أحبَّه أو كرِهَه.</li> </ul> |
|   |   | . ۳۰ مال البأت                                                                             |

- ١- هذا الحديث خاصةً رواه أبو هريرة . الله الحديث المارية الله المارية الله المارية الله المارية الله
- ٢- نهْيُ النبيِّ عَلَيْهِ عن ذَمِّ الطعامِ أمامَ الآخرين.
  - س ٤: اذكر بعضَ ما يُرشِدُ إليه الحديثُ.

س٥:نشاط: اكتب بحثًا عن سيدنا أبي هريرة -رضي الله عنه- وأسباب كثرة مروياته عن النبي عليه

### 📥 الحديث الثامن عشر: آداب تناول الطعام

#### نص الحديث:

عن عمر بن أبي سَلَمة ﴿ مَ يَقُولُ: كُنْتُ غُلامًا فِي حَجْرِ رَسُولِ اللهَ ﷺ وَكَانَتْ يَدِي تَطِيشُ فِي الصَّحْفةِ، فقال لِي رَسُولُ اللهِ ﷺ: ﴿ يَا غُلاَمُ ، سَمِّ اللهُ ، وَكُلْ بِيَمِينِكَ ، وَكُلْ مِمَّا يَلِيكَ » فَمَا زَالَتْ تِلْكَ طِعْمَتِي بَعْدُ... ﴾ [متفق عليه].

#### التعريف براوي الحديث:

هو عُمرُ بن أبي سلمة بن عبد الأسد المخزومي، وُلِد قبلَ الهجرةِ، وهو رَبِيبُ النبيِّ عَلَيْهِ، وأُمُّهُ: هي السيِّدةُ أُمُّ سلمةَ أم المؤمنين زوجُ النبيِّ عَلَيْهِ، وقد شَهِدَ الخندقَ، وله عدَّةُ أحاديثَ في الصَّحِيحين، تُوفي سنة ٨٣ هـ.

### معاني المفردات:

| معناها                                                   | الكلمة                |
|----------------------------------------------------------|-----------------------|
| في رعايتِه وتربيَتِه.                                    | في حجْرِ رسولِ الله ﷺ |
| تتحرَّكُ في نواحي الإناءِ، ولا تقَتِصرُ على موضعٍ واحدٍ. | تَطيشُ في الصَّحْفةِ  |
| قلْ: بسمِ اللهِ.                                         | سـمِّ اللهَ           |
| أي: بيدك اليمنى                                          | کل بیمینك             |
| من الطَّعامِ الذي يقرُبُ منك.                            | وكُلْ مما يليك        |
| صفةٌ أكِلي ونظامه.                                       | طِعمتي                |

#### المعنى العام:

## عنايةُ النبيِّ عَلَيْكَةٍ بِأُمَّتِه:

كان رسولُ الله على معتنيًا بأُمَّتِه عنايةً وافرةً حريصًا على أن يزودَها بأطيبِ العاداتِ، وأكرمِ الخِصالِ في جميع شئونِ الحياةِ، فكلَّما رأى تصرُّفًا مَعيبًا أو عادةً منحرفةً بادرَ إلى التَّحذير من ذلك، وأرشَدَ إلى المنهج الرشيدِ، والسلوكِ الحميدِ.

#### سبَبُ ورود الحديث:

كان عُمر بن أبي سَلَمة ﴿ عَلامًا صغيرًا يعيشُ في رعاية النبيِّ ﷺ فلما رآه عندَ تناولِ الطعامِ يحرِّكُ يدَه في نواحي الإناء، سارع إلى إرشادِه وتأديبِه، بآدابِ ثلاثةٍ، هي أهمُّ آدابِ المائدةِ، وأعظمُها أثرًا.

### آداب الطعام:

الأدب الأول: تسميةُ الله - تعالى - عند البدءِ في الأكل؛ شُكرًا لله -عز وجل - على نعمته ورزقِه، ورغبةً في أن يُباركَ في طعامه؛ فيجعلَ منه غذاءً نافعًا لبدنِه، وسَببًا في تحصيل سعادتِه في دنياه وآخرته، وأقلُّ صيغةٍ للتسميةِ: «بسم الله»، وأكملُها: «بسْمِ الله الرَّحمٰنِ الرَّحِيمِ»، ومن ترك التسمية في أول الأكل، قال في أثنائه: «بسْمِ الله أوَّلَه وآخِرَه».

الأدب الثاني: الأكلُ باليمين؛ لأنَّ التيامُنَ في كلِّ شيءٍ أمرٌ محمودٌ شرعًا، ويتفقُ مع الفطرةِ السليمةِ، ولأن اليمينَ غالبًا أقوى على تحقيقِ المرادِ، وأطيبُ لنفس الآكلِ، فإنها لا تُستخدَمُ إلا فيها كان مستحسَنا، وقد «كان النبيُّ عَلَيْهُ يُعجِبُه التَّيمُّنُ في تنعُّلِه، وترجُّلِه وطهورِه وفي شأنِه كُلِّه» [أخرجه البخاري في صحيحه].

الأدب الثالث: أن يأكلَ من أقربِ موضع منه، فإنَّ الأكل من موضع الغيرِ مَظهرٌ من مظاهرِ الطَّمعِ والشَّراهةِ، ويجعلُ الغيرَ يَنْفِرُ من الأكلِ، ويضيقُ به.

ولقد أَثْمَرَت هذه التوجيهاتُ الحكِيمةُ في نفسِ عمرَ بنِ أبي سلمة ، فاستمرَّ نظامُه في الأكلِ موافِقًا لها طولَ حياتِه.

## بعضُ ما يرشدُ إليه الحديثُ:

- ١- توجيهُ المسلمِ إلى أن يبدأ عملَه باسم الله تعالى تعظيمًا له عز وجل، والتماسًا لعونِه وبركتِه.
  - ٧- الحتُّ على التيامن في الأكل، وفي كل أمرٍ مستحسنٍ من باب التكريم.
  - ٣- ألا يَظهَرَ الإنسانُ عند تناولِ الطُّعامِ بمظهرِ الجَشِعِ، وأن يراعيَ شعورَ غيرِه ممن يأكُلُ معه.
    - ٤- حرَّصُ الصحابةِ رضوان الله عليهم على امتثالِ أمرِه عليه الصلاةُ والسلامُ.
      - ٥ حرص النبي على تعليم أمته محاسن الأخلاق وجميل العادات.

## المناقشة والتدريبات

| تعرفه عنه. | اكتب ما | الحديث؟ | راوی | : من هو | س۱ |
|------------|---------|---------|------|---------|----|
|            |         |         |      |         |    |

.....

#### س٢: صل الجمل الآتية بها يناسبها:

١- في حجر رسول الله عَلَيْهِ أَ- الأكل باليمين

٧- طعمتى ب- بسم الله الرحمن الرحيم

٣- راوي الحديث هو جـ-أي من الطعام الذي يقرب منك

٤ - من آداب الطعام د -أى في رعايته وتربيته.

٥- أكمل التسمية

٦- كل مما يليك و- عمر بن أبي سلمة

س٣: ما آداب الطعام إجمالًا؟

س٤: ما سبب ورود هذا الحديث؟

س٥: تحدث عن عناية النبي عليه بأمَّته من خلال هذا الحديث الشريف.

#### س٦: بم تفسر:

١- التسمية قبل الأكل؟

٢- الأكل باليد اليمنى؟

٣- الأكل من أقرب موضع؟

س٧: ما الذي ترتب على توجيهات النبي عَلَيْ السيدنا عمر بن أبي سلمة؟

.....

س٨: اذكر ما يستفاد من الحديث.

.....

## ◄ الحديث التاسع عشر: ثواب لا ينقطع

#### نص الحديث:

عَنْ أَبِي هُرَيْرة هَ هَ ، أَنَّ رَسُولَ الله ﷺ، قال: «إذا مات الإنسَانُ انْقَطَعَ عَنْهُ عَمَلُهُ إلَّا مِنْ ثَلاثةٍ: إلَّا مِنْ صَدَقةٍ جارِيةٍ، أَوْ عِلْم يُنْتَفَعُ بِهِ، أَو وَلَدٍ صَالِح يَدْعُو لَهُ» [رواه مسلم].

#### معانى المفردات:

| معناها                                                  | الكلمة         |
|---------------------------------------------------------|----------------|
| وفي رواية: «ابن آدم»، ويرادُ به الذكرُ والأنثى.         | الإنسان        |
| انقطعَ ثوابُ عملِه؛ لأنَّ العملَ نفسَه ينقطعُ بالموت.   | انقطع عنه عمله |
| ثلاثة أمورٍ أو أشياء.                                   | ثلاثة          |
| ما يُعطى للفقراءِ والمحتاجين على سبيل البرِّ والإحسانِ. | صدقة           |
| مستمرةٌ ودائمةٌ لا تنقطِعُ، تشبيهًا لها بالماء الجاري.  | جارية          |
| كُلُّ علم ينفَعُ الناسَ في دينهم، ويفيدُهم في دنياهم.   | علم يُنتفع به  |

#### المعنى العام:

## بشرى النبي عَلَيْهُ لأمته:

يُشِّرُ النبيُّ عَلَيْ أَمَّتَه بأنَّ هناك أعمالًا صالحةً لا ينقطعُ ثوابها بموتِ أصحابها، بل يبقى ثوابُها ما بَقيَت هذه الأعمالُ، فهي أعمالُ خالدةٌ يظلُّ ثوابُها جاريًا لأصحابها ومستمرَّا بعد موتهم، وهذه الأعمال ثلاثةُ أشياء.

## أعمالٌ لا ينقطِعُ ثوابُها:

أَوَّهُا: «صدقة جارية» ويُرادُ بها الوقفُ؛ مثل بناء مسجدٍ، أو مدرسةٍ، أو معهدٍ، أو مستشفَى، ونحوِ ذلك، وقد يُراد بها الوصيةُ للفقراءِ، بهالٍ، أو عَقارٍ، أو غيرِ ذلك.

ثانيها: «عِلْم ينتَفعُ به»: ويرادُ به العلمُ الشَّرعيُّ الذي يُصَحِّحُ للإنسان أمورَ دينِه، ويَلحَقُ به سائرُ العلوم التي تساعد على فهمه؛ مثل: النحوِ، والبلاغةِ، وأصولِ الحديثِ، والفقه، ونحوها.

ويراد به أيضًا ما ينتفع به الناسُ في أمورِ الدنيا؛ كالطبِّ، والزراعةِ، والهندسة، ونحوها.

ومعنى «ينتفع به»: أي: يستَفيدُ به الناسُ من بعده؛ لكونِه ألَّفَ هذا العلمَ، أو وَقَفَ كُتْبًا فيه، أو تَخرَّجَ عليه بعضُ طلبتِه، أو تعلَّمَ منه متعلِّمٌ فعَمِلَ به فَلَه مثلُ ثوابِه.

ثالثها: «وَلَد صالح يدعو له»: ويراد بالولدِ الصالحِ: الولدُ المسلمُ؛ وذلك لأنَّ الابنَ الصالحَ يُرجَى قبولُ دعائِه؛ لأنَّ العملَ الصالحَ من أسباب قبولِ الدعاءِ.

## سَبَبُ تخصيصِ الثلاثةِ بالذكرِ:

خصَّ رسولُ الله عَلَيُّ الأمورَ الثلاثة؛ لأنَّها من سعْي الإنسانِ، وهو السبب فيها؛ فإنَّ الولدَ من كسْبِ أبيه، وهو الذي قامَ بتربيتِه، وكذلك العلمُ الذي خَلَّفه؛ من تدريسٍ، أو تصنيفٍ، وكذلك الصَّدقةُ الجاريةُ منه؛ فهو الذي وقَفَ أو أوْصَى بالمعروف.

الجمعُ بين الحديثِ وبين قولِه تعالى: ( وَأَن لَّيْسَ لِلْإِنسَانِ إِلَّا مَا سَعَى ) [النجم: ٣٩]:

وهذا يُبيِّن أَنَّه لا تعارُضَ بيْن هذا الحديثِ وبين قولِه تعالى: ( وَأَن لَيْسَ لِلْإِنسَانِ إِلَّا مَا سَعَى)؛ لأنَّ الخِصالَ التي وردَت في الحديث هي من عمل الإنسانِ نفسِه، الذي عَمِلُه في الدنيا قبلَ موتِه، والآيةُ تنفي انتفاعَه بسعْي غيرِه.

## بعضُ ما يرشدُ إليه الحديثُ:

- ١ سَعةُ رحمةِ الله تعالى وعظيمُ ثوابِه، وجزيلُ عطائه.
- ٢- ترغيب الإنسان في الأعمال التي يستَمِرُ ثوابم بعد موته.
- ٣- الترغيبُ في الوقف والوصية للفقراء والمحتاجين ونحوهما من أعمالِ البرِّ التي يدوم نفعُها.
  - ٤- الترغيبُ في نشر العلم، والاجتهادِ في خدمته؛ تأليفًا، وتدريسًا، فالعلماءُ ورثةُ الأنبياءِ.
    - ٥- الترغيبُ في الزواج، وإنجاب الأولاد، وتربيتِهم تربيةً صالحةً.

## المناقشة والتدريبات

## س ١: بين معنى المفردات الآتية:

| (الإنسان - انقطع عنه عمله - ثلاثة - صدقة - جارية - علم ينتفع به).                                                   |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| س٧: اذكر الأعمال التي لا ينقطع ثوابُها بموت الإنسانِ.                                                               |
| س٣: ما المراد بكل من: (صدقة جارية - علم ينتفع به - ولد صالح يدعو له)؟                                               |
| س٤: لم خصَّ النبي ﷺ هذه الثلاثةَ بالذِّكرِ؟                                                                         |
| س٥: هل يتعارض هذا الحديث مع قوله تعالى: ( وَأَن لَيْسَ لِلْإِنسَانِ إِلَّا مَا سَعَى ) [النجم: ٣٩]؟<br>وضح ما تقول. |
| س٦: ما الذي يُستفادُ من هذا الحديث؟                                                                                 |
| س٧: اكتب بحثًا عن أهمية الوقف والوصية للفقراء والمحتاجين.<br>س٨: اكتب بحثًا عن فضل نشر العلم، والاجتهادِ في خدمته.  |

## الحديث العشرون: من أبواب الخير

#### نص الحديث:

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ، أَنَّ رَسُولَ الله عَلَيْهُ قال: «أَلَا أَدُلُّكُمْ على مَا يَمْحُو اللهُ بِهِ الخُطَايَا، وَيَرْفَعُ بِهِ الدَّرَجَاتِ؟» قَالُوا بَلَى يا رَسُولَ الله قال: «إِسْبَاغُ الْوُضُوءِ عَلَى المُكَارِهِ، وَكَثْرَةُ الخُطَا إلى المُسَاجِدِ، وَانْتِظَارُ الصَّلاةِ بَعْدَ الصَّلاةِ، فَذَلِكُمُ الرِّبَاطُ» [رواه مسلم].

### معاني المفردات

| معناها                                                                                                                                          | الكلمة               |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------|
| ألا أُرشِدُكم.                                                                                                                                  | ألا أدلُّكم          |
| يُذهِبُ اللهُ به الخطايا.                                                                                                                       | يمحو الله به الخطايا |
| جمعُ خطيئةٍ، وهي الذنْبُ والمعصيةُ.                                                                                                             | الخطايا              |
| إتمامُه وإكمالُه.                                                                                                                               | إسباغ الوضوء         |
| جمع مكْرَه، وهو ما يَكرَهُه الإنسانُ، ويشقُّ عليه، كأن يتوضَّأَ مع البردِ<br>الشديدِ، أو مع ما يشقُّ عليه.                                      | المكاره              |
| جمع خُطوةٍ، وهي بُعْدُ ما بين القَدمين في المشي.                                                                                                | الخطا                |
| جمع مسجدٍ، وهو المكان المعَدُّ للعبادةِ.                                                                                                        | المساجد              |
| أصلُه: الحبسُ على الشيءِ، ومعناه: حبسُ النفسِ على حراسةِ الجيشِ، فكأنَّ المسلمَ حبَسَ نفسَه وجسَدَه على هذه الطاعات، فاستَحَقَّ لقبَ المُرابطِ. | الرباط               |

#### المعنى العام

## ترغيبُ النبيِّ عَلَيْهٍ في أداء الطاعاتِ:

في هذا الحديث يرغِّبُ النبيُّ عَلَيْ في أداء الطاعات التي تُذْهِبُ السيئاتِ وتمحوها، وتكونُ سببًا في المغفرةِ، وأيضًا القرُباتِ التي ترفَعُ الدرجاتِ في الآخرة.

## من أنواع الطاعات:

ومن هذه الطاعات التي حضَّ عليها رسولُ اللهِ ﷺ: إسباغُ المسلمِ الوضوءَ برغمِ ما يعانيه من المشقَّةِ، وكثرةُ الخطا إلى المساجدِ، وانتظارُ الصلاة بعد الصلاة.

## بلاغةُ النبي عَلَيْ في البدءِ بحرفِ التنبيه «ألا»:

في قولِه ﷺ: «ألا أدلُّكم على ما يمحو الله به الخطايا، ويرفَعُ به الدرجاتِ؟» إثارةٌ لانتباه السامعين، وتشويقُهم إلى ما سيخبِرُهم به، فيعطي هذا الأسلوبُ الخبرَ أهميةً بالغة تسترعي أن يُنصِتَ المستمعُ له، وقد أجابَ الصحابةُ - رضوان الله تعالى عليهم - بقولِهم: «بلى يا رسولَ الله» مما يدلِّلُ على شغفِهم بسماع الخبر، وشوقِهم لقبولِه والعملِ به، والمعنى: ألا أُرشِدُكم إلى ما يغفر الله به الذنوب، ويُعلي به المنازلَ في الجنة.

## الطاعة الأولى: إسباغُ الوضوءِ على المكاره:

أي: إتمامُ الوضوءِ، وتعميمُ أعضاءِ الوضوءِ التي فَرْضُها الغَسْلُ بالماء من غير تقصيرٍ في غسلِها رغمَ ما يحتاجُ إليه الإتمامُ من وقتٍ وجهدٍ وتحمُّلٍ، فإذا أسبَغَ المتوضئُ الوضوءَ إيثارًا لمرضاةِ الله على راحةِ نفسِه وجسدِه، استحقَّ ما بَشَّر به رسولُ الله له من غفران الذنوبِ، ورفعةِ الدرجاتِ.

## الطاعةُ الثانية: كثرةُ الخُطا إلى المساجد:

فكلما غَدَا المسلمُ إلى المسجد أو راح قاصدًا العبادة أعدَّ اللهُ له في الجنة نُزلًا كلما غَدَا أو راح، فمهما بعُدَ مكانُ المسجد بالنسبةِ للمصلِّي، ومهما بلَغَ عددُ خطواتِه إليه فإن الله يحصيها له، فيمحو عنه بكلِّ خطوةٍ ذنبًا، ويرفَعُه بها درجةً، واللهُ ذو فضلِ عظيم.

## الطاعة الثالثةُ: انتظارُ الصلاةِ بعد الصلاةِ:

وذلك بأن يبقى المصلِّي في مكان الصلاة منتظرًا إقامةَ الصلاةِ الأخرى، وكذا من كان في عمله، أو تجارته، أو دراسته ينتظرُ وقتَ الصلاةِ لا يشغله عن وقتها ما هو فيه من عمل.

ولما كان الرِّباط في سبيل الله - تعالى - من أفضل وأعظم الطاعاتِ المرغَّبِ فيها أخبرَ النبيُّ عَلَيْهُ عن الطاعات المذكورةِ بأنها رباطُّ؛ حيث قال: «فذلكم الرباطُ»؛ ترغيبًا وحثًّا أكيدًا على عملها.

## بعض ما يرشدُ إليه الحديثُ:

١- حِرْصُ النبيِّ عَلَى تعليم أُمَّتِه، وإرشادِها إلى ما فيه الخير.

٢- حِرْضُ الإسلام على الطهارةِ والتجمُّلِ للصلاة والمسجد.

٣- استحبابُ المُكثِ في المسجد لانتظار الصلاةِ.

٤- حرص الإسلام على طهارة الظاهر والباطن.

٥- فضلُ الصلاة في الجماعة.

## المناقشة والتدريبات

#### س ١: بين معنى المفردات الآتية:

(ألا أدلكم - يمحو الله به الخطايا - الخطايا - إسباغ - الوضوء - المكاره - الخطا - المساجد- الرباط).

س٢: ما الذي رغَّبنا فيه النبيُّ عَلَيْهُ في هذا الحديث؟ ما هي أنواع الطاعات الواردة فيه؟

س٣: لماذا بدأ النبي عليه بحرف التنبيه «ألا»؟

س٤: بمَ أجاب الصحابة رضوان الله عليهم على النبي عَلَيْ في الحديث؟

س٥: ما الذي يستدل عليه من إجابة الصحابة على النبي عليه في الحديث؟

س ٦: ما الذي يترتب على كلِّ من:

١- إسباغ الوضوء على المكاره؟

٢- كثرةِ الخُطا إلى المساجد؟

٣-انتظار الصلاة بعد الصلاة؟

س٧: اذكر أهم ما يُرشِدُ إليه الحديثُ.

## المراجع والمصادر

- ١- صحيح البخاري.
  - ٢- صحيح مسلم.
- ٣- فتح الباري، لابن حجر.
- ٤- شرح صحيح مسلم، للنووي.
- ٥- المنهل الحديث، للدكتور موسى شاهين الشين.
- ٦- فتح المنعم بشرح صحيح مسلم، للدكتور موسى شاهين لاشين.



## 🖊 أهداف وحدة السيرة 🜓

## بنهاية دراسة وحدة السيرة النبوية، يُتَوَقّع من الطالب أن:

- ١ يتعرف نسب النبي عليه ، ومولده، ورضاعه.
- ٢ يتفهم بعض الأحداث التي مَرَّ بها النبي عَيَّةٍ في طفولته.
  - ٣- يتعرف أحوال النبي صلى اللَّه عليه وسلم قبل البعثة.
    - ٤\_ يتعرف بداية نزول الوحى على النبي على وكيفيته.
- ٥ يستشعر ما تحمله الصحابة من إيذاء في سبيل الإسلام.
- ٦- يستخرج أسباب الهجرة إلى الحبشة، وموقف النَّجاشي من المهاجرين.
  - ٧ يستنبط آثار مقاطعة قريش لبني هاشم، وموقف بعض أهل مكة منها.
    - - - ١- يدرك قيمة معاناة النبي عَلَيْةٍ في أداء الرسالة.



### نَسَبُه من جهة أبيه:

هو محمد بن عبد اللَّه بن عبد المطَّلب بن هاشم بن عبد مناف بن قُصَيِّ بن كِلاب بن مُرَّة بن كعب بن لؤي بن غالب بن فِهْر بن مالك بن النَّضْر بن كِنانة ابن خُزَيمة بن مُدرِكة بن إلياس بن مُضَر بن نِزار بن مَعدّ بن عدنان.

#### نَسَبُه من جهة أمه:

أُمُّه السيدة: آمنة بنت وَهْب بن عبد مناف بن زُهرة بن كِلَاب، وكلاب هو الجد الخامس للرسول على من جهة أبيه.

#### مولده ورضاعه:

اشتهر أن ولادته على كانت فجريوم الاثنين: الثاني عشر من ربيع الأول، الموافق: لليوم العشرين أو الثاني والعشرين، من شهر أبريل، سنة ٧١٥م، وهو العام الذي وقع فيه حادث الفيل، واستقبلته الشّفاءُ أُمُّ عبد الرحمن بن عوف عند ولادته.

وقد حقَّق بعض العلماء المسلمين أن ولادته كانت يوم الاثنين الموافق التاسع من ربيع الأول سنة ٧٧٥م، والأول هو المشهور، والثاني هو الصحيح.

#### رضاعه:

أول من أرضعته على أمه السيدة آمنة بنت وهب، ثم ثويبة الأسلمية جارية عمه أبي لهب، فأم أيمن جارية أبيه، ثم أرضعته السيدة حليمة السّعدية.

#### أهم الدروس المستفادة:

- ١ شَرَفُ نسَب النبي عَلَيْهُ.
- ٢\_ ذكر ولادته عليه وبيان مَنْ تولى رضاعته.

## المناقشة والتدريبات →

س ١: متى وُلِد النبي عَلَيْهُ؟ وبم سُمي العام الذي ولد فيه عَلَيْهُ؟

س٢: ضع الاسم المناسب في المكان الخالي:

أ-سيدنا محمد عَلَيْكُ هو:

محمد بن عبد اللَّه بن ..... بن هاشم بن .... بن قصي بن كلاب بن ..... بن كعب بن لؤي بن غالب بن ..... بن النَّضر بن كنانة بن ..... بن مُدركة بن إلياس بن .... بن نزار بن معد بن عدنان.

ب-أُمُّ النبي عَيْكِ هي السيدة: آمنة بنت وَهْب بن ..... بن زُهرة بن .....بن....

جـ - كِلاب هو الجد ..... للرسول عليه من جهة أبيه.

س٣: اختر الإجابة الصحيحة مما بين الأقواس:

أ-استقبلت النبي عليه عند والادته السيدة:

(أم عبد الرحمن بن عوف-حليمة السعدية-ثويبة الأسلمية).

ب-كانت ولادته ﷺ فجريوم:

(الأحد-الاثنين- الخميس).

جـ - أول من أرضعت النبي عليه بعد أمه:

(أم أيمن - ثويبة الأسلمية -السيدة حليمة السَّعْدية).

## 

#### ١ \_ وفاة أمه وحضانة أم أيمن له:

رحل النبي على مع أمه وهو في السادسة من عمره لزيارة أخوال أبيه في يثرب (المدينة المنورة)، وبينما هي عائدة إلى مكة أدركتها الوفاة في الطريق، فرجع النبي على مع جاريته أم أيمن إلى مكة، والتي احتضنته مدةً، ثم أوصلته إلى جدِّه عبد المطلب الذي كان يحبه ويكرمه.

#### ٢\_ كفالة جدِّه عبد المطلب:

تولى جدُّ رسول اللَّه عَلِيَة عبد المطلب رعايته بعد وفاة أمه، ثم أدركته الوفاة والنبي عَلَيْ لا يزال في الثامنة من عمره، وبعد وفاة جدِّه عبد المطلب، كفَله عمه أبو طالب.

#### ٣ سفر عمه إلى الشام وقصة بحيرى الراهب:

أراد أبو طالب السفر في تجارة إلى الشام، فأخذ معه النبي على وقد قابلهم بالقرب من «بُصْرى» (۱) راهب اسمه «بَحِيرَى» (۱) فنظر إلى ظهر النبي على الله فرأى خاتَم النبوة بين كتفيه، فأقبل على عمه أبي طالب يقول له: ما هذا الغلام منك؟ فقال أبو طالب: «ابني». فقال له بحيرى: «ما هو بابنك، وما ينبغى لهذا الغلام أن يكون أبوه حيًا».

قال أبو طالب: «صدقتَ»؛ فبشره بحيرى بنبوته عليه ونصحه ألّا يدخل به بلاد الشام؛ خوفًا عليه من اليهود أن يقتلوه.

#### ٤ أهم الدروس المستفادة:

١\_ تعويض اللَّه تعالى ورعايته لنبيه عَلَيْةٍ.

٢\_ محبة جده وعمه ﷺ له.

٣- بشارة بَحيرى الراهب بنبوته على وهو غلام صغير.

<sup>(</sup>١) قرية في الحدود بين الشام وبلاد العرب.

<sup>(</sup>Y) «بحيري» كان راهبًا مسيحيًّا في الشام.

## المناقشة والتدريبات

س١: متى توفيت أم النبي عَلَيْهُ؟ ومن الذي كفله عَلَيْهُ بعد وفاتها؟ س٧: اختر الإجابة الصحيحة مما بين الأقواس:

(أ) ذهب النبي على مع أمه لزيارة أخوال أبيه وهو في (الرابعة السادسة الخامسة) من عمره. (ب) رجع النبي على إلى مكة بعد وفاة أمه مع (أم أيمن - ثويبة الأسلمية - عمه أبوطالب). (ج) تولى رسول اللَّه على بعد وفاة أمه (جدُّه عبد المطلب - عمه أبي طالب - عمه حمزة). س٣: أكمل ما يأتي:

(أ) نصح ( ..........الراهب) أبا طالب جد النبي على ألَّا يدخل به بلاد الشام.

ر،) 2 وبينما هي عائدة إلى ...... أدر كتها الوفاة في الطريق. (ب) مكث و أمه في يثرب، وبينما هي عائدة إلى ..... أدر كتها الوفاة في الطريق. (ج) أدر كت عبدالمطلب الوفاة والنبي و لا يزال في ..... من عمره (x) أمام العبارة الصحيحة، وعلامة (x) أمام العبارة الخطأ فيما يلي:

- (أ) مات عبد المطلب وعمر النبي على خمسة أعوام.
- (ب) نصح ورقة بن نوفل أبا طالب ألا يدخل بمحمد على الشام ()
- (ج) كان أبو طالب يحب النبي علي ويكرمه ( )

## الموضوع الثالث الله أله أله أله أله أله أله أحواله قبل البعثة

#### تجارته ﷺ في مال السيدة خديجة ﴿ اللهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهِ عَلَيْ عَلَيْهِ عَلِي عَلَيْهِ عَلَيْ

عرفت السيدةُ خديجةُ بنت خويلد عن رسول اللَّه ﷺ صِدقَه وأمانته، فعرضت عليه أن يخرج بتجارتها إلى الشام مع غلام لها يُسمى: ميسرة؛ فقَبِلَ رسول اللَّه ﷺ.

## زواج النبي عليه من السيدة خديجة على:

وبعد عودتهما ذكر ميسرة للسيدة خديجة على الرسول من بركات، وهو ما دفعها لطلب الزواج منه على وكان حينئذ في الخامسة والعشرين من عمره.

#### أهم الدروس المستفادة:

١ ـ تحلِّي النبي عَلَيْ بمكارم الأخلاق.

٢\_ معرفة أسباب زواجه عليه من السيدة خديجة عليه.

٣-فضائل السيدة خديجة

## الموضوع الرابع 🌓 بعثته عليه

أول ما بُدئ به رسول اللَّه عَلَيْهُ من الوحي: الرؤيا الصادقة في المنام.

فكان لا يرى رؤيا إلا تحقَّقت كما رآها، ثم حُبِّبت إليه الخَلوة، فكان يخلو (بغار حراء) (المعبد.

ولما بلغ ﷺ أربعين سنة، جاءه جبريل ﷺ، وذلك في يوم الاثنين السابع عشر من شهر رمضان في غار حراء، فضمَّه ضمةً شديدة حتى أجهده، وقال له: اقرأ، فقال رسول اللَّه ﷺ: «ما أنا بقارئ». أي: لا أعرف القراءة، وتكرر هذا الأمر مرتين ثم قال له في الثالثة: ﴿ أَفَرَأُ بِالسِّهِ رَبِكَ الَذِى خَلَقَ ١٠ خَلَقَ الْإِنسَانَ مِنْ عَلَقٍ ١٠ الْمُرَمُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَمُ الْإِنسَانَ مَا لَمْ يَعْلَمُ ﴾ (١٠).

فرجع رسول اللَّه عَلَيْ يرتجف، ودخل على السيدة خديجة على وقال: زمِّلوني أن فزمَّلوه حتى ذهب عنه الخوف أن ثم أخبرها بما وقع له، فانطلقت به إلى ابن عمِّها «ورقة بن نوفل»، وكان عنده علم بالكتب السماوية: فلما أخبره النبي على بما حدث، بشَّره بأنه سيكون نبي هذه الأمة.

#### الدروس المستفادة:

١\_ بشارة الكتب السماوية السابقة بنبوته عليه.

٢\_ أهمية الزوجة الصالحة في حياة المصلحين.

٣\_ أهمية العلم في بناء الأمم.

<sup>(</sup>١) هو غار في أعلى جبل حراء يبعد عن مكة ساعة بالسير على الأقدام.

<sup>(</sup>٢) سورة العلق. الآيات: ١:٥.

<sup>(</sup>٣) غطوني في ثيابي وذلك لشدة ما بلغه من الهول والفزع.

<sup>(</sup>٤) الفزع.

## الناقشة والتدريبات

|         | أتي.    | س١: ضع علامة $(orall$ أمام العبارة الصحيحة وعلامة $(X)$ أمام العبارة الخطأ، فيما يأ |
|---------|---------|--------------------------------------------------------------------------------------|
| (       | )       | (أ) اشتغل النبي عَلِيْقٍ بالزراعة.                                                   |
| (       | )       | (ب) كانت السيدة خديجة بنت خويلد امرأة فقيرة.                                         |
| (       | )       | (ج) كان عُمر النبي ﷺ حينما تزوج السيدة خديجة خمسة وعشرين عامًا .                     |
| (       | )       | (د) أرسل اللَّه تعالى _ محمدًا ﷺ إلى الناس كافة.                                     |
| (       | )       | (مـ) نزل الوحي على محمد ﷺ فجأة.                                                      |
| (       | )       | (و) كان النبي ﷺ يتعبد بـ ( غار ثور ).                                                |
|         |         | س ٢ ـ اذكر الدروس المستفادة من تجارة النبي علي في مال السيدة خديجة على السيدة        |
|         |         |                                                                                      |
|         |         |                                                                                      |
|         |         | س٣: اختر الإجابة الصحيحة مما بين القوسين:                                            |
|         |         | (أ) نزل الوحي على رسول اللَّه ﷺ وكان عمره                                            |
| عامًا.  | سين)    | (ثلاثین _ أربعین _ خم                                                                |
|         |         | (ب) رجع النبي ﷺ بعدما نزل عليه الوحي                                                 |
| ئنًّا). | _ مطمهٔ | (منزعجًا ـ مرتجفًا                                                                   |
|         |         | (جـ) بعد رجوع النبي علي انطلقت به السيدة خديجة الله ابن عمِّها                       |
| ة).     | . میسر  | (بحیری -ورقة بن نوفل -                                                               |
|         |         | * * *                                                                                |

# الموضوع الخامس الله الدعوة إلى الإسلام سرًا

#### السابقون إلى الإسلام

كانت بداية الدعوة إلى الإسلام سرًّا، وكان من أوائل من آمن بالنبي على: السيدة خديجة بنت خويلد على وأبو بكر الصديق وعلي بن أبي طالب على وزيد بن حارثة، وحاضنته أم أيمن، وعثمان بن عفان، والزبير بن العوام، وسعد بن أبي وقاص، وعبد الرحمن بن عوف، وعبد اللَّه بن مسعود، وعمار بن ياسر على.

#### الجهر بالدعوة

أمر اللّه رسوله على بأن يجهر بالدعوة إلى دين اللّه بقوله تعالى: ﴿ فَأَصْدَعْ بِمَا تُؤْمَرُ وَآعْرِضْ عَنِ اللّه بقوله تعالى: ﴿ فَأَصْدَعْ بِمَا تُؤْمَرُ وَآعْرِضْ عَنِ اللّه بقوله تعالى: ﴿ فَأَصْدَعْ بِمَا تُؤْمَرُ وَآعْرِضْ عَنِ الْمُشْرِكِينَ ﴾ (''. فبدأ بأهله الأقربين، ثم صعد في يوم على جبل الصفا''، وقال: يا معشر قريش، أرأيتم لو أخبرتكم أن خيلًا بسَفْح هذا الجبل تريد أن تغير عليكم، أكنتم مُصَدِّقِيَّ؟ قالوا: نعم، ما جربنا عليك كذبًا قط. قال: فإني نذير لكم بين يدي عذاب شديد، فقال له عمه أبو لهب: تبًّا لك، ألهذا جمعتنا؟! فأنزل اللَّه تعالى فيه سورة المَسَد.

#### إيذاء قريش للنبي عليه وصحبه

رفضت قريش دعوة النبي على أعملت على إعاقة انتشار الإسلام باضطهاد النبي على وأتباعه.

## ١- إيذاؤهم للرسول عَلَيْهُ:

من صور إيذاء المشركين للنبي على: أن أُمَّ جميل بنت حرب زوجة أبي لهب كانت تضع الشوك في طريق رسول اللَّه على، وتُلقى بالقاذورات النجسة أمام بيته.

<sup>(</sup>١) سورة الحجر. الآية: ٩٤.

<sup>(</sup>٢) جبل معروف في مكة منه يبدأ السعي بين الصفا والمروة.

### ٢\_ إيذاؤهم لأصحابه عَلَيْهُ:

وصل إيذاء قريش إلى المستضعفين والأرقاء، كي يفتنوهم في دينهم، ومن هؤلاء: بلال بن رباح الحبشي ، الذي لاقى من سيده (أمية بن خلف) أنواعًا من الأذى.

ومثله عمار بن ياسر وأبوه ياسر، وأمه سمية على ،وقد مرَّ بهم رسول اللَّه على وهم يعذبون، فقال لهم: «صبرًا آل ياسر، فإن موعدكم الجنة».

#### أهم الدروس المستفادة:

- ١- بيان فضل السابقين إلى الإسلام.
- ٢\_ شدة إيذاء مشركى مكة للمؤمنين.
- ٣ بشارة النبي على لعمّار بن ياسر هه، وأهله بالجنة.

\* \* \*

## المناقشة والتدريبات

| س١: أكمل ما يلي:                                                           |
|----------------------------------------------------------------------------|
| (أ) بدأت الدعوة إلى الإسلامثمثم                                            |
| (ب) أوَّل من استجاب للنبي عَيَالِيَّةِ و و                                 |
| س٧: لقي بعض أصحاب النبي علي الله من أذى المشركين الكثير، تحدث عن ذلك في ضو |
| راستك؟                                                                     |
|                                                                            |
| س٣: ما الدُّروس المستفادة من هذا الموضوع؟                                  |
|                                                                            |
| س٤: اكتب بحثًا عن بداية الجهر بالدعوة وأثر ذلك على الصحابة رضي الله عنهم.  |
|                                                                            |
|                                                                            |

## الموضوع السادس الله الموضوع السادس الله الموضوع الأولى إلى الحبشة

في السنة الخامسة من البعثة (٦١٥م) عزَّ على النبي عَلَيْ أن يرى أتباعه يتعرضون للإيذاء والتعذيب فأشار على أصحابه أن يذهبوا إلى بلاد الحبشة (وقال لهم: إن فيها مَلِكًا (النجاشي) لا يُظْلَمُ أحدُّ عنده، فخرج بعض المسلمين إليها مخافة الفتنة، فكانت أول هجرة في الإسلام.

وقد هاجر إلى الحبشة أحَدَ عَشَرَ رجلًا وأربع نسوة منهم: عثمان بن عفان وزوجته السيدة رقية الله بن مسعود.

#### الهجرة الثانية إلى الحبشة

في سنة ست من البعثة (٦١٦م) وجد المسلمون أن موقف قريش لم يتغير بل زاد في قسوته وعنفه؛ لذلك فكَّر كثير ممن هاجر الهجرة الأولى إلى الحبشة أن يعودوا إليها مرة ثانية، فخرج ثلاثة وثمانون رجلًا وإحدى عشرة امرأة، ووصلوا إليها وأقاموا مدة طويلة، ثم عادوا بعد أن أَذِنَ اللَّه لرسوله على بالهجرة إلى المدينة.

#### موقف قريش من المهاجرين إلى الحبشة:

خشي أهل مكة من خروج المسلمين إلى الحبشة هذه المرة، ومن أجل ذلك أرسلوا عمرو بن العاص وعمارة بن الوليد ومعهما الهدايا النفيسة إلى النجاشي؛ كي يَرُدَّ المسلمين إلى مكة، فلما دخلا عليه قالاله:

«أيها المَلِك: إن نفرًا من بني عمنا نزلوا أرضك، ورغبوا "عنّا وعن ملَّتنا، وجاءوا بدِيْنٍ ابتدعوه، لا نعرفه نحن ولا أنت، وقد بَعَثَنا أشراف قومهم لنردَّهم».

#### موقف النجاشي:

رفض النجاشي أن يردَّ المسلمين الذين هاجروا إليه قبل أن يسمع مقالتهم، ولما سمع منهم ما يدعو إليه النبي على من أخلاق كريمة، أسلم واقتنع بذلك ورفض تسليم المسلمين إلى وفد قريش.

<sup>(</sup>١) كان بين الحبشة ومكة تجارة واسعة تحملها قافلة سنوية، وكان يحكمها النجاشي واسمه وقتئذ «أصحمة» والنجاشي لقب كل ملك يحكم الحبشة آنذاك.

<sup>(</sup>٢) أبغضُّونا وأعرضوا عنا.

#### أهم الدروس المستفادة:

١ - هجرة المسلمين الأوائل إلى الحبشة كانت مخافة الفتنة.

٢\_ مشاركة المرأة في الأمور المهمة منذ فجر الإسلام.

٣\_ عدل النجاشي وإنصافه.

\* \* \*

## المناقشة والتدريبات →

س١: لماذا هاجر المسلمون إلى الحبشة دون غيرها من البلاد؟
س٢: ضع علامة (√) أمام العبارة الصحيحة ، وعلامة (X) أمام العبارة الخطأ، فيما يأتي:
(أ) كان الصحابة ﷺ يتحملون الصعاب في سبيل اللَّه تعالى.
(ب) لم تكن الهجرة إلى الحبشة مثالًا للتضحية.
(ج) مَهَّدتْ الهجرة الأولى إلى الحبشة لفكرة الهجرة الكبرى إلى المدينة
(د) خشي أهل مكة من خروج المسلمين إلى الحبشة في المرة الثانية
(هـ) رفض النَّجاشي أن يرد المسلمين الذين هاجروا إليه حتى يسمع رأيهم
(س٣: اذكر أهم الدروس المستفادة من هذا الموضوع.

## الموضوع السابع **﴿** المطلب مقاطعة قريش لبنى هاشم وبنى المطلب

في شهر المحرم سنة سبع من البعثة ٦١٧م رأت قريش أن أصحاب رسول اللَّه على قد نزلوا بلدًا أصابوا به أمنًا واستقرارًا، وأن النجاشي قد منع وحمى مَن لجأ إليه، وأن حمزة وعمر قد أسلما وأعلنا على الناس إسلامهما، ولم يرضيا عن استخفاء المسلمين.

ومن أجل ذلك كله فكرت قريش في طريقة جديدة تُفسِد بها على النبي على وصحبه غايتهم، فاتفقت على مقاطعتهم مقاطعة تامة، فلا يتزوجون من نسائهم، ولا يبيعون لهم شيئًا، ولا يشترون منهم، ولا يخالطونهم، حتى يُسَلِّموا رسول اللَّه على للقتل، وسجَّلوا هذه القرارات في صحيفة ختمت بأختام وعُلِّقت في جوف الكعبة.

واستمرت هذه المقاطعة ثلاث سنوات متتابعة، لم يستطع أحد من المسلمين خلالها أن يدخل مكة، لكن كانت تصل إليهم بعض المساعدات السرية؛ كالتي كان يقوم بها حكيم بن حزام (ابن أخي خديجة)؛ إذ كان يحمل إليهم الطعام في ظلام الليل إلى حيث يقيمون، وكذلك هشام بن عمرو القرشي كان يأتي بالبعير محملًا بالطعام فيسير به ليلًا حتى يُدخِله الشِّعْب عليهم، وزهير بن أمية الذي ذهب في الصباح إلى الكعبة، فطاف بالبيت، ثم نادى في الناس: يا أهل مكة: أنأكل الطعام ونلبس الثياب وبنو هاشم وبنو المطلب هلكى؟ والله لا أقعد حتى تُشَقَ هذه الصحيفة الظالمة، وأيّده في هذا الرأي بعض العقلاء من القوم.

#### ما تُمَّ في الصحيفة:

علم الرسول على أن «الأرضة» أكلت الصحيفة ولم يبق منها إلا: «باسمك اللَّهم» فاستبشر أبو طالب خيرًا مما حصل للصحيفة، وعزم على الاستفادة من ذلك؛ فخرج في عدد من بني هاشم إلى الكعبة، وهناك خاطب الحاضرين من رؤساء قريش قائلًا: قد أخبرني ابن أخي أن وثيقتكم قد أكلتها الأرضة، فاكشفوا عنها حتى إذا صدق قولي كان عليكم أن تكفوا مقاطعتكم، وإن لم يصدق فإني أعدكم بتسليم ابن أخي، فوافقه الحاضرون من رؤساء قريش على اقتراحه، وكشفوا عن الوثيقة فوجدوها كما قال أبو طالب قد انمحت كل الكتابة التي كانت عليها عدا لفظ (باسمك اللَّهم)؛ فتهلل وجه أبي طالب بشرًا، وعمَّ وجوه المشركين الحزنُ والكآبةُ.

<sup>(</sup>١) وهي النمل الأبيض.

وقد تشجَّع بهذه الحادثة هؤلاء الذين عقدوا النية على نقض الصحيفة، فذهبوا إلى بني هاشم وبني المطلب في مكان حصارهم وطلبوا منهم أن يرجعوا إلى بيوتهم في مكة آمنين، وكان خروجهم في السنة العاشرة من البعثة وكان خروجًا عزيزًا.

#### أهم الدروس المستفادة:

- ١- تضييق قريش وحصارهم وإيذاؤهم للمسلمين.
- ٢ تحلِّى بعض المشركين بالمروءة والإنسانية والإنصاف.
- ٣ رحمة اللَّه تعالى بهؤلاء المؤمنين المحاصَرين؛ حيث نصرهم بجند من جنوده.

\* \* \*

## الناقشة والتدريبات

س١: لماذا قاطعت قريش بني هاشم وبني عبد المطلب؟

.....

#### س٢: أكمل مما بين الأقواس:

- (أ) استمرت مقاطعة قريش لبني هاشم وبني عبد المطلب .....سنوات (ثلاث ـ أربع ـ سبع)
  - (ب) كانت بعض المساعدات تصل إلى بني هاشم من خلال

(عمر بن الخطاب \_ حكيم بن حزام \_ عثمان بن عفان )

(ج) علم الرسول عَلِيه أنَّ الصحيفة قد .....

( سُرقت \_ أكلتها الأرضة \_ مَزَّقها أهل مكة )

س٣: ما أهم الدروس المستفادة من هذا الموضوع؟

## الموضوع الثامن **ال** عام الحزن

في العام العاشر من البعثة وقعت حادثتان للنبي عَلَيْهُ، اهتَزَّ لهما قلبه.

#### الأولى: وفاة عمه أبي طالب:

كان أبو طالب من أشد الناس دفاعًا عنه على القد صبر طويلًا على مناصرته، وبقي طول حياته على تأييده وحمايته، وضحًى بنفسه وراحته من أجل سيدنا محمد على الداعي إلى دين يخالف دينه.

#### الثانية: وفاة السيدة خديجة والثانية:

توفيت السيدة خديجة وفي زوج رسول الله عليها فحزن عليها النبي عليها حزنًا شديدًا، فهي أول من صَدَّق النبي في فيما جاء به عن ربه، وأذهبت مخاوفه أول ما جاءه الوحي.

ولقد كان لوفاة عمه أبي طالب والسيدة خديجة والمسلم من الأثر ما جعل قريشًا تطمع في الرسول عليه، ونالت قريش منه ما لم تنله في حياتهما.

#### خروجه عَلَيْهُ إلى الطائف:

لما اشتد ايذاء قريش بالنبي على ذهب إلى الطائف بعد موت عمه بأسبوعين تقريبًا، لعله يجد من ثقيف أمن من ينصره ويؤمن بدعوته، ولكنه لم يُلق منها إلا الإعراض والإهانة، ولم يُجِبه إلى دعوته أحد، بل أغروا به عبيدهم وسفهاءهم يقذفونه بالحجارة حتى ابتعد عن الطائف، فلجأ إلى حديقة عتبة بن ربيعة، فاحتمى بها وجلس في ظل شجرة من عنب فلما رآه ابنا ربيعة وقد أخذ منه التعب ونال منه الجهد، تحركت فيهما نخوة العرب، فأرسلا إليه عبدهما المسيحي (عَدَّاسًا) بقطف من عنب، فلما مدَّ الرسول على يده إليه قال: «بسم اللَّه»، ثم أكل، فنظر عداس إلى وجهه ثم قال: «إن هذا الكلام لا يقوله أهل هذه البلاد»، وأخذا يتحدثان، ثم سأله الرسول عن عن دينه وبلده، فقال: نصراني من نينوى ألى قال: أَمِنْ قرية الرجل الصالح (يونس بن متى)؟ فقال له: (عداس) وما يدريك ما يونس بن متى؟ قال في (ذاك أخي، أنا نبيُّ وهو نبيُّ) فأخذ عداس يقبل رأس محمد على ويديه وقدميه، ولما رجع عداس إلى ابنيُ ربيعة قالا له: ويلك عداس، ما لك تُقبِّلُ رأس هذا الرجل؟ قال: «يا سيِّديَّ، ما في الأرض من هو خير من هذا الرجل».

<sup>(</sup>١) ثقيف: قبيلة معروفة كانت تقيم بالطائف.

<sup>(</sup>٢) بلدة على شاطئ دجلة بالقرب من مدينة الموصل.

#### عودة الرسول عليه إلى مكة:

ومن حديقة (عتبة وشيبة) اتَّجه رسول اللَّه عَيْ نحو مكة، فلما وصلها وجد قومه أشد مما كانوا عليه من الخلاف والعناد، فلم يستطع دخولها إلا في حماية (المُطْعِم بن عدي)، الذي تسلح هو وبنوه وتوجهوا مع رسول اللَّه إلى الكعبة، فطاف بالبيت، ثم انصرف إلى منزله في حراسة المُطْعِم وأولاده.

## عَرْضُ نفسه على القبائل:

لقي رسول اللَّه على إرهاقًا شديدًا من أهل مكة وثقيف، فأخذ يعرض نفسه في موسم الحج على قبائل العرب، فينتظرُهم على أبواب الطريق الموصلة إلى مكة، ويذهب إليهم في منازلهم، ويسأل عن القبائل قبيلة قبيلة، حتى عرض الإسلام على جماعة من قبيلتي الأوس والخزرج الذين كانوا يحجون في ذلك الموسم، وإن كانوا لم يستجيبوا له فقد تحدثوا عن هذه الدعوة بعد عودتهم إلى (يثرب) فتهيأت لقبولها بعض النفوس السليمة.

فلما كان موسم الحج من العام المقبل؛ جاء وفد من الأوس والخزرج وبايعوا رسول اللَّه عند مكان في (مِنَّى) يسمى «العقبة»، ثم جاء وفد آخر في العام الذي يليه يتكون من ثلاثة وسبعين رجلًا وامرأتين، والْتقوا مع الرسول على في نفس هذا المكان، وبايعوا الرسول على على أن ينصروه ويمنعوه مما يمنعون منه نساءهم وأبناءهم، وهذه هي بيعة (العقبة الثانية) التي كانت من أهم أسباب الهجرة النبوية المباركة إلى المدينة المنورة.

#### أهم الدروس المستفادة:

- - لطف اللّه تعالى بنبيه، والتفريج عنه.
- ٣- اجتهاد النبي عَلَيْهُ في تبليغ دعوة اللَّه تعالى إلى الناس حتى في أصعب الظروف.

## المناقشة والتدريبات

س١: لماذا حزن النبي على وفاة عمه أبي طالب وزوجته خديجة ﴿ الله س٢: تحدث ـ باختصار ـ عن خروج النبي الله الطائف، وأسباب ذلك.

س٣: كيف استقبل أهل الطائف النبي الله الله المسلامية؟

س٤: ما أثر وفاة عم النبي أبو طالب على الدعوة الإسلامية؟

س٥: ضع علامة (√) أمام العبارة الصحيحة، وعلامة (※) أمام العبارة الخطأ، فيما يأتي:

(أ) كان النبي على يعرض نفسه على القبائل لجمع الأموال منهم.

(ب) لقي النبي قي قبيلتي الأوس والخزرج سكان (يثرب) وتحدث معهم عن الإسلام. ()

(ج) بايع الأوس والخزرج رسول اللَّه في مكان يُسمى (العقبة).

(د) بيعة العقبة الأولى كانت من أهم أسباب الهجرة النبوية إلى المدينة المنورة.

(هـ) دخل النبي منزله بعد عودته من الطائف في حراسة المُطْعِم وأولاده.

(۵)



### قطاع المعاهد الأزهرية نموذج استرشادي لامتحان أصول الدين: الورقة الأولى (التفسير والحديث) للصف الأول الإعدادي الفصل الدراسي الأول

#### أولًا - التفسير:

- أ) وضِّح معاني المفردات الآتية: (البر -النسيان ٱلْكِئَبُ لَكَبِيرَةُ).
- $\cdot$  ) ضع علامة ( $\forall$ ) أمام العبارة الصحيحة وعلامة ( $\times$ ) أمام العبارة الخطأ فيما يأتي:
- ١ الخطاب في قوله تعالى ﴿ أَتَأْمُ وَنَ ٱلنَّاسَ بِٱلْبِرِّ وَتَنسَوْنَ أَنفُسَكُمْ ... ﴾ لعلماء اليهود. ( )
- ٢- الصلاة أكبر عون على الثبات في الأمر.
- ٣- الاستفهام في قوله تعالى ﴿ أَفَلَا تَعْقِلُونَ ﴾ للتقرير.

#### ج) علل لما يأتى:

- ١ كان النبي إلى المتدعليه أمر من أمور الدنيا فزع إلى الصلاة.
  - ٢- يجب على من يأمر بالخير أن يكون أكثر مسارعة إليه.
- لما ذم الله تعالى علماء اليهود على سوء صنيعهم وقبيح فعلهم في حق أنفسهم أمرهم أن يستعينوا بالصبر والصلاة.
  - ٢ قال تعالى : ﴿ وَإِذَا حُيِّينُم بِنَحِيَّةٍ فَحَيُّواْ بِأَحْسَنَ مِنْهَآ أَوْ رُدُّوهَا ۗ إِنَّ ٱللَّهَ كَانَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ حَسِيبًا ﴾.
    - أ) ما حكم ( البدء بالسلام رد السلام ) ؟ وبِمَ يكون حسن رد التحية؟
      - ب) ما إعراب قوله تعالى ﴿ فَحَيُّوا ﴾ ؟ وعَلامَ يدل؟
      - جـ) في ضوء فهمك للدرس املاً الفراغات الآتية بالكلمات المناسبة:

من آداب التحية أن يسلم ...... على الكبير و ..... على الماشي و ..... على الماشي و ..... على القاعد و ..... على الكثير.

#### ثانيًا - الحديث:

١ - عن أنس بن مالك عن النبي على قال: ( يسروا ولا تعسروا، وبشروا، ولا تنفروا ).

أ) وضِّح معانى المفردات الآتية: (يسروا - ولا تعسروا - لا تنفروا).

ب) أمرنا النبي على في هذا الحديث بأن نبشر ولا ننفر. علل؟

## ج) بَيِّن الحكم فيما يأتي:

١ - مَن تعذر عليه استعمال الماء للوضوء.

[7 - 7] من لم يستطع الصيام لعذر.

٢ - عن ابن عباس قال: قال النبي على: (نعمتان مغبون فيهما كثير من الناس: الصحة، والفراغ).

- أ) وضِّح معاني المفردات الآتية: ( نعمة الصحة الفراغ ).
  - ب) لِمَ جمع النبي إلى بين هاتين النعمتين؟
- ج) في ضوء فهمك للحديث املاً الفراغات الآتية بالكلمات المناسبة:

رأس مال الإنسان في الدنيا يعود إلى أمرين : ...... و ..... الخالي مِن الشواغل.

د ) ما الذي يرشد إليه الحديث؟

### قطاع المعاهد الأزهرية نموذج استرشادي لامتحان أصول الدين الورقة الثانية: (التوحيد والسيرة النبوية) للصف الأول الإعدادي الفصل الدراسي الأول

#### أولًا - التوحيد:

| عرفة العقائد الدينية بأدلتها التفصيلية | م التوحيد وغايته ؟ وما حكم | ١ – أ ) ما فائدة علم |
|----------------------------------------|----------------------------|----------------------|
|----------------------------------------|----------------------------|----------------------|

## $(\lor)$ ضع علامة $(\lor)$ أمام العبارة الصحيحة وعلامة $(\lor)$ أمام العبارة الخطأ فيما يأتي:

- ١ الحكم الشرعي يكون من خلال التجربة والعادة والتكرار . ( )
- ٢ المستحيل العقلى هو ما لا يصدق العقل بعدمه .
- ٣- الجائز العقلى: هو ما يصدِّق العقل بقابليته للوجود وللعدم. ( )
- ٤ معنى القدوس : هو الذي لا ابتداء لوجوده .
  - ٢- أ) ما الذي يجب لله تعالى إجمالًا؟ وما الدليل العقلى على ذلك؟
- ب) اقتصر العلماء على صفات الله تعالى الثلاث عشرة (الواجبة له تفصيلًا) مع أن كمالات الله سبحانه لا حصر لها. علل.
  - جـ) اذكر أشهر الأدلة الدالة على وجود الله تعالى إجمالًا.
- د) من الصفات الواجبة لله تعالى (صفة البقاء). فما تعريفها؟ وما الدليل النقلي على ثبوتها لله تعالى؟

#### ثانيًا - السيرة النبوية:

- ١ أ) اذكر صورة واحدة من صور إيذاء المشركين لأصحاب النبي ، بعد الجهر بالدعوة.
  - ب) تَخيّر الإجابة الصحيحة مما بين القوسين فيما يأتي:
- ١ رحل النبي على مع أمه وهو في ( الخامسة السادسة السابعة ) من عمره لزيارة أخوال أبيه في يثرب.
- ٧- أدركت عبد المطلب الوفاة والنبي على لا يزال في ( السابعة الثامنة التاسعة ) من عمره.

٣- كان عمر النبي ﷺ حينما خطب السيدة خديجة ﷺ (ثلاثة - أربعة - خمسة ) وعشرين
 عامًا.

٤ - نزل الوحي على رسول الله ﷺ وكان عمره (ثلاثين - أربعين - خمسين) عامًا. [٦ - ٢٥]
 ٢ - أ) مَن أول من آمن بالنبي ﷺ من النساء؟

ب) املاً الفراغات الآتية بالكلمات المناسبة:

أول من أرضعه ع السعدية. ..... ثم .... ثم السعدية.

ج) ما أهم الدروس المستفادة من موضوع (الدعوة إلى الإسلام سرًا والسابقون إلى الإسلام)؟ [٢ - ٦]

### قطاع المعاهد الأزهرية نموذج استرشادي لامتحان أصول الدين: الورقة الأولى (التفسير والحديث) للصف الأول الإعدادي الفصل الدراسي الثاني

#### أولًا - التفسير:

١- قال تعالى: ﴿ قَدْ نَعْلَمُ إِنَّهُ, لَيَحْزُنُكَ ٱلَّذِى يَقُولُونَ ۚ فَإِنَّهُمْ لَا يُكَذِّبُونَكَ وَلَكِنَ ٱلْظَالِمِينَ بِعَايَتِ ٱللَّهِ يَجْحَدُونَ ﴿ ثَالَ وَلَقَدْ كُذِّبَتُ رُسُلُ مِّن قَبْلِكَ فَصَبَرُواْ عَلَى مَا كُذِّبُواْ وَأُوذُواْ حَتَّى آئَنَهُمْ نَصَّرُنَا وَلَا مُبَدِّلَ لِكَلِمَتِ ٱللَّهِ وَلَقَدْ جَاءَكَ مِن نَبَاعِى ٱلْمُرْسَلِينَ ﴿ ثَلَى اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللللِّهُ اللللللِّهُ الللللْمُ الللللللْمُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللْمُ اللَّهُ الللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْمُ الللللْمُ اللَّهُ الللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ الللللللللْمُ اللللللللْمُ الللللللْمُ اللَّهُ الللللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ الللْ

أ) وضِّح معانى المفردات الآتية: (لَيَحَّرُنُكَ ٱلَّذِي يَقُولُونَ -لَا يُكَذِّبُونَكَ - يَجْحَدُونَ).

 $\cdot$  ) ضع علامة ( $\forall$ ) أمام العبارة الصحيحة وعلامة ( $\times$ ) أمام العبارة الخطأ فيما يأتي:

- ١ كان النبي عِلَي يتألم لتكذيب قومه له مع معرفتهم أمانته وصدقه.
- ٧- التنكير في كلمة ( رسل ) للتكثير والتفخيم.
- ٣- ينبغي للمؤمن أن يشق على نفسه في أمور الدِّيْن مادام قد أخذ بالأسباب المشروعة. ( )
   ٢٥ ٦]
- ٢- قال تعالى: ﴿ لَا يَنْهَا كُمُّ ٱللَّهُ عَنِ ٱلَّذِينَ لَمْ يُقَانِلُوكُمْ فِ ٱلدِّينِ وَلَمْ يُخْرِجُوكُمْ مِّن دِينَرِكُمْ أَن تَبَرُّوهُمْ وَتُقْسِطُوٓا إِلَيْهِمَ إِنَّ ٱللَّهِ عَنِ ٱلدِّينِ وَالْخَرْجُوكُمْ مِّن دِينَرِكُمْ وَظَلَهُرُواْ عَلَى إِلَيْهِمَ إِنَّ ٱللَّهِ يُحِبُ ٱلْمُقْسِطِينَ ﴿ أَنَ اللَّهُ إِنَّا يَنْهَا كُمُ ٱللَّهُ عَنِ ٱلَّذِينَ قَانَلُوكُمْ فِي ٱلدِّينِ وَأَخْرَجُوكُم مِّن دِينَرِكُمْ وَظَلَهُرُواْ عَلَى إِنْ اللَّهُ عَنْ وَيَنْهُ فَأَوْلَئِكَ هُمُ ٱلظَّلِمُونَ ﴿ أَنْ اللَّهِ عَنْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُمْ أَنْ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُمْ عَلَى اللللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّلْمُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللللّهُ عَلَى اللللّهُ عَلَى الللللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللللّهُ عَلَى الللللّهُ عَلَى اللّ
  - أ) وضِّح معانى المفردات الآتية: (وَتُقُسِطُوٓا إِلَيْهِمْ ٱلْمُقْسِطِينَ أَن تَوَلَّوْهُمْ).
    - ب) ما نوع الأسلوب في قوله تعالى: ﴿إِنَّ ٱللَّهَ يُحِبُّ ٱلْمُقْسِطِينَ ﴾؟

[٢٥ – ٦]

ج) ما الدروس المستفادة من الآيتين الكريمتين ؟

ثانيًا - الحديث:

١ - عن أبي هريرة ، قال: قال رسول الله ، (انظروا إلى مَن أسفل منكم، ولا تنظروا إلى مَن أسفل منكم، ولا تنظروا إلى مَن هو فوقكم، فهو أجدر ألا تزدروا نعمة الله عليكم).

أ) وضِّح معانى المفردات التالية: (أسفل منكم - فوقكم - أجدر).

ب) ما معنى تعليله الأمر والنهى في الحديث بقوله (فهو أجدر أن لا تزدروا نعمة الله عليكم)؟ جـ) لماذا نهى النبي المسلم أن ينظر إلى مَن هو أعلى منه في الأمور الدنيوية؟ [٦- ٥٠] ٢- عن أبى هريرة أن رسول الله الله الله الذي قال : (إذا مات الإنسان انقطع عنه عمله إلا من ثلاثة : إلا من صدقة جارية، أو علم ينتفع به، أو ولد صالح يدعو له).

أ) ما المرادب (انقطع عنه عمله - علم ينتفع به).

ب) في ضوء دراستك لهذا الحديث. ما الأعمال التي لا ينقطع ثوابها بموت أصحابها ؟ جـ) ما الذي يرشد إليه الحديث ؟

## أسئلة خاصة بالطلاب المتخلفين عن امتحان الفصل الدراسي الأول أو لًا - التفسير:

قال تعالى: ﴿ إِنَ فِي خَلْقِ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَٱخْتِلَافِ ٱلْيَلِ وَٱلنَّهَارِ لَآينَتِ لِأَوْلِي ٱلأَلْبَبِ ﴿ اللَّهِ مَا لَذَكُرُونَ ٱللَّهَ قِيدَمًا وَقُعُودًا وَعَلَى جُنُوبِهِمْ وَيَتَفَكَّرُونَ فِي خَلْقِ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ رَبَّنَا مَا خَلَقْتَ هَذَا بَطِلًا سُبْحَنَكَ فَقِنَا عَذَا بَٱلنَّارِ ﴿ اللَّهُ ﴾.

- أ) وضِّح معانى المفردات الآتية: (خَلْقِ لَآينَتٍ بَطِلًا).
- ب) ما الذي يدعونا ربنا سبحانه وتعالى إليه في هاتين الآيتين؟
  - جـ) لِمَ جاء قوله ﴿ لَآينتِ ﴾ بالتنكير؟ وما المعنى على ذلك؟
- د) قوله ﴿ قِيكَمًا وَقُعُودًا وَعَلَى جُنُوبِهِم ﴾ جمع حالات الإنسان الثلاث في الصلاة والذكر. اذكرها.

#### ثانيًا - الحديث:

عن أنس بن مالك عن النبي على قال: (لا يؤمن أحدكم، حتى يحب لأخيه ما يحب لنفسه). أ) وضِّح معانى المفردات الآتية: (لا يؤمن أحدكم - ما يحب لنفسه).

ب) ما الإيمان التام؟ وما الذي ينبغي على المؤمن إذا أحب لنفسه راحة البال وصلاح الحال؟ جـ) ما الذي يرشد إليه الحديث؟

## قطاع المعاهد الأزهرية نموذج استرشادي لامتحان أصول الدين الورقة الثانية: (التوحيد والسيرة النبوية) للصف الأول الإعدادي الفصل الدراسي الثاني

|                |                                                        | أولًا - التوحـــيد:       |
|----------------|--------------------------------------------------------|---------------------------|
| هذه الصفة لله  | تعالى بنفسه؟ وما الدليل (العقلي - النقلي) على ثبوت     | ١- أ) ما معنى قيام الله   |
|                | م ثبوت الضد في حقه تعالى؟                              | عالى؟ وما ضدها ؟ وما حك   |
| تي:            | لعبارة الصحيحة وعلامة ( × ) أمام العبارة الخطأ فيما يأ | ب) ضع علامة (√) أمام ا    |
| (              | مناها: عدم التعدد في ذاته وفي صفاته وفي أفعاله.   (    | ١ - وحدانية الله تعالى مع |
| (              | )                                                      | ٢ - ضد القدرة الإكراه.    |
| (              | مخلوقات يدل على أن خالقها خلقها بإرادة مطلقة. (        | ٣- وجود التفاوت بين ال    |
| [٢٥-٦](        | كلام البشر.                                            | ٤ - كلام الله تعالى يشبه  |
|                | لى أمور كثيرة لا نهاية لها وتجمعها قاعدة. اذكرها.      | ٢- أ) يجوز في حقه تعاا    |
|                | ، تعالى عن كل نقص؟                                     | ب) لما ذا يجب تنزيه الله  |
|                | ا يلي: ١ - اتصافه تعالى بصفة البصر.                    | جـ) دلل من النقل على م    |
| [Yo- ٦]        | ٣- إرادة الله تعالى.                                   | ٢ – قدرة الله تعالى.      |
|                |                                                        | ثانيًا - السيرة النبوية:  |
| اجروا إليها من | مون إلى الحبشة دون غيرها من البلاد ؟ وما عدد الذين ه   | ١ – أ ) لماذا هاجر المسل  |
|                |                                                        | لرجال والنساء ؟           |
| ت <i>ي</i> :   | لعبارة الصحيحة وعلامة ( × ) أمام العبارة الخطأ فيما يأ | ب) ضع علامة (√) أمام ا    |
| ( )            | مروج المسلمين إلى الحبشة في المرة الثانية.             | ١ - خشى أهل مكة من خ      |
| ( )            | إلى الحبشة أول هجرة إلى الإسلام.                       | ٢- كانت الهجرة الأولى     |
| ( )            | ن @إلى الحبشة في الهجرة الأولى.                        | ٣- لم يهاجر سيدنا عثما    |

[70-7]() ٤ - استمرت مقاطعة قريش لبني هاشم وبني المطلب خمس سنوات. ٢- أ) لماذا حزن النبي على وفاة زوجته السيدة خديجة على وفاة ب) تَخيَّر الإجابة الصحيحة مما بين القوسين فيما يأتى: ٢ - كانت السيدة خديجة ك ( أول - ثان - ثالث ) من صدَّق النبي ع فيما جاء به عن ربه . ٣- ذهب النبي ﷺ إلى الطائف بعد وفاة عمه بـ ( أسبوع - أسبوعين - شهر ) تقريبًا. [Y - V] أسئلة خاصة بالطلاب المتخلفين عن امتحان الفصل الدراسي الأول أولًا - التوحيد: أ) من الصفات الواجبة لله تعالى صفة «القدم» فما معناها؟ وما الدليل العقلى والنقلى على ثبوتها لله تعالى؟ وما ضد القدم؟ وما حكمه في حق الله تعالى؟  $\cdot$  ) ضع علامة  $(\forall)$  أمام العبارة الصحيحة وعلامة  $(\times)$  أمام العبارة الخطأ فيما يأتى: ١ - من أسماء علم التوحيد علم العقيدة. ( ) ٢ - صفة الوجود لله تعالى صفة نفسية. ( ) ٣- الجائز العقلي هو ما لا يصدِّق العقل بوجوده. ( ) ٤ - وجود الله تعالى يدركه كل ذي عقل رشيد.  $[\Upsilon \circ - \Upsilon \Upsilon] ()$ ثانيًا - السيرة النبوية: أ) بمن بدأ النبي على حينما جهر بالدعوة؟ وماذا قال لمعشر قريش في ذلك؟ وماذا قال له عمه أبو لهب؟ املاً الفراغات الآتية بالكلمات المناسبة: أول من أرضعه على ..... ثم .... جارية عمه .... ف .... جارية أبيه، ثم أرضعته السيدة ...... السعدية. [70-17]

\_ أصول الدين \_

|                  |   | جدول من | نابعة الطالم | <u> </u>        |
|------------------|---|---------|--------------|-----------------|
| P                |   | الدرجة  |              | توقيع ولي الأمر |
| ختبار شهر أكتوبر | ) | ) من (  | (            |                 |
| عتبار شهر نوفمبر | ) | ) من (  | (            |                 |
| عتبار شهر ديسمبر | ) | ) من (  | (            |                 |
| ختبار شهر يناير  | ) | ) من (  | (            |                 |
| ختبار شهر فبراير | ) | ) من (  | (            |                 |
| ختبار شهر مارس   | ) | ) من (  | (            |                 |
| ختبار شهر أبريل  | ) | ) من (  | (            |                 |
| اختبار شهر مايو  | ) | ) من (  | (            |                 |
| مظات:            |   |         |              |                 |

الأزهر الشريف

|                     |   | جدول متاب | عة الطالب |                 |
|---------------------|---|-----------|-----------|-----------------|
| P                   |   | الدرجة    |           | توقيع ولي الأمر |
| التطبيق الأول       | ) | ) من (    | (         |                 |
| التطبيق الثاني      | ) | ) من (    | (         |                 |
| التطبيق الثالث      | ) | ) من (    | (         |                 |
| التطبيق الرابع      | ) | ) من (    | (         |                 |
| التطبيق الخامس      | ) | ) من (    | (         |                 |
| التطبيق السادس      | ) | ) من (    | (         |                 |
| التطبيق السابع      | ) | ) من (    | (         |                 |
| التطبيق الثامن      | ) | ) من (    | (         |                 |
| التطبيق الناش حظات: |   |           |           |                 |

الأزهر الشريف

| تواصل المعلم مع ولي الأمر |                            |               |  |  |
|---------------------------|----------------------------|---------------|--|--|
| رسالة من ولي الأمر للمعلم | رسالة من المعلم لولي الأمر | تاريخ الرسالة |  |  |
|                           |                            |               |  |  |
|                           |                            |               |  |  |
|                           |                            |               |  |  |
|                           |                            |               |  |  |
|                           |                            |               |  |  |
|                           |                            |               |  |  |
|                           |                            |               |  |  |
|                           |                            |               |  |  |
|                           |                            |               |  |  |
|                           |                            |               |  |  |
|                           |                            |               |  |  |

الأزهر الشريف

منطقة:

## لعرض فيديوهات الشرح قم بعمل مسح لهذا الباركود



## قائمة الموضوعات

| رقم الصفحة | الموضوعات                                                 |
|------------|-----------------------------------------------------------|
| ٣          | مقدمة الكتاب                                              |
| ٥          | الوحدة الأولى (التوحيد)                                   |
| ٧          | أهداف دراسة علم التوحيد                                   |
| ٨          | مبادئ علم التوحيد                                         |
| 11         | أهداف دراسة الحكم العقلي وأقسامه                          |
| ١٢         | أقسام الحكم العقلي                                        |
| ١٢         | الواجب والجائز والمستحيل                                  |
| ١٣         | معرفة الله تعالى                                          |
| 10         | أهداف دراسة ما يجب لله تعالى إجمالًا وتفصيلًا             |
| ١٦         | القسم الأول: الإلهيَّات الواجب لله تعالى إجمالًا وتفصيلًا |
| ١٨         | أهداف دراسة الصفات الواجبة لله تعالى                      |
| ١٩         | أولًا:الصِّفات النَّفسيَّة وجود الله عزَّ وجَل            |
| ١٩         | أدلَّة وجود الله تعالى                                    |
| ۲۱         | ثانيًا: الصِّفات السَّلبية                                |
| ۲۱         | صفة القِدَم                                               |
| **         | صفة البقاء                                                |
| 77         | صفة المخالفة للحوادث                                      |
| 7          | صفة القيام بالنَّفْس                                      |
| 7 £        | صفة الوحدانية                                             |
| 77         | ثالثًا: صِفات المعاني                                     |
| 77         | صفة القدرة                                                |
| 77         | صفة الإرادة                                               |
| 44         | صفة العلم                                                 |

## تابع قائمة الموضوعات

| رقم الصفحة | الموضوعات                                                          |
|------------|--------------------------------------------------------------------|
| ۲۸         | صفة الحياة                                                         |
| 44         | صفة السمع                                                          |
| 44         | صفة البصر                                                          |
| ٣,         | صفة الكلام                                                         |
| 44         | أهداف دراسة الجائز والمستحيل على الله تعالى                        |
| ٣٤         | الجائز في حقه تعالى                                                |
| ٣٥         | المستحيل على الله تعالى                                            |
| **         | الوحدة الثانية (التفسير)                                           |
| 44         | الموضوع الأول: الداعي إلى الخير ينبغي أنْ يوافق فعلُه قولَه        |
| ٤٣         | الموضوع الثاني:فضل الإنفاق في سبيل الله                            |
| ٤٩         | الموضوع الثالث:النظر والتفكر في خلق الكون من سمات العقلاء الأتقياء |
| ٥٣         | الموضوع الرابع: المساواة بين الناس في الخَلْقِ                     |
| ٥٧         | الموضوع الخامس: آداب التحيّة في الإسلام                            |
| 71         | الموضوع السادس: العدل في الشهادة                                   |
| 7 £        | الموضوع السابع: ثبات الداعي إلى الله                               |
| ٦٨         | الموضوع الثامن: مَثَلُ كلمةِ الْحَقِ والباطل                       |
| ٧٣         | الموضوع التاسع: وجوب أداء حق الله وحق الوالدين                     |
| ٧٧         | الموضوع العاشر: جزاء الاستقامة على الإيهان                         |
| ٨٠         | الموضوع الحادي عشر: تعظيم قدر النبي ﷺ                              |
| ٨٦         | الموضوع الثاني عشر: علاقة المسلمين بغير المسلمين                   |
| ٩.         | الوحدة الثالثة (الحديث)                                            |
|            |                                                                    |

## تابع قائمة الموضوعات

| رقم الصفحة | الموضوعات                                             |
|------------|-------------------------------------------------------|
| 97         | الحديث الأول: أركان الإسلام                           |
| 47         | الحديث الثاني: من علامات الإيمان                      |
| 44         | الحديث الثالث: التيسير والتبشير                       |
| 1.4        | الحديث الرابع: السهاحة في المعاملة                    |
| 1.0        | الحديث الخامس: بِــرُّ الوالدين                       |
| ١٠٨        | الحديث السادس: اللداومة على قراءة القرآن وحفظه        |
| 111        | الحديث السابع: التراحم بين الناس                      |
| 118        | الحديث الثامن: من أخلاق المسلم                        |
| 117        | الحديث التاسع: نعمة الصحة والوقت                      |
| ۱۲۰        | الحديث العاشر: براءة النبي ﷺ من أهل الغدر والخيانة    |
| ۱۲۳        | الحديث الحادي عشر: من أمارات النفاق                   |
| ١٢٦        | الحديث الثاني عشر: شكر نعمة الله تعالى                |
| 179        | الحديث الثالث عشر: النبي عَلِيلَةٍ في بيته            |
| ۱۳۲        | الحديث الرابع عشر: رحمة النبيِّ عَيَالَةً على من حوله |
| 140        | الحديث الخامس عشر: على كل مسلم صدقة                   |
| ۱۳۸        | الحديث السادس عشر: الإسلام دين العمل                  |
| ١٤١        | الحديث السابع عشر: من آداب الطعام                     |
| 1 £ £      | الحديث الثامن عشر: آداب تناول الطعام                  |
| 1 2 7      | الحديث التاسع عشر: ثواب لا ينقطع                      |
| 10.        | الحديث العشرون: من أبواب الخير                        |
| 100        | الوحدة الرابعة (السيرة النبوية)                       |
| 107        | أهداف وحدة السيرة                                     |
| 101        | الموضوع الأول: سيدنا محمد ﷺ                           |

## تابع قائمة الموضوعات

| رقم الصفحة | الموضوعات                                                     |
|------------|---------------------------------------------------------------|
| 17.        | الموضوع الثاني: وفاة أمه عَيَّالَةٍ                           |
| 177        | الموضوع الثالث: أحواله ﷺ قبل البعثة                           |
| ١٦٣        | الموضوع الرابع: بعثته ﷺ                                       |
| 170        | الموضوع الخامس: الدعوة إلى الإسلام سرًّا السابقون إلى الإسلام |
| 177        | الموضوع السادس: الهجرة الأولى إلى الحبشة                      |
| 179        | الموضوع السابع: مقاطعة قريش لبني هاشم وبني المطلب             |
| 1 ∨ 1      | الموضوع الثامن: عام الحزن                                     |
| 1 V £      | نهاذج استرشادية                                               |
| ١٨٣        | جدول متابعة الطالب                                            |
| ١٨٦        | QR-code لعرض فيديوهات الشرحQR                                 |
|            |                                                               |