

## **الأزهر الشريف** قطاع المعاهد الأزهرية



(التوحيد \_ التفسير \_ الحديث \_ السيرة النبوية)

للصف الثاني الإعدادي

لجنة إعداد وتطوير المناهج بالأزهر الشريف

۱٤٤٧ هـ

4 T.T7 - T.TO

# الله الرحمن الرحيم الله الرحيم الله الكتاب الكتاب

إن الحمد للَّه نحمده ونستعينه ونستهديه ونستغفره، ونصلي ونسلم على خاتم الأنبياء والمرسلين معلًم الناس الخير والهادي إلى سواء السبيل.

#### أما بعد:

فهذا كتاب (أصول الدين) المقرر على الصف الثاني الإعدادي، وهو كتاب جمع بين دفتيه أصول الله على الدين وهي أحكام العقيدة، مع تفسير لبعض آيات كتاب الله تعالى وبعض من أحاديث رسول الله على وجانب من السيرة النبوية المشرفة، وقد توخّينا عرض المحتوى العلمي لهذا الكتاب الجامع بأسلوب شائق وبعبارة سهلة تُقرب المعنى، مع الالتزام بالدقة العلمية، وزيادةً في حسن العرض صدَّرنا هذه الوحدات بالأهداف التي ينبغي أن تتحقق في نهاية دراستها، ثم ذيلنا كل وحدة بمناقشات، ونحن إذ نقدم هذا المحتوى العلمي لأبنائنا نسأل الله عزَّ وجلَّ أن يكون عونًا لهم على التحلي بالسماحة والوسطية ودعوة الناس إليها بما يحقق سعادة المجتمع وتوصيل صورة الإسلام الصحيحة للناس.

لجنة تطوير المناهج بالأزهر الشريف



## 🖊 أهداف دراسة الإيمان والإسلام

## بنهاية دراسة هذا الموضوع يتوقع من التلميذ أن:

- ١- يَعْرف معنى الإيمان والإسلام لغة وشرعًا.
  - ٢\_ يحدد أركان الإيمان والإسلام.
  - ٣ يوضح العلاقة بين الإيمان والعمل.
- - ٥ يستنتج حكم زيادة الإيمان ونقصانه.
  - ٦- يستدل بالنصوص الشرعية على ما يذكره من أحكام عقدية.

## الإيمان والإسلام

#### تعريف الإيمان:

الإيمانُ في اللغة: التَّصدِيقُ مطلقًا، ومنه قوله تعالى: ﴿ وَمَا أَنتَ بِمُؤْمِنِ لَنَا ﴾ `` أي: بمصدِّقٍ. واصطلاحًا: التصديق القلبيُّ بكل ما جاء به النبيُّ عَيْنٍ، وعُلِمَ من الدين بالضرورة ``.

قال تعالى: ﴿ رَّبَّنَا إِنَّنَا سَمِعْنَا مُنَادِيًا يُنَادِي لِلْإِيمَنِ أَنَّءَامِنُواْ بِرَبِّكُمْ فَعَامَنّا ۚ ﴾".

والمراد بالتَّصدِيق: الاقتناع والخضوع والقبول والتسليم القلبي لما جاء به النبي على من الدين واشْتَهَرَ بين أهل الإسلام، بحيث يعلمه جميع الناس، كوجوب الصلاة، وحرمة السرقة.

ويكفي التصديقُ إجمالًا فيما عُرِفَ إجمالًا، كالتَّصديق بالرسل عَظَالِكَ أجمعين، وتفصيلًا فيما عُرِفَ تفصيلًا، كالتَّصديقِ بأنَّ عيسى اللهُ رسول الله وأنه أُرسِلَ إلى بني إسرائيل خاصة.

ومَحلُّ التصديق القلب، قال - تعالى -: ﴿ أُولَيِّكَ كَتَبَ فِي قُلُوبِهِمُ ٱلَّإِيمَانَ ﴾''.

وقال سبحانه: ﴿ وَقُلْبُهُ مُطْمَيِنٌّ إِلَّا لِإِيمَانِ ﴾ (٥).

وقال رسول الله على: «اذهب بنعلي هاتين فمن لقيت وراء هذا الحائط يشهد أن لا إله إلا الله مستيقنًا بها قلبه فبشره بالجنة»(``والمراد بالحائط البستان.

#### وأركان الإيمان ستة:

١\_ الإيمان بالله.

٢\_ الإيمان بالملائكة.

٣- الإيمان بالكتب السَّماوية.

٤\_ الإيمان بالرسل.

٥\_ الإيمان باليوم الآخر.

٦\_ الإيمان بالقَدر.

<sup>(</sup>١) سورة يوسف. الآية: ١٧.

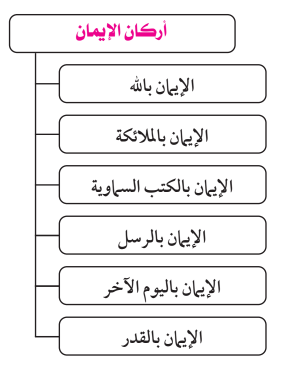
<sup>(</sup>٢) أي: يعلمه العامة والخاصة.

<sup>(</sup>٣) سورة آل عمران. الآية: ١٩٣.

<sup>(</sup>٤) سورة المجادلة. الآية: ٢٢.

<sup>(</sup>٥) سورة النحل. الآية: ١٠٦.

<sup>(</sup>٦) أخرجه مسلم.



## حكم النطق بالشُّهادتين:

النطق بالشهادتين شرطٌ لإجراء الأحكام الدنيوية، كبقية الأعمال من صلاةٍ وصومٍ وزكاةٍ وحج، وهو علامة على التصديق القلبي، فهو شرطٌ لمعاملةِ الإنسان معاملة المسلمين في الأمور الدنيوية، كالزواج والميراث، وفي مقابر المسلمين، وغير ذلك.

فمن صدَّق بقلبه ولم يَنطِق بلسانه، من غير رفض منه للنطق، بحيث لو طُلِبَ منه النطق بالشهادتين لفعل؛ فهو مؤمن عند الله \_ تعالى \_، ناجٍ من الخلود في النار. لك ـ ننا لا نعتبره مؤمنًا، ولا نعامله معاملة المسلمين ، إلا إذا علمنا أنه نطق بالشهادتين .

#### علاقة الإيمان بالعمل:

الإتيان بالأعمال الصالحة من صلاةٍ وزكاةٍ وصومٍ وحجٍّ وغير ذلك، والابتعاد عن المعاصي كالسرقة والكذب ومثل ذلك شرط كمال للإيمان، فمن أدى هذه الأعمال فقد ازداد إيمانه، ومن لم يمتثل فهو مؤمن عاص ينقص من كمال إيمانه بقدر معصيته.

والدليل على ذلك قوله تعالى: ﴿ وَإِن طَآبِهِنَانِ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ٱفَّنَتَلُواْ ﴾ (() فدلت الآية على أن الإيمان والمعاصي قد يجتمعان، فإن اقتتال المسلمين ليس من الأعمال الصالحة، ومع ذلك وصف الله الطائفتين بالإيمان.

#### زيادة الإيمان ونقصانه:

الإيمان يزيد وينقص، بزيادة الأعمال ونقصها، والدليل على ذلك:

الدليل العقلي: لو قلنا: إن الإيمان لا يزيد ولا ينقص؛ لكان إيمان الفُسَّاق والعصاة مساويًا لإيمان الصِّدِّيقين والأنبياء والمرسلين.

والدليل النقلي: قوله تعالى: ﴿ وَإِذَا تُلِيَتُ عَلَيْهِمْ ءَايَكُهُ وَزَادَتُهُمْ إِيمَنَا ﴾ ("). وقوله جل شأنه: ﴿ ٱلَّذِينَ قَالَ لَهُمُ ٱلنَّاسُ إِنَّ ٱلنَّاسَ قَدْ جَمَعُواْ لَكُمْ فَٱخْشَوْهُمْ فَزَادَهُمْ إِيمَنَا ﴾ (").

ولقوله على لابن عمر على حين سأله: الإيمان يزيد وينقص الله: الإيمان يزيد حتى يُدخِل صاحبَه النار» أي: بقدر معصيته، ولا يخلد فيها ، فمصيره إلى الجنة؛ لأن الجنة تُنال بالإيمان، ودرجاتها بالأعمال الصالحات، ودخوله النار هنا بقدر ما ارتكب من معصية، فهو لا يخلد فيها بفضل الله تعالى ، فقد يعفو الله تعالى عنه ابتداء ويدخله الجنة.

فزيادة الأعمال الصالحة الباطنة والظاهرة؛ تُسَبِّبُ زيادة الإيمان في القلب، وقلتها تُسَبِّبُ ضعفه.

## الإسلام وعَلاقته بالإيمان:

#### تعريف الإسلام:

الإسلام في اللغة يعني: الخضوع والانقياد والاستسلام.

واصطلاحًا: هو الامتثال والإذعان الظاهري لكل ما جاء به النبي عليه، أي: العمل بالأركان التي شرعها الله \_ تعالى \_ في كتابه وسنة نبيه عليه .

الإيمان والإسلام يتفقان ويتلازمان فيمن صدَّق بقلبه بكل عقائد الإيمان، وانقاد بظاهره لكل شرائع الإسلام، وهنا يكون كل مسلم مؤمنًا، وكل مؤمن مسلمًا.

<sup>(</sup>١) سورة الحجرات. الآية: ٩.

<sup>(</sup>٢) سورة الأنفال. الآية: ٢.

<sup>(</sup>٣) سورة آل عمران. الآية: ١٧٣.

<sup>(</sup>٤) رواه الحاكم في المستدرك.

وينفرد الإيمان: فيمن صدَّق بقلبه ولم يعمل بشرائع الإسلام.

وينفرد الإسلام: فيمن فعل شرائع الإسلام دون أن يصلِّق بقلبه، وهذا هو المنافق.

وقد سئل النبي على عن الإسلام فقال: الإسلام أن تشهد أن لا إله إلا الله وأن محمدًا رسول الله وتقيم الصلاة وتؤتى الزكاة وتصوم رمضان وتحج البيت إن استطعت إليه سبيلًا.

## وأركان الإسلام خمسة:

١\_ شهادة أن لا إله إلا الله وأن محمدًا رسول الله.

٢\_ وإقام الصلاة.

٣\_ وإيتاء الزكاة.

٤\_ وصوم رمضان.

٥ وحج البيت الحرام لمن استطاع إليه سبيلًا.



\*\*\*

## المناقشة والتدريبات

| شرعًا؟ اذكر أركانه.                           | س ١: ما المقصود بالإيمان لغةً و                                                                                             |
|-----------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| دلِّل لما تقول.                               | <b>س٢:</b> هل الإيمان يزيد وينقص؟                                                                                           |
| إجراء الأحكام الدنيوية) اشرح العبارة السابقة. | س٣: (النطق بالشهادتين شرطٌ لا                                                                                               |
| () مع تصويب العبارة الخطأ:                    | س٤:ضع علامة(√) أوعلامة (X                                                                                                   |
| واحد. ( )                                     | أ-الإيمان والإسلام معناهما و                                                                                                |
| ( )                                           | ب- العمل جزء في الإيمان.                                                                                                    |
| ( )                                           | جــالإيمان يزيد وينقص.                                                                                                      |
| مال في الإيمان.                               | د_النطق بالشهادتين شرط كم                                                                                                   |
| الخضوع. ( )                                   | هـ- الإيمان لغة هو الانقياد وا                                                                                              |
| وأركان الإسلام خمسة.<br>وينقص بـ              | <ul> <li>ب- من أركان الإسلام</li> <li>ج- الإيمان والإسلام</li> <li>د - أركان الإيمان</li> <li>ه- الإيمان يزيد بـ</li> </ul> |
| ***                                           |                                                                                                                             |

# أهداف دراسة النُبوَّات الله أن: بنهاية دراسة هذا الموضوع يُتوقَّع من الطَّالب أن:

١\_ يستنتج حاجة البشر إلى الرسالة.

٢\_ يوضح مدى علاقة النبوة بتحقيق سعادة المجتمع.

٣ يميز بين مفهوم النبي والرسول.

٤ يُعدِّد أسماء أُولي العَزْم من الرسل.

٥\_ يعلِّل حاجةَ العقل إلى الدِّين.

٦- يستشعر وجوب الإيمان بالرسل إجمالًا.



#### حاجة البشر إلى الرسالات السماوية

خلق الله تعالى آدم وحواء، وكان منهما ذريتهما، واقتضت حكمته ألا يتركهما دون توجيه، فكان أبوهم (آدم) رسولًا إليهم، قال تعالى : ﴿ وَعَلَّمَ آدَمَ الأَسْمَاء كُلَّهَا ﴾ (١)، واستمرت البشرية على التوحيد إلى أن حدث الانحراف بالشرك، وعبادة غير الله، فكان الحق سبحانه وتعالى يرسل رسله وأنبياءه، فتعددت الرسالات إلى البشرية تفضلًا منه تعالى، لحاجة الخلق إليها، وهذه الحاجة نذكر منها ما يلى:

أولاً: هناك أسئلة تفرض نفسها على الإنسان، ويشعر بحاجته الشديدة ورغبته الملحة في أن يعرف جوابها الصحيح؛ ليطمئن قلبه، ويهدأ باله وذلك مثل: كيف نشأ العالم ؟ وكيف يسير؟ وإلى أين يتجه؟ وهل له نهاية؟ وما دور الإنسان في هذا الوجود ؟

والرسالات السماوية هي التي تجيب عن هذه الأسئلة ومثلها.

ثانيًا: الإنسان في حاجة إلى من يبين له النظام الأمثل لحياته في جوانبها المختلفة، من عبادات تقربه من ربه، ومن تشريعات: سياسية، واجتماعية، واقتصادية، وأخلاقية، تحقق له السعادة.

فإن الإنسان لا يستطيع أن يعيش منفردًا منعزلًا عن بني جنسه.

فهو في حاجة لأن يعيش وسط جماعة يتعاون معهم: يأخذ ويعطي، وهذا يحتاج إلى نظام وقواعد تضبطه، ليتحقق العدل؛ وإلا لأكل القويُّ الضعيف.

والرسالات السماوية هي التي تضع النظام الذي يحقق العدل ويمنع الظلم.

ثاناً: والفطرة البشرية قد تنجرف عن الصراط السويِّ بسبب التنشئة الخاطئة، والبيئة الفاسدة؛ فكانت الرسالات لصيانة الفطرة من الانحراف، ولتقويمها إذا اعوجت، وعلاجها إذا انحرفت.

رابعًا: إن وسائل المعرفة لدى الإنسان من: حواس - سمع، وبصر، وذوق، وشم، ولمس - تدرك الأمور المادية فقط.

كما أن العقل البشري له مجاله الخاص، فهو يؤلِّف بين معطيات الحواس فيحلل، ويركب ويكتشف، ويخترع، ويحتاج إلى الدين ليوجه نتاجه للخير والتعمير، لا للشر والتدمير.

وأما الغيبيات، والأخلاق، فلا بد لمعرفتها من الوحيِّ السماويِّ عن طريق الرسالات.

<sup>(</sup>١) سورة البقرة .الآية: ٣١.

## 🖊 تعريف النبي والرسول 🦫

تفضَّل الله \_ تعالى \_ على عباده فأرسل إليهم رسلًا كثيرين للهداية والإرشاد والتهذيب والإصلاح من بني آدم.

الرسول: إنسان ذكر حُرُّ أَوحى اللهُ إليه بشرع وأَمَرَهُ بالتبليغ.

النبيُّ: إنسان ذكر حُرُّ أَوحى اللهُ إليه بشرع ولم يُؤمَر بالتبليغ.

## ما يُشترط في النبيِّ والرسول:

١ - النبيُّ أو الرسول لا بد أن يكون من بني البشر.

٢ - وأن يكون ذكرًا وليس امرأة؛ لأن النبوة إمامة وقيادة، وتقتضي مباشرة أمور تصعب على النساء، أو تستدعى مواقف تحظر على النساء.

 ٣- كما يجب أن يكون النبيُّ معصومًا من الأمراض المُعدية والمُنفِّرة، والأخلاق الرديئة التي تتنافى مع مَهمَّة التبليغ عن الله.

## الفرق بين النبي والرسول:

ويبقى الوحي عنصرًا مشتركًا في كل من النبوة والرسالة ، والفرق هو تكليف الرسول بالبلاغ، دون النبيِّ الذي يكون مَثلًا أعلى وقدوة طيبة للناس.

#### حكم الإيمان بالرسل والأنبياء ودليله:

ويجب الإيمان بالرسل والأنبياء؛ لأن الإيمان بهم ركن من أركان الإيمان.

دليل ذلك: ١ - قال تعالى: ﴿ ءَامَنَ ٱلرَّسُولُ بِمَا أَنْزِلَ إِلَيْهِ مِن رَّبِهِ وَٱلْمُؤْمِنُونَ كُلُّ ءَامَنَ بِٱللَّهِ وَمَكَيْمِكِهِ عَلَيْهِ وَرُكُنِيهِ وَرُسُلِهِ ءَ لَانُفَرَقُ بَيْكَ أَحَدِ مِّن رُّسُلِهِ ء ﴾ (()

Y - وقال على الإيمان أن تؤمن بالله وملائكته وكتبه ورسله».

فيجب الإيمان إجمالًا بأن الله أرسل رسلًا إلى عباده، مع تفويض العلم بعددهم وأسمائهم جميعًا إلى الله، ويجب الإيمان تفصيلًا بمن ذُكروا على سبيل التفصيل، وهم خمسة وعشرون رسولًا على الصحيح: محمد، وإبراهيم، وموسى، وعيسى، ونوح، وآدم، وإدريس، وهود، وشعيب، وصالح، وذو الكفل، وإسحاق، ويعقوب، وداود، وسليمان، وأيوب، ويوسف، وهارون، وزكريا، ويحيى، وإلياس، وإسماعيل، واليسع، ويونس، ولوط، عليهم السلام أجمعين، ويجمعهم قول القائل:

<sup>(</sup>١) سورة البقرة. الآية: ٢٨٥.

في تِلْكَ حُجَّتُنَا مِنْهُمْ ثَمَانِيَةٌ \*\* مِنْ بَعْدِ عَشْرٍ وَيَبْقَى سَبْعَةٌ وَهُمُ ('' في تِلْكَ حُجَّتُنَا مِنْهُمْ ثَمَانِيَةٌ \*\* ذُو الْكِفْلِ آدَمُ بِالْمُخْتَارِ قَدْ خُتِمُوا إِدْرِيسُ هُودٌشُعَيْبٌ صَالِحٌ وَكَذَا \*\* ذُو الْكِفْلِ آدَمُ بِالْمُخْتَارِ قَدْ خُتِمُوا

وأولو العزم من الرسل خمسة وهم: محمد، ونوح، وإبراهيم، وموسى، وعيسى عَمَّ اللَّهِ ذُكِروا في قوله تعالى: ﴿ وَإِذْ أَخَذْنَا مِنَ ٱلنَّبِتِ نَ مِيثَنَقَهُمُ وَمِن نُوجٍ وَإِبْرَهِيمَ وَمُوسَىٰ وَعِيسَى ٱبْنِ مَرْيَمٌ وَأَخَذْنَا مِنْهُم قَوْله تعالى: ﴿ وَإِذْ أَخَذْنَا مِنَ ٱلنَّبِتِ نَ مِيثَنَقَهُمُ وَمِن نُوجٍ وَإِبْرَهِيمَ وَمُوسَىٰ وَعِيسَى ٱبْنِ مَرْيَمٌ وَأَخَذْنَا مِنْهُم قَمِن نُوجٍ وَإِبْرَهِيمَ وَمُوسَىٰ وَعِيسَى ٱبْنِ مَرْيَمٌ وَأَخَذْنَا مِنْهُم قَمِن نُوجٍ وَإِبْرَهِيمَ وَمُوسَىٰ وَعِيسَى آبْنِ مَرْيَمٌ وَأَخَذْنَا مِنْهُم وَمِن نُوجٍ وَإِبْرَهِيمَ وَمُوسَىٰ وَعِيسَى آبْنِ مَرْيَمٌ وَأَخَذُنَا مِنْهُم وَمِن نُوجٍ وَإِبْرَهِيمَ وَمُوسَىٰ وَعِيسَى آبْنِ مَرْيَمٌ وَأَخَذَنَا مِنْهُم وَمِن نُوجٍ وَإِبْرَهِم مِن نُوجٍ وَإِبْرَهِم مِن الرسل خمسة وهم:

وسُمُّوا بذلك؛ لصبرِهم وتحمُّلِهم المشاقَّ أكثر من غيرهم من بقية الرسل؛ قال تعالى: ﴿ تِلْكَ ٱلرُّسُلُ فَضَّلْنَا بِعَضَهُمْ عَلَى بَعْضِ ﴾ (").

كما يجب الإيمان بأن هناك رسلًا لم يقص الله تعالى علينا قصصهم قال تعالى: ﴿مِنْهُم مَّن اللهِ عَلَيْكَ اللهِ مَن اللهِ عَلَيْكَ اللهِ عَلَيْكُ اللهِ عَلَيْكَ اللهِ عَلَيْكَ اللهِ عَلَيْكَ اللهِ عَلَيْكَ اللهِ عَلَيْكُ عَلَيْكُ اللهِ عَلَيْكُ اللهِ عَلَيْكُ اللهِ عَلَيْكُ عَلَيْكُ وَمِنْعُلُهُ مِنْ لَلْهُ عَلَيْكُ عَلْكُ عَلَيْكُ عَلْمُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكَ عَلَيْكُ عَلْمُ عَلَيْكُ ع

<sup>(</sup>۱) يقصد قول الله \_ تعالى \_: ﴿ وَتِلْكَ حُجَّتُنَا ءَاتَيْنَهُ اَ إِبْرَهِيمَ عَلَى قَوْمِهِ أَنْفَعُ دَرَجَاتٍ مَّن نَشَاء ۗ إِنَّ رَبَّكَ حَكِم عَلِيم ً عَلَى قَوْمِهِ أَنْفَعُ دَرَجَاتٍ مَّن نَشَاء ۗ إِنَّ رَبَّكَ حَكِم عَلِيم عَلَى قَوْمِه مِن فُرِيّتَ تِهِ عَدَاوُدَ وَسُلَيْمَنَ وَأَيُّوبَ وَيُوسُفَ وَمُوسَىٰ وَهَدَرُونَ فَكَذَالِكَ بَخِزِى ٱلْمُحْسِنِينَ ﴿ وَنَكُرِيّا وَيَحْنَى وَعِيسَىٰ وَإِلْيَاسٌ كُلُّ مِّن ٱلصَّدِلِحِينَ ﴿ وَإِلَيْ مَا وَكُولُ مَا وَكُولُ مَا لَعَم وَاللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّه عَلَى الْعَلَمِينَ ﴾ [الأنعام: ٨٣].

<sup>(</sup>٢) سورة الأحزاب. الآية: ٧.

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة. الآية: ٢٥٣.

<sup>(</sup>٤) سورة غافر. الآية: ٧٨.

## 🖊 المناقشة والتدريبات 🜓

س١: عَرِّف النبيَّ والرسول، واذكر الفرق بينهما.

س٢: ما حكم الإيمان بالرسل؟ وما دليله؟

س٣: هل يستطيع العقل أن يجيب عن جميع الأسئلة التي تدور في ذهن الإنسان؟

س٤: حاجة البشر إلى الرسالة حاجة أخلاقية .. وضح ذلك.

#### س٥: بمَ تفسر:

أ - احتياج العقل إلى الدين، واحتياج الدين إلى العقل.

ب- إرسال الرسل ضرورة تقتضيها الحياة الإنسانية.

جـ- وجوب الإيمان بالرسل.

## س٦: ضع علامة $(\sqrt{})$ أمام العبارة الصحيحة أوعلامة (X) أمام العبارة الخطأ مع تصويب العبارة الخطأ:

| ( | ) | يغ  | لتبل | با | الله | ٥ | يأمر | لم | ل | ٍسو | الر | _ [ |
|---|---|-----|------|----|------|---|------|----|---|-----|-----|-----|
|   |   | ( " | *    |    |      | - | ,    | ١  | , | •   | ,   |     |

ب ـ الرسول والنبي معناهما واحد . ( )

جــ أمر الله النبي بتبليغ الرسالة إلى الناس.

د- قص الله علينا قِصَص جميع الرسل.

هـ- إرسال الرسل تفضل من الله تعالى.

## س٧: اختر الإجابة الصحيحة مما بين الأقواس:

أ- أولو العزم من الرسل: (خمسة، سبعة، تسعة).

ب- يجب الإيمان بـ ..... رسولًا على سبيل التفصيل.

(ثلاثة وعشرين، خمسة وعشرين، سبعة وعشرين).

جـ- الغَيْبيّات لا بد لمعرفتها من الوحى السماوي عن طريق

(الرسالات - الاكتشافات العلمية - العلماء).

## الواجب في حق الرسل الأهداف الدراسية 🕒

## بنهاية دراسة هذا الموضوع يتوقع من الطالب أن:

- ١- يَعْرِف ما يجب للرسل إجمالًا.
- ٢ ـ يوضِّح الصفات الواجبة للرسل تفصيلًا.
- ٣- يبيِّن معاني الصفات الواجبة للرسل تفصيلًا.
- ٤ يُدَلِّل بالنقل والعقل على وجوب اتصاف الرسل بالصفات الواجبة لهم تفصيلًا.
  - ٥ يكتب قائمة بالأدلة النقليَّة المدلِّلة على كمال الرُّسل عَمُاليِّكِ.

## 🜓 الواجب في حق الرسل إجمالًا وتفصيلًا 🌓

قال الإمام الدردير رحمه الله:

وَصِفْ جميعَ الرُّسْلِ بالأمانه \*\* والصِّدقِ والتبليغِ والفَطَانَه أولاً: ما يجب للرسل إجمالاً:

يجب للرسل إجمالًا كلُّ كمالٍ بشريٍّ يليق بذواتهم ومهمتهم، كالعدلِ، والصبرِ، والقناعةِ، والشجاعةِ، والكرمِ، والوفاءِ، ورفعةِ النسب، وكل ما لا يليق بذواتهم ولا يتناسب مع مهماتهم فهو مستحيل في حقهم.

## ثانيًا: ما يجب للرسل تفصيلًا:

يجب للرسل تفصيلًا أربع صفات هي: الأمانةُ، والصدقُ، والتبليغُ، والفَطانةُ.

#### (أ) الأمانة أو العصمة:

تعريفها: هي حفظ الله ظواهِـرَ الأنبياء وبواطنهم عن المعاصي؛ الكبائر والصغائر.

وعصمة الأنبياء واجبة؛ لأن الله \_ تعالى \_ جعلهم أُسوة حسنة، وطلب من أتباعهم الاقتداء بهم فيما يقولون ويفعلون. وهذا يعني: أن الأنبياء معصومون من الكذب خصوصًا فيما يتعلق بأمر الشرائع وتبليغ الأحكام وإرشاد الأمة.

قال تعالى: ﴿ لَّقَدَّكَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ ٱللَّهِ أَسْوَةً حَسَنَةً ﴾ (١٠).

وقال تعالى: ﴿ إِنِّي لَكُمْ رَسُولٌ أَمِينٌ ﴾ ``.

وقال سبحانه: ﴿ وَمَا ٓ ءَانَكُمُ ٱلرَّسُولُ فَخُ ذُوهُ وَمَانَهَكُمْ عَنْهُ فَأَنَّهُواً وَٱتَّقُواْ ٱللَّهَ إِنَّ ٱللَّهَ شَدِيدُ ٱلْعِقَابِ ﴾ "".

#### والدليل على وجوب العصمة:

أن الله أمرنا باتبًاعهم، ولو جاز عليهم فعل أمر محرَّم أو منهيٍّ عنه؛ لكنا مأمورين بفعل المحرم، لكن الله لا يأمر بذلك، فاستحال عليهم فعل المنهي عنه والخيانة، وثبتت لهم الأمانة. قال تعالى: 

إن الله لا يأمُ بُالفَحْشَالُةُ ... \*(1).

<sup>(</sup>١) سورة الأحزاب. الآية: ٢١.

<sup>(</sup>٢) سورة الشعراء. الآية: ١٠٧.

<sup>(</sup>٣) سورة الحشر. الآية: ٧.

<sup>(</sup>٤) سورة الأعراف. الآية: ٢٨.

#### (ب) الصدق:

الصدق معناه: مطابقة خبر الرسل للواقع في دعوى الرسالة وفيما يبلغونه عن الله تعالى.

والدليل على وجوبه: أن الله صدَّقهم بالمعجزات، وكأنه تعالى يقول عن كل منهم: صدق عبدي فيما يبلغ عني. ولو جاز عليهم الكذب ما صدَّقهم الله؛ لأن تصديق من يجوز عليه الكذبُ كذبٌ، والكذبُ محالٌ على الله؛ فاستحال عليهم الكذب ووجب لهم الصدق. قال تعالى: ﴿ وَصَدَقَ اللهُ وَرَسُولُهُ أَنَ اللهُ وَمَا يَنِطِقُ عَنِ اللَّهُ وَكَا يَنِعُ اللَّهُ وَكَا يَنَا بَعْضَ الْأَقَاوِيلِ اللهُ لَا يَكُذُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَنِ اللَّهُ ولو لم يتصف بالصدق لاتصف بنقيضه وهو الكذب، والكذب نقص وهو محال عليهم.

## (ج) التبليغ:

ومعناه: إيصالُ الرسلِ جميعَ ما أمرهم الله بتبليغه إلى من أُرْسِلوا إليهم، ولا يكتمون أو يخفون منه شيئًا قط، فيجب الإيمان بأنهم بلَّغوا ما أُمِروا بتبليغه.

ودليل وجوب التبليغ: أن الله أمرهم بالتبليغ، وكتمانُ شيء ممَّا أُمِروا بتبليغه خيانة، وقد ثبتت أمانتهم وعدم خيانتهم، فاستحال عليهم كتمان شيء مما أُمِروا به، ووجب لهم التبليغ.

قال تعالى: ﴿ يَنَأَيُّهَا ٱلرَّسُولُ بَلِّغُ مَآ أُنزِلَ إِلَيْكَ مِن رَّبِّكَ ۗ وَإِن لَّمْ تَفْعَلْ فَمَا بَلَغْتَ رِسَالَتَهُۥ ﴾ ``.

وقال تعالى: ﴿ وَمَا هُوَ عَلَى ٱلْغَيْبِ بِضَنِينِ ﴾ (٥) أي: ما هو بمقصّر في تبليغه.

#### (د) الفطانة:

كمال العقل والذكاء ومعناها: قوة الرأي والحجة، والتيقظ لأساليب المجادِلينَ وإبطال أقوالهم الفاسدة وإلزامهم الحجة.

<sup>(</sup>١) سورة الأحزاب. الآية: ٢٢.

<sup>(</sup>٢) سورة النجم. الآية: ٣.

<sup>(</sup>٣) سورة الحاقة. الآيات: ٤٤: ٤٦.

<sup>(</sup>٤) سورة المائدة. الآية: ٦٧.

<sup>(</sup>٥) سورة التكوير. الآية: ٢٤.

ودليل وجوب الفَطانة للرسل: أن الله أرسلهم لإرشاد الناس، وإقامة العقائد الصحيحة، وإبطال شُبَهِ المجادِلينَ والمنكِرين، وذلك لا يكون إلا من ذكيِّ فَطِن، فلو لم يكونوا فُطَناء لما كنا مأمورين بالاقتداء بهم، والمقتدَى به لا يكون بليدًا، وقد أمر ناالله بالاقتداء بهم؛ فاستحالت عليهم البلادة، وثبتت لهم الفطانة.

قال ـ تعالى ـ: ﴿ وَجَدِلْهُم بِاللَّتِي هِى أَحْسَنُ ﴾ (() وقال ـ تعالى ـ: ﴿ وَتِلْكَ حُجَّتُنَا ءَاتَيْنَهَا إِبْرَهِيمَ عَلَى قَوْمِهِ عَلَى قَوْمِهِ عَلَى قَوْمِهِ عَلَى قَوْمِهِ عَلَى فَوْمِيهُ عَلَى قَوْمِهِ عَلَى فَالْمُواْ يَنْوَحُ قَدْ جَدَلْتَنَا فَأَكُو بَيْنَ عَلَى اللَّهِ وَتعالى .. ﴿ قَالُواْ يَنُوحُ قَدْ جَدَلْتَنَا فَأَكُو بَيْنَ عَلَى اللَّهِ وَتعالى .. ﴿ قَالُواْ يَنُوحُ قَدْ جَدَلْتَنَا فَأَكُو بَيْنَ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَتَعْمِيلُ كُلِّ شَيْءٍ وَهُدًى وَرَحْمَةً لِقَوْمِ يُؤْمِنُونَ ﴾ (() فَيُعْتَرَكُ وَلَا صَلْحَالُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَلَهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّ

<sup>(</sup>١) سورة النحل. الآية: ١٢٥.

<sup>(</sup>٢) سورة الأنعام. الآية: ٨٣.

<sup>(</sup>٣) سورة هود. الآية: ٣٢.

<sup>(</sup>٤) سورة يوسف. الآية: ١١١.

## ▶ المناقشة والتدريبات

| س ١: بيِّن ما يجب للرسل إجمالًا وتفصيلًا.                       |
|-----------------------------------------------------------------|
| س٢: عرِّف العصمة، واذكر دليلها.                                 |
| س٣: ما المقصود بالتبيلغ؟ وما حكمه للأنبياء؟ مع الدليل.          |
| س٤: ضع علامة (√) أو علامة (X) مع تصويب العبارة الخطأ:           |
| أ_الصدق معناه مطابقة الخبر للواقع في دعوى الرسالة والتبليغ. ( ) |
| ب- لا يجب إثبات التبليغ للرسل عليهم السلام.                     |
| جــيجوز أن يكون النبي فَطِنًا.                                  |
| د_يجب للرسل أربع صفات تفصيلًا.                                  |
| <b>س٥</b> : ما معنى الفطانة؟ وما حكم ثبوتها للرسل عيهم السلام؟  |
| س٦: دَلِّل لما يأتي:                                            |
| أ- وجوب الفَطانة في حق الرسل.                                   |
| ب- وجوب التبليغ في حق الرسل.                                    |
| جـ- وجوب الصدق في حق الرسل.                                     |
| ate ate                                                         |

## المستحيل والجائز في حق الرسل ﷺ 🌓 الأهداف الدراسية

## بنهاية دراسة هذا الموضوع يتوقع من الطالب أن:

- ١- يَعْرِف ما يستحيل على الرسل إجمالًا.
- ٢ يوضِّح ما يستحيل على الرسل تفصيلًا.
- ٣ ـ يُدَلِّل بالنقل والعقل على استحالة الصفات التي تُخِلُّ برسالة الرسل.
  - ٤ \_ يَعْرف ما يجوز في حق رسل الله \_ تعالى \_ عَلَيْظَالْسَلْدًا.
    - ٥ ـ يُدَلِّل على جواز اتصافهم بذلك.
    - ٦- يَعْرِفَ حكم إرسال الله عز وجل للرسل.
      - ٧ يدلِّل على إرسال الرسل.
      - ٨ يستشعر فضل الله عز وجل على عباده.
    - ٩\_ يستشعر تنزيه الرسل عن كل نقص بشرى.

## 📲 المستحيل في حق الرسل إجمالًا وتفصيلًا

## المستحيل في حق الرسل إجمالًا:

يستحيلُ على الرسل إجمالًا كلُّ نقصٍ بشريٍّ يُخِلُّ برسالتهم، أو يؤدي إلى نفور الناس منهم؛ كقسوة القلب، والجُبن، والظلم، والغدر، ونقض العهد، والأمراض المزمنة التي يَنْفِرُ الناس منها.

## المستحيل في حق الرسل تفصيلًا:

ويستحيل على الرسل تفصيلًا أربعُ صفاتٍ هي: الكذب، والخيانة، والكتمان، والبلادة، وهي أضداد الصفات الأربع الواجبة لهم كما ذكر الإمام الدردير، قال الإمام الدردير رحمه الله تعالى:

وَيَسْتَحيلُ ضِدُّها عَلَيْهِمُ \*\* ......

والدليل على استحالة هذه الأمور: أنها نقائص تُخِلِّ برسالتهم، وتُضيِّع فائدتها، وتؤدي إلى نفور الناس منهم، وكل ما يُخِلُّ بالرسالة يستحيل على الرسل، ولأن العصمة والصدق والتبليغ والفطانة قد ثبت وجوبها لهم، فيستحيل أضدادها عليهم.

قال تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ يَكْتُمُونَ مَا أَنَزَلْنَا مِنَ ٱلْمِيِّنَاتِ وَٱلْمُدَىٰ مِنْ بَعْدِ مَا بَيَّكَ لُلِنَّاسِ فِي ٱلْكِنَابِ أَوْلَتَهِكَ يَلْعَنْهُمُ ٱللَّهُ وَيَلْعَنُهُمُ اللَّهُ وَيَلْعَنُهُمُ اللَّهُ وَيَلْعَنُهُمُ اللَّهُ وَيَلْعَنُهُمُ اللَّهُ وَيَلْعَنُهُمُ اللَّهُ عَلَيْهُمُ اللَّهُ وَيَلْعَنُهُمُ اللَّهُ وَيَلْعَنُهُمُ اللَّهُ وَيَلْعَنُهُمُ اللَّهُ وَيَلْعَنُهُمُ اللَّهُ وَيَلْعَنُهُمْ اللَّهُ وَيَلْعَنُهُمْ اللَّهُ وَيَلْعَنُهُمْ اللَّهُ وَيَلْعَنُهُمْ اللَّهُ وَيُلْعِنُونَ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ وَيُلْعِنُونَ اللَّهُ وَيَلْعَلُهُمْ اللَّهُ وَيَلْعَنُهُمُ اللَّهُ وَيَلْعَنُهُمْ اللَّهُ وَيَلْعَنْهُمُ اللَّهُ وَيَلْعَنْهُمْ اللَّهُ وَيُلْعِنُونَ اللَّهُ اللَّهُ وَيُلْعِلُونَا اللَّهُ وَيَلْعَلُهُمْ اللَّهُ وَيَلْعَنْهُمْ اللَّهُ وَيَلْعَنْهُمْ اللَّهُ وَيَلْعَنُهُمْ اللَّهُ وَيَلْعَنْهُمْ اللَّهُ وَيَلْعَنُهُمْ اللَّهُ وَيَلْعَنْهُمْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ لَنَّا مِنَ اللَّهُ اللَّهُ وَيُلُعَنُهُمْ اللَّهُ مَا اللَّهُ لِللَّهُ وَيَلْعَلَهُمْ اللَّهُ وَيَلْعَنْهُمُ اللَّهُ وَيُعْلِقُونَا اللَّهُ اللَّهُ وَيَلْعَلُهُمْ اللَّهُ وَيَعْلَمُ اللَّهُ وَيَلْعَنْهُمْ اللَّهُ وَيَلْعَلُهُمْ اللَّهُ وَيُلْعَلِهُمْ اللَّهُ وَيَلْعَلُهُمْ اللَّهُ وَيَلْعَلُهُمْ اللَّهُ وَاللَّالِي اللَّهُ الْمُعْلِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعْلِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ ا

وقال \_ تعالى \_: ﴿ وَلَوْ نَقَوَّلَ عَلَيْنَا بَعْضَ ٱلْأَقَاوِيلِ ﴿ لَا أَخَذْنَا مِنْهُ بِٱلْيَمِينِ ۞ ثُمَّ لَقَطَعْنَا مِنْهُ ٱلْوَتِينَ ﴾ (".

\*\*\*

<sup>(</sup>١) سورة البقرة. الآية: ١٥٢.

<sup>(</sup>٢) سورة الحاقة. الآيات: ٤٤: ٢٦.

## الجائز في حق الرسل علظالقات الم

قال الإمام الدردير رحمه الله:

..... \*\* وجائزٌ كالأَكْلِ في حَقِّهِمُ

يجوز في حق الرسل كلُّ أمر من أمور البشر التي لا تؤدي إلى نقص في مراتبهم العَلِيَّة، أو إلى نفور الناس منهم؛ كالأكل، والشرب، والنوم، والمشي في الأسواق، والزواج، والزراعة، والتجارة، والأمراض غير المعدية، ونحو ذلك.

والدليل على جواز ذلك: وقوعها منهم عليهم السلام، ومشاهدتها.

قال تعالى: ﴿ قُلْ سُبْحَانَ رَبِّي هَلْ كُنتُ إِلَّا بَشَرًا رَّسُولًا ﴾ (١٠)

وقال تعالى: ﴿ وَمَا آرْسَلْنَا قَبْلَكَ مِنَ ٱلْمُرْسَكِينَ إِلَا إِنَّهُمْ لَيَأْكُلُونَ ٱلطَّعَامَ وَيَكَمْشُونَ فِي ٱلْأَسْوَاقِ ﴾ (٢).

وقال عز من قائل على لسان سيدنا إبراهيم: ﴿ وَإِذَا مَرِضْتُ فَهُوَ يَشَفِينِ ﴾ "".

<sup>(</sup>١) سورة الإسراء. الآية: ٩٣.

<sup>(</sup>٢) سورة الفرقان. الآية: ٢٠.

<sup>(</sup>٣) سورة الشعراء. الآية: ٨٠.

## 📤 حكم إرسال الرسل 🦫

قال الإمام الدردير رحمه الله تعالى:

إِرْسَاهُم تَفَضُّلٌ وَرَحْمَهُ \*\* للعَالِينَ جَلَّ مُولِيْ النِّعْمَهُ

ليس بواجب على الله \_ تعالى \_ إرسالُ الرسلِ إلى الناس، إنما هو محضُّ فضل، ورحمة، واختيار، ومنحة، وهبة منه سبحانه وتعالى؛ لأنه سبحانه: ﴿ لَا يُسْكُلُ عَمَّا يَفْعَلُ وَهُمْ يُسْكُلُونَ ﴾ (١).

والدليلُ على ذلك: قوله \_ سبحانه \_: ﴿ ٱللَّهُ يَصَّطَفِي مِنَ ٱلْمَكَيْحِكَةِ رُسُلًا وَمِنَ ٱلنَّاسِ إِنَ ٱللَّهُ سَمِيعُ بَصِيرٌ ﴾ ``.

وقال \_ سبحانه \_: ﴿ لَقَدْ مَنَّ ٱللَّهُ عَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ إِذْ بَعَثَ فِيهِمْ رَسُولًا مِّنْ أَنفُسِهِمْ ﴾ (")

فذلك تصريحٌ من الله بأن إرسال سيدنا محمد عليه منةٌ ومنحةٌ وفضلٌ منه \_ سبحانه \_ للناس، وليس بواجب عليه نحو أحد\_ تعالى عن ذلك علوًّا كبيرًا.

<sup>(</sup>١) سورة الأنبياء. الآية: ٢٣.

<sup>(</sup>٢) سورة الحج. الآية: ٧٥. (٣) سورة آل عمران. الآية: ١٦٤.

## المناقشة والتدريبات 🕒

| س ١: اذكر المستحيل في حق الرسل إجمالًا وتفصيلًا.                                                                                                               |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| س٢: ما الجائز في حق الرسل؟                                                                                                                                     |
| س٣: ما رأي أهل السنة في حكم إرسال الله الرسلَ للناس؟                                                                                                           |
| س٤: دلِّل على إرسال الرسل.                                                                                                                                     |
| سه: ما الدليل على استحالة الكذب والبلادة على الرسل عليهم السلام؟                                                                                               |
| س ٢: اختر الإجابة الصحيحة مما بين القوسين: أ_يستحيل على الرسل تفصيلًا                                                                                          |
| ب ـ يجوز في حق الرسل                                                                                                                                           |
| جـ الظلم والغدر من الصفات التي(تجب، تستحيل، تجوز) في حق الرسل. د ـ الكتمان في في حق الرسل (مستحيل - جائز - مكروه). هـ ـ إرسال الله الرسل (فضل - واجب - مستحب). |
| * * *                                                                                                                                                          |



## بنهاية دراسة هذا الموضوع يتوقع من الطالب أن:

١ يَعْرِف معنى المعجزة.

٢\_ يميِّز بين المعجزة وما يشبهها من غرائب الأمور.

٣\_ يستنبط الحِكمة من المعجزة.

٤ يعدِّد بعض المعجزات التي أيَّد الله عز وجل بها رسله.

٥ يدلِّل بالنقل والعقل على نبوة سيدنا محمد عليه.

٦\_ يعدِّد معجزات النبي عَلَيْهِ.

٧- يعلِّل تأييد الله رسلَه بالمعجزات.

## ◄ المعجزة

لمَّا أرسل الله الرسل إلى الناس، أظهر على أيديهم معجزات تدل على صدقهم وأنهم رسل الله حقًّا؛ إذ لولا ظهور المعجزة لـمَا وجب علينا قبول أقوالهم والاقتداء بهم؛ لعجزنا عن التفرقة بين النبي المرسل ومدعى النبوة.

#### تعريف المعجزة:

المعجزة: هي أمر خارق للعادة، يُظْهِرُه الله على يد مُدَّعِي النبوة وَفْقَ مرادِه تصديقًا له في دعواه، مقرونًا بالتحدي، مع عدم المعارضة.

#### شرح التعريف:

المعجزة قولٌ كالقرآن الكريم.

أو فعلٌ مثل ناقة سيدنا صالح الناقية.

أو ترك، مثل عدم إحراق النار لسيدنا إبراهيم كله.

وهي مخالفة لما اعتاده الناس في قوانين الكون وسننه.

وهذه الأمور غير العادية يظهرها الله ـ تعالى ـ على يد من يريد تصديقه بأنه نبي مرسل فلا يستطيع قومه الإتيان بمثلها.

وهناك خوارق للعادة وهي: ١- الكرامة. ٢- والمعونة. ٣- والإرهاص. ٤- والاستدراج.

٥\_والإهانة.

وإليك بيانها.

#### تعريف الكرامة:

الكرامة: هي أمر خارق للعادة، يُظْهِرُه الله على يد عبد صالح إكرامًا له.

#### الفرق بين المعجزة والكرامة:

أن المعجزة تكونُ مقرونةً بالتحدي تأييدًا للنبوة، أما الكرامةُ فتكون لِوَلِيِّ، أو لعبدٍ صالح، ولا تكونُ مقرونةً بالتحدي، بل غالبًا ما يحاول العبد الصالح الذي جرت على يده إخفاءها.

#### تعريف المعونة:

المعونة: هي أَمرُ خارقٌ للعادة يُظْهِرُهُ الله على يد بعض العوامِّ تخليصًا لهم من شِدَّةٍ مثلًا، عند لجوئهم إلى الله رب العالمين.

#### تعريف الإرهاص:

الإرهاص: أمر خارقٌ للعادة يُظْهِرُه الله قُبَيْل بِعثة نبيٍّ؛ تأسيسًا للنبوة؛ كإظلال السَّحاب للرسول قبل بعثته.

#### تعريف الاستدراج:

الاستدراج: أمر خارق للعادة يُظْهِرهُ الله على يد الفاسق أو الكافر المدعي للألوهية على وَفْقِ مراده مكرًا به وخديعة، كالخوارق التي ستظهر على يد الدَّجَّال في آخر الزمان.

#### تعريف الإهانة:

الإهانة: أمر خارق للعادة يظهره الله على يد مدعي النبوة كذبًا مخالفًا لمطلوبه ومراده؛ تكذيبًا له، كما حصل لمسيلِمة الكذّاب، فإنه تفل في عين أعور لتبرأ فعَمِيَت السَّلِيمة.

#### إمكان المعجزة ووقوعها:

أجمع جمهور المسلمين على أن العقول السليمة لا تجد مانعًا من تصديق الله \_ تعالى \_ لرسلِه بخوارق العادات، ولا يمنع كون المعجزة مخالفة للسنن الكونية: أنها ممكِنة الوقوع، لأنها مما يشاهد وقوعه وحدوثه، ومَن وَضَعَ السنن الكونية \_ وهو الله عز وجل \_ يملك إيقافها أو خرقها، وهو تأكيد للسنن لا إلغاء لها.

#### حكم الاعتقاد بها:

يجب على المسلم أن يعتقد بأن الله \_ عز وجل \_ قد أيَّد أنبياءه ورسله الذين أرسلهم إلى الناس

بمعجزات تبين صدق دعوتهم، وتوضح ارتباطهم بالله ـ جل جلاله ـ، وأنهم مؤيَّدون منه. وقوع المعجزة:

لقد أيَّد الله \_ سبحانه وتعالى \_ رسله بالمعجزات الحسية والعقلية.

والمعجزاتُ الحسيَّةُ كثيرةٌ -ومنها ما ورد تصديقًا لنبينا محمد علي خاتم النبيين-مثل:

١\_ انشقاق القمر قال تعالى: ﴿ أَقْتَرَبَتِ ٱلسَّاعَةُ وَٱنشَقَ ٱلْقَمَرُ ﴾ (١٠).

٢ ونَبْعُ الماء من بين أصابعه الشريفة على .

٣ وحنين الجِذع إليه عليه الذي كان يخطب عليه ثم انتقل إلى المنبر.

٤\_ انقلاب العصاحية لسيدنا موسى.

٥ إحياء الموتى لسيدنا عيسى ه.

والمعجزة الكبرى للرسول على القرآن الكريم الذي تحدى به العرب والعجم والإنس والجن؛ فعجزوا عن الإتيان بمثله أو بسورة من مثله.

<sup>(</sup>١) سورة القمر. الآية: ١.

## 🦺 رسالة سيدنا محمد ﷺ وعمومها 🦫

أرسل الله سيدنا محمدًا على رحمة للعالمين، وإرشادًا وهدايةً لهم إلى ما فيه سعادتهم في الدنيا والآخرة، وقد بعثه الله لتطهير القلوب وتهذيب النفوس، وإقامة العدل بين الناس كافة، وأرسله بدين صالح لكل زمان ومكان، وجعل رسالته ناسخةً لما قبلها من الشرائع، وجعلها عامة للإنس والجن إلى يوم القيامة.

فيجب الإيمان بأن محمدًا على رسول الله وخاتم النبيين والمرسلين، وأنه مُرسَل للإنس والجن أجمعين.

والدليل على إثبات نبوة سيدنا محمد على أنه جاء بالرسالة، وأيده الله بالمعجزات، وكل من جاء بالرسالة وأيده الله بالمعجزات هو رسول الله حقاً.

أما دعواه الرسالة: فقد عُلِم بالتواتر، ولا ينكر ذلك مؤمن ولا كافر.

وأما إظهار المعجزة على يديه على يديه على يديه على الله أُيّد بنوعين من المعجزات: معجزة عقلية علمية وهي القرآن الكريم، ومعجزات حسية وهي كثيرة.

- المعجزة الكبرى: القرآن الكريم الذي تحدَّى الله به العربَ مع كمال بلاغتهم، وقوتهم على معرفة أساليب الكلام، وطلب من الإنس والجن أن يأتوا بمثل هذا القرآن، فلم يستطيعوا أن يأتوا بآية منه.

قال تعالى: ﴿ قُل لَيْنِ ٱجْتَمَعَتِ ٱلْإِنسُ وَٱلْجِنُّ عَلَىٰٓ أَن يَأْتُواْ بِمِثْلِ هَلَذَا ٱلْقُرْءَانِ لَا يَأْتُونَ بِمِثْلِهِ وَلَوْ كَانَ بَعْضُهُمْ لِبَعْضِ ظَهِيرًا ﴾(١).

فتحدَّاهم أن يأتوا بعشر سور من مثله فلم يقدروا أيضًا ﴿أَمْ يَقُولُونَ ٱفْتَرَىٰهُ ۚ قُلُ فَأْتُواْ بِعَشْرِ سُورٍ مَوْ فَيُ اللّهِ إِن كُنْتُمْ صَدِقِينَ ﴾ (الله عَلَمُ عَنْ دُونِ ٱللّهِ إِن كُنْتُمْ صَدِقِينَ ﴾ (الله عَنْ عُلْمُ اللّهُ عَنْ مُن دُونِ ٱللّهِ إِن كُنْتُمْ صَدِقِينَ ﴾ (الله عَنْ مُن دُونِ ٱللّهِ إِن كُنْتُمْ صَدِقِينَ ﴾ (الله عَنْ مُن دُونِ ٱللّهِ إِن كُنْتُمْ صَدِقِينَ اللهِ اللهِ اللهِ عَنْ مُن دُونِ ٱللّهِ إِن كُنْتُمْ صَدِقِينَ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ ال

فتحدّاهم أن يأتوا بسورة واحدة من مثله فعجزوا ﴿ أَمْ يَقُولُونَ أَفْتَرَكُمْ قُلُ فَأْتُواْ بِسُورَةٍ مِثْلِهِ وَادْعُواْ مَنِ اسْتَطَعْتُم مِّن دُونِ اللّهِ إِن كُنُنُمْ صَلِاقِينَ ﴾ (٣).

فالقرآن الكريم هو المعجزة الكبرى الباقية إلى يوم الدين.

<sup>(</sup>١) سورة الإسراء. الآية: ٨٨.

<sup>(</sup>٢) سورة هود. الآية: ١٣.

<sup>(</sup>٣) سورة يونس. الآية: ٣٨.

\_وأما المعجزات الحسية: فكثيرة، فقد أُيِّدَ الرسول على بخوارق عادات، بلغ القدر المشترك منها حد التواتر، كما في تسبيح الحصى في كفه، وانشقاق القمر.

#### عموم رسالته ﷺ:

وقال: ﴿ وَإِذْ صَرَفْنَآ إِلَيْكَ نَفَرًا مِّنَ ٱلْجِنِ يَسْتَمِعُونَ ٱلْقُرْءَانَ فَلَمَّا حَضَرُوهُ قَالُوَاْ أَنصِتُواً فَلَمَّا قُضِى وَلَّوْا إِلَى قَوْمِهِم مُّنذِرِينَ ﴿ ثَا قَالُواْ يَنَقَوْمَنَآ إِنَّا سَمِعْنَا كِتَبًا أُنزِلَ مِنْ بَعْدِ مُوسَىٰ مُصَدِّقًا لِّمَا بَيْنَ يَدَيْهِ يَهْدِىٓ إِلَى الْحَقِّ وَإِلَى طَرِيقٍ مُّسْتَقِيمٍ ﴾ (١٠).

وقال ﷺ: «وَكَانَ النَّبِيُّ يُبْعَثُ إِلَى قَوْمِهِ خَاصَّةً، وَبُعِثْتُ إِلَى النَّاسِ عَامَّةً» (°).

و بعث على رسائل إلى ملوك العالم يدعوهم فيها إلى دين الإسلام.

## ختم النبوة بسيدنا محمد عَلِيَّةٍ:

كانت رسالة الأنبياء جميعًا أن ينقذوا الناس من الضلالات، ويخرجوهم من الظلمات إلى النور، وكان كلُّ رسولٍ يأتي عقب الآخر؛ ليبني على ما بناه من سبقه، حتى استُكْمِلَ البناء ببعثة سيدنا محمد على وكانت دعوتُه جامعةً ومصححةً ومُكَمِّلةً لما سبقتها من شرائع، وهي الدعوة الجديرة بالبقاء، إلى أن يرث الله الأرض ومن عليها؛ لما فيها من عناصر الحياة ومعالم الإصلاح، وما يجعلها صالحة لكل زمان ومكان.

<sup>(</sup>١) سورة الأنبياء. الآية: ١٠٧.

<sup>(</sup>٢)سورة آل عمران. الآية: ٢٠.

<sup>(</sup>٣)سورة الأنعام. الآية: ١٩.

<sup>(</sup>٤) سورة الأحقاف. الآيتان: ٢٩، ٣٠.

<sup>(</sup>٥) متفق عليه.

قال رسول الله ﷺ: ﴿إِنَّ مَثَلِي وَمَثَلَ الْأَنْبِيَاءِ مِنْ قَبْلِي كَمَثَل رَجُلٍ بَنَى بَيْتًا فَأَحْسَنَهُ وَأَجْمَلَهُ إِلَّا مَوْضِعَ لَبِنَةٍ مِنْ زَاوِيَةٍ، فَجَعَلَ النَّاسُ يَطُوفُونَ بِهِ وَيَعْجَبُونَ لَهُ، وَيَقُولُونَ: هَلَّا وُضِعَتْ هَذِهِ اللَّبِنَةُ؟ فَأَنَا اللَّبِنَةِ وَأَنَا خَاتَمُ النَّبِيِّنَ» ('').

وقد أجمع المسلمون على أن سيدنا محمدًا على الأنبياء والمرسلين، فلا نبي بعده ولا رسول يعقبه؛ لقوله تعالى: ﴿ مَّا كَانَ مُحَمَّدُ أَبّاً أَحَدِمِّن رِّجَالِكُمْ وَلَلْكِن رَّسُولَ ٱللَّهِ وَخَاتَم ٱلنَّبِيِّتِنَ ۗ وَكَانَهُ إِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمًا ﴾ (١).

وقوله عَلَيْ : ﴿ وَأَنَا الْعَاقِبُ الَّذِي لَيْسَ بَعْدِي نَبِيُّ " . "

## ثمرة الإيمان بالنبوات:

- ١- الاقتداء بهم والتخلق بأخلاقهم من صدق وأمانة وغير ذلك.
  - ٢\_ تُعِين المؤمن على الصبر وتحمل المشاق.
- ٣- وضع أهداف وغايات يسعى المؤمن إلى تحقيقها في حياته.
  - ٤\_ التعامل بصدق وجِدِّية مع واقع الحياة.

<sup>(</sup>١) متفق عليه.

<sup>(</sup>٢) سورة الأحزاب. الآية: ٤٠.

<sup>(</sup>٣) متفق عليه.

## المناقشة والتدريبات 🕒

|       |               | س ١: عَرِّف المعجزة. وما الفرق بينها وبين الكرامة؟                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|-------|---------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|       | • • • • • • • | س٢: ما الدليل على عموم رسالة سيدنا محمد عليه؟                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|       | • • • • • •   | س٣: ما حكم منكر ختم النبوة بسيدنا محمد عليه الله المعلم ال |
| ••••• | • • • • • •   | س٤: بِمَ تَفسِّر:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|       |               | ـ تأييد الله رسلَه بالمعجزات؟                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|       |               | _ظهورَ خوارق العادات على أيدي الأنبياء قبل بِعثتهم؟                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|       |               | _ ختمَ النبوة بسيدنا محمد ﷺ؟                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|       |               | _ ظهورَ خوارق العادات على يد الفاسق أو الكافر؟                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|       |               | سه: ضع علامة $()$ أو علامة $(X)$ مع تصويب العبارة الخطأ:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| (     | )             | _المعجزة أمر خارق للعادة غير مقرونة بالتحدي.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| (     | )             | _ الإرهاص: أمر خارق للعادة يظهره الله قُبيل بِعثةِ نبيٍّ تأسيسًا للنبوة.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| (     | )             | _ أيد الله سيدنا محمدًا عليه بمعجزات حسية وعقلية .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| (     | )             | _ خُتمت النبوةُ برسول الله محمد عليه وإنكار ذلك كفر.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|       |               | س٢: ما الدليل على إثبات نبوة سيدنا محمد عليه الدليل على إثبات نبوة سيدنا محمد عليه الله الدليل على الماد الماد الماد الله الله الله الله الله الله الله ال                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|       | • • • • • •   | س٧: ما الفرق بين الاستدراج والإهانة؟ مع التمثيل.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ••••• | • • • • • •   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |



# 🦺 أهداف دراسة وحدة التفسير 🦺

# بنهاية دراسة وحدة التفسير يُتوقّع من الطالب أن:

- ١ يعرف معاني المفردات الواردة في الآيات.
  - ٢ ـ يوضِّح المعنى الإجمالي للآيات.
  - ٣\_ يستنبط الدروس المستفادة من الآيات.
- ٤\_ يعرف المفهوم الشامل للأمانة، وحكم أدائها، وأثرها في المجتمع.
- ٥ يوضِّح صفات أولياء الله، وما أعدَّه الله لهم من جزاء في الدنيا والآخرة.
  - ٦- يستنتج المَهمَّة الأساسية للرسل والدعاة إلى الله تعالى.
    - ٧ يتعرَّف على منهج الدعوة إليه سبحانه.
  - ٨ـ يُدرك أنَّ أصل النَّاس واحدُّ، لا تفاضل بينهم بحسب أو نسب، وإنَّما بالتقوى والعمل الصالح.
    - ٩\_ يستشعر وجوب إنصاف المظلوم دون النظر إلى دينه أو جنسه.

\* \* \*

# الموضوع الأول الله الله الله الله الله الأمانة و العدل بين الناس

قَالَ تَعَالَى: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ يَأْمُرُكُمْ أَن تُؤَدُّوا ٱلْأَمَننَتِ إِلَىٰ أَهْلِهَا وَإِذَا حَكَمْتُم بَيْنَ ٱلنَّاسِ أَن تَعَكُمُواْ بِٱلْعَدُلِ إِنَّ ٱللَّهَ نِعِمَّا يَعِظُكُم بِيِّةً إِنَّ ٱللَّهَ كَانَ سَمِيعًا بَصِيرًا (٥٠).

# معانى المفردات

| المعنى                                                | الكلمة            | ٩ |
|-------------------------------------------------------|-------------------|---|
| جمع أمانة، وهي ما يؤتمن عليه الإنسان ويطلب منه أداؤه. | ألأمكنكت          | 1 |
| من الحكم وهو: الفصل بين المتنازعين .                  | حَكَمْتُم         | ۲ |
| إيصال الحق إلى صاحبه.                                 | بِٱلۡعَدۡلِ       | ٣ |
| نعم الشيء المأمور به.                                 | نِعِمَّا          | W |
| يرشدكم إليه، وهو أداء الأمانة، والحكم بالعدل.         | يَعِظُكُم بِهِ عِ | 0 |
| لأقوالكم في الأحكام وفي غيرها .                       | سَمِيعًا          | 7 |
| بكل أحوالكم وتصرفاتكم .                               | بَصِيرًا          | ٧ |

#### التفسير والبيان:

العنصر الأول: سبب نزول الآية الكريمة:

عن مجاهد في قوله عز وجل: ﴿ إِنَّ اللّهَ يَأْمُرُكُمْ أَن تُوَدُّوا ٱلْأَمَنئتِ إِلَى آهَلِهَا ﴾، قال: نزلت في عثمان بن طلحة بن أبي طلحة حين قبض النبي على مفتاح الكعبة ودخل به الكعبة يوم الفتح، فخرج وهو يتلو هذه الآية، فدعا عثمان، فدفع إليه المفتاح، وقال: «خُذُوهَا يَا بَنِي أَبِي طَلْحَةَ بِأَمَانَةِ الله سُبْحَانَهُ، لَا يَنْزِعُهَا مِنْكُمْ إِلَّا ظَالِمٌ الله على قال: وقال عمر بن الخطاب على الله على الله على من الكعبة خرج وهو يتلو هذه الآية، فداه أبي وأمي، ما سمعته يتلوها قبل ذلك»(٢).

<sup>(</sup>۱) النساء : ۸٥

<sup>(</sup>٢) أسباب النزول للواحدي (١/ ١٥٨).

العنصر الثاني: في هذه الآية الكريمة يأمرنا الله تعالى بأمرين عظيمين:

#### - الأمر الأول: أداء الأمانة:

والأمانة تشتمل على: كل ما يؤتمن عليه الإنسان من:

أولًا: حق ربه؛ كالوضوء، والصلاة، والصوم.

ثانيًا: حق نفسه؛ كحفظ البدن مما يضره، والقيام بالعمل المكلف به، وعارة الأرض والخلافة عن الله.

ثالثًا: حق غيره من العباد؛ كرد الودائع، وعدم الغش في المعاملات، وعدم إفشاء أسرار الناس. وحكم أدائها:

واجب، مدح الله من يقوم به، ﴿ وَٱلَّذِينَ هُمْ لِأَمَننَتِهِمْ وَعَهْدِهِمْ رَعُونَ ﴿ ﴾ ('')، ونهى سبحانه عن خيانة الأمانة، فقال: ﴿ يَا أَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا تَخُونُواْ ٱللَّهَ وَٱلرَّسُولَ وَتَخُونُواْ ٱمْننَتِكُمُ ﴾ ('')، وجعل رسوله خيانة الأمانة، فقال: ﴿ يَا يَهُ المَنافِقِ ثَلَاثٌ: إِذَا حَدَّثَ كَذَبَ، وَإِذَا وَعَدَ أَخْلَفَ، وَإِذَا ائتُمِنَ خَيانتها من علامات النفاق، فقال: ﴿ آيَةُ المنافِقِ ثَلَاثٌ: إِذَا حَدَّثَ كَذَبَ، وَإِذَا وَعَدَ أَخْلَفَ، وَإِذَا ائتُمِنَ خَانَ ﴾ ('')، ونفى عن الخائن كهال الإيهان، فقال: ﴿ لَا إِيمَانَ لَمَنْ لَا أَمَانَةَ لَهُ ﴾ ('').

# - الأمر الثاني: العدل بين الناس:

فائدته: هو أمر لا بد منه حتى تصل الحقوق لأهلها، وتنتظم أمور الناس، ويسود الأمن والنظام في المجتمع، وقد أمر الله تعالى بالعدل حتى مع الأعداء، فقال: ﴿ وَلَا يَجْرِمَنَّ كُمْ شَنَانُ قَوْمٍ عَلَىٓ أَلَّا لَلْجَتُمع، وقد أمر الله تعالى بالعدل حتى مع الأعداء، فقال: ﴿ وَلَا يَجْرِمَنَّ كُمْ شَنَانُ قَوْمٍ عَلَىٓ أَلَّا لَا يَعْدِلُواْ هُوَ أَقُرَبُ لِلتَّقُوكَيِّ ﴾ (٥).

#### حكم العمل به:

والعدل واجب على كل واحد: على الحاكم مع رعيته، وعلى الأب في بيته، وعلى المدرس بين طلابه. قال النبي عَلَيْ: «إِنَّ المَقْسِطِينَ - يعني العادلين - يَوْمَ القِيَامَةِ عَلَى مَنَابِرَ مِنْ نُورٍ، عَنْ يَمِينِ الرَّحْمَنِ، وَكِلْتَا يَدَيْهِ يَمِينُ: الَّذِين يَعْدِلُونَ في حُكْمِهِمْ وَأَهْلِهِمْ وَمَا وُلُّوا»(٢).

<sup>(</sup>١) المؤمنون : ٨.

<sup>(</sup>٢) الأنفال : ٢٧ .

<sup>(</sup>٣) متفق عليه.

<sup>(</sup>٤) رواه الإمام أحمد.

<sup>(</sup>٥) المائدة: ٨.

<sup>(</sup>٦) رواه مسلم .

أهمية الأمرين في الآية: ولأهمية الأمانة والعدل وأثرهما على المجتمع، بين الله تعالى أنها من أعظم الأمور التي أرشدنا إليها ﴿إِنَّ اللهَ يَعِظُكُمْ بِمِيَّةٍ إِنَّ اللهَ كَانَ سَمِيعًا بَصِيرًا ﴿ ﴾ يسمع أقوالنا، ويرى أفعالنا، وسيحاسبنا عليها يوم القيامة.

#### الصور البلاغية:

- «إنَّ»: لتأكيد وجوب إمتثال الأمر.
- تَكرار لفظ الجلالة في قوله تعالى: ﴿ إِنَّ اللّهَ يَأْمُرُكُمْ ﴾، ﴿ إِنَّ اللّهَ نِعِمَّا يَعِظُكُم بِهِ ۚ ﴾، ﴿ إِنَّ اللّهَ كَانَ سَمِيعًا بَعِظْهُم بِهِ ۚ ﴾، ﴿ إِنَّ اللّهَ كَانَ سَمِيعًا بَعِظْهِم الأمر في النفوس.
  - في قوله تعالى: ﴿ إِنَّا لَلَّهَ كَانَ سَمِيعًا بَصِيرًا ﴾ وعد للطائعين، وتهديد للعاصين.

## الدروس المستفادة:

- ١ وجوب أداء الأمانة، والتحذير من خيانتها.
- ٢- الأمانة والعدل مطلوبان من كل مسلم نحو المسلم وغير المسلم.
  - ٣- مراقبة الله في القول والعمل.
  - ٤ أن الله سيجازى الإنسان بها فعله من خير أو شر.

\* \* \*

# المناقشة والتدريبات

## س ١: بيِّن معانيَ الكلمات التالية:

[الْأَمَانَاتِ - حَكَمْتُمْ - الْعَدْلِ - يَعِظْكُمْ بِهِ - سَمِيعًا - بَصِيرًا ].

س ٢: اشرح الآية شرحًا إجماليًّا.

س٣: اذكر سبب نزول الآية الكريمة ؟

س٤: اذكر موضعين في الآية الكريمة اشتملا على صور بلاغية.

س٥: أكمل ما يلي:

| • | نشتمل الأمانة على | – ڌ |
|---|-------------------|-----|
|---|-------------------|-----|

- فائدة الأمر بالعدل .....

- يكون العدل في

#### س٦: اختر الإجابة الصحيحة من بين القوسين:

- الأمانة تشتمل على كل ما يؤتمن عليه الإنسان من : (حق نفسه - حق ربه - حق غيره - جميع ما سبق).

- العدل واجب على : (الحاكم مع رعيته - الأب في بيته - المدرس بين طلابه - جميع ما سبق).

س٧: ما السر البلاغي فيها يلي:

- قوله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ يَأْمُرُكُمْ ﴾؟

- قوله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ نِعِمَّا يَعِظُكُم بِهِيَّةٍ ﴾؟

س٨: اذكر الدروس المستفادة من الآيتين.

نشاط (١).

بمساعدة زملائك في الفصل وباستشارة معلمك قم بتأليف مسرحية عن الأمانة والقيام بها بالإذاعة المدرسية.



# الموضوع الثاني **ال** التناجى بالخير التَّناجى بالخير

قَالَ تَعَالَى: ﴿ لَا خَيْرَ فِي كَثِيرٍ مِن نَجُولِهُمْ إِلَّا مَنْ أَمَرَ بِصَدَقَةٍ أَوْ مَعْرُوفٍ أَوْ إِصْلَاجٍ بَيْنَ ٱلنَّاسِ ۚ وَمَن يَفْعَلُ ذَالِكَ ٱبْتِغَآءَ مَرْضَاتِ ٱللَّهِ فَسَوْفَ نُؤْنِيهِ أَجُرًا عَظِيمًا اللهِ ﴾ (١)

#### معانى المفردات:

| المعنى                                          | الكلمة                      | ٩ |
|-------------------------------------------------|-----------------------------|---|
| النجوى: الحديث سِرَّا بين اثنين.                | نَّجُولهُمْ                 | ١ |
| المعروف: ضد المنكر، والمراد به: كل خير.         | مَعْرُوفٍ                   | ۲ |
| أي: بإعطاء شيء من ماله للمحتاج على سبيل الصدقة. | بِصَدَقَةٍ                  | ٣ |
| طلب رضا الله لا غيره من أمور الدنيا.            | ٱبْتِغَآءَ مَرْضَاتِ ٱللّهِ | ٤ |
| لا يعرف مقداره إلا الله تعالى.                  | أَجُرًا عَظِيمًا            | ٥ |

#### المعنى الإجمالي:

لا خير في كثير من الكلام الذي يتناجى فيه الناس ويتحدثون به سِرًّا، إلا في نجوى من أمر غيره سِرًّا بصدقة يزكي بها ماله، وينفع بها المحتاج إليها، أو من أمر غيره بالإكثار من أعهال البر، أو القيام بالإصلاح بين الناس المتخاصمين لكي يعودوا إلى ما كانوا عليه من الألفة والإخاء والصفاء. ومن يفعل ذلك المذكور من الصدقة والمعروف والإصلاح بين الناس، قاصدًا بفعله رضا الله وحسن مثوبته، فسوف نؤتيه أجرًا عظيمًا لا يعرف مقداره إلا الله تعالى.

#### التفسير والبيان:

يخبر الله في هذه الآية الكريمة أنه لا خير في كثير من التناجي إلا إذا كان في أحد أمور ثلاث: أولها: الأمر بالصدقة:

لإعانة المحتاج ومواساة الفقير والمسكين، كما قال تعالى: ﴿ إِن تُبُدُواْ ٱلصَّدَقَتِ فَنِعِمًا هِيٍّ وَإِن تُخفُوهَا وَتُؤْتُوهَا الْفُ عَرَاءَ فَهُوَ خَيْرٌ لَكُمْ ﴾ (٢).

<sup>(</sup>١) النساء: ١١٤.

<sup>(</sup>٢) البقرة: ٢٧١.

## ثانيها: الأمر بالمعروف:

والمراد به: وهو ما تعارف عليه الشرع من كل ما فيه مصلحة عامة أو خير عام، وذلك كما جاء في الحديثِ عن أم حبيبة قالت: قال رسول الله ﷺ: «كَلَامُ ابْنِ آدَمَ كُلُّهُ عَلَيْهِ، لَا لَهُ، إِلَّا ذِكْر الله عز وجل، أو أمر بِمَعْرُوفٍ، أَوْ نَهْي عَنْ مُنْكَرٍ»(١).

# ثالثها: الإصلاح بين الناس:

والمراد به: الإصلاح العام في الدماء والأموال والأعراض، وفي كل شيء يقع الاختلاف فيه بين الناس كالخصومات والمنازعات، فعن ابن عمر قال: قال رسول الله على: «أفضل الصدقة إصلاح ذات البين»(۲).

وعن أم كلثوم بنت عقبة أنها سمعت رسول الله عليه يقول: «ليس الكذاب الذي يصلح بين الناس، فينمى خيرًا أو يقول خيرًا»(٣).

## والنجوى غالبًا تكون في :

وثبت عن عبدالله بن مسعود الطَّلَّ أن النبي عَلَيْهُ قال: «إِذَا كُنتمْ ثَلَاثَةً، فَلَا يَتَنَاجَى اثْنَانِ دُونَ صَاحِبِهِمَا، فَإِنَّ ذَلِكَ يَحْزُنُهُ»(٥).

#### والسبب في اتصاف النجوى بالشر كثيرًا:

أن العادة جرت بحب إظهار الخير، وأن الشر والإثم هو الذي يذكر في السر، قال عَلَيْهُ: «وَالْإِثْمُ: مَا حَاكَ في صَدْرِكَ، وَكَرِهْتَ أَنْ يَطَّلِعَ عَلَيْهِ النَّاسُ»(٦).

<sup>(</sup>١) رواه الترمذي وابن ماجه.

<sup>(</sup>٢) رواه أحمد.

<sup>(</sup>٣) رواه أحمد.

<sup>(</sup>٤) المجادلة: ٩.

<sup>(</sup>٥) متفق عليه.

<sup>(</sup>٦) رواه مسلم من حديث النَّوَّاس بن سَمْعانَ ڰ.

#### جزاء من يفعل هذه الأعمال :

ثم ذكر الله تعالى الثواب على فعل تلك الأعمال الثلاثة «الأمر بالصدقة، الأمر بالمعروف، الإصلاح بين الناس» فبين أن من يفعل هذه الأعمال الثلاثة، بقصد إرضاء الله وطاعة أمره، مخلِصًا له سبحانه في ذلك، محتسِبًا ثواب فعله عند الله عز وجل، فإن الله سيؤتيه ثوابًا جزيلًا كثيرًا واسعًا.

#### الصور البلاغية:

- إنها قال تعالى : ﴿ لَا خَيْرَ فِي كَثِيرٍ مِّن نَجُوكُهُمْ ﴾؛ لأن من النجوى ما يكون في المباحات والمصالح الخاصة من زراعة وتجارة وصناعة وغيرها، فلا توصف بالشر، وإنها المراد بالنجوى الكثير المنفي عنها صفة الخير هي النجوى في شئون الناس . ﴿ لَا خَيْرَ فِي كَثِيرٍ مِّن نَجُوكُهُمْ إِلَا مَنْ أَمَرَ بِصَدَقَةٍ أَوْ مَعْرُونٍ أَوْ إِصَلَاجٍ بَيْنَ النَّاسِ ﴾.
- وقال سبحانه: ﴿ وَمَن يَفْعَلُ ذَاكِ ﴾ ولم يقل: «ومن يأمر بذلك»؛ لأن المقصود الترغيب في هذا الفعل الحسن، ولأن الآمر بالخير إذا دخل في زمرة الخيرين كان الفاعل أحق بالدخول في زمرتهم من باب أولى.
- والتعبير بسوف في ﴿ فَسَوْفَ نُوَّتِهِ أَجُرًا عَظِيمًا ﴾؛ لتأكيد الوقوع في المستقبل؛ أي: فسوف نؤتيه أجرًا لا يحيط به نطاق الوصف، ولن نبخسه شيئًا من حقه حتى ولو كان هذا الشيء بالغًا النهاية في الصِّغَر.

# الدروس المستفادة:

- ١ البعد عن التناجي، فإنه غالبًا ما يثير الشُّبهة، ويعين على الشَّرِّ.
- ٢- إذا كان الغرض من التناجي النفع العام للمسلمين، فهو خير يثيب الله فاعله ثوابًا عظيمًا.
- ٣- نرى أن هذه الأمور الثلاثة التي أخرجها الله تعالى من التناجي المذموم هي جماع الخير الإنساني والاجتماعي.
  - ٤ حسن عاقبة من يقوم بفعل هذه الفضائل.



# المناقشة والتدريبات

# س ١: بيِّن معاني الكلمات التالية:

[نَجْوَاهُمْ - مَعْرُوفٍ - ابْتِغَاءَ مَرْضَاتِ الله - أَجْرًا عَظِيمًا]

س ٢: اشرح الآية شرحًا إجماليًّا.

س٣: اذكر موضعين في الآية الكريمة اشتملا على صور بلاغية.

# س٤: أكمل ما يلي:

|  |  | كانت في | جوي إذا | في النـ | خىر | - لا |
|--|--|---------|---------|---------|-----|------|
|--|--|---------|---------|---------|-----|------|

- المراد بالأمر بالمعروف .....

- السبب في اتصاف النجوى بالشر .....

- السبب في البعد عن التناجي .....

# س٥: ما السر البلاغي فيما يلي:

- قوله سبحانه: ﴿ وَمَن يَفْعَلُ ذَالِكَ ﴾ ولم يقل: «ومن يأمر بذلك».

- وفي تقييد الفعل بكونه ﴿ أَبْتِغَآ ءَ مَرْضَاتِ ٱللَّهِ ﴾.

- التعبير بسوف في : ﴿ فَسَوْفَ نُوَّلِيهِ أَجُرًا عَظِيمًا ﴾.

س٢: اذكر الدروس المستفادة من الآيتين.

#### نشاط (۱):

من خلال الرجوع لكتب السنة وبمساعدة معلمك، حاول الاستدلال من السنة على موافقتها لمعنى هذه الآيات.

#### نشاط (۲):

بمساعدة زملائك قم بعمل مجلة هذه الأسبوع بعنوان:

«النجوى المنهيُّ عنها» كما فهمت من الآيات.



# الموضوع الثالث 🦫

# إنصاف أهل الكتاب

قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ إِنَّا أَنزَلْنَا إِلَيْكَ ٱلْكِئْبَ بِٱلْحَقِّ لِتَحْكُم بَيْنَ ٱلنَّاسِ مِمَا آرَنكَ ٱللَّهُ وَلا تَكُن لِلْخَابِنِينَ خَصِيمًا ﴿ وَلَا تَعْمَلُونَ وَاللَّهُ وَلَا تَكُن لِلْخَابِنِينَ خَصِيمًا ﴿ وَلَا تَعْمَلُونَ وَلَا يَعْمَلُونَ مَنَ ٱللَّهِ وَهُو مَعَهُمُ إِذْ يُبَيِّتُونَ مَا لَا يَرْضَى مِنَ ٱللَّهِ وَهُو مَعَهُمُ إِذْ يُبَيِّتُونَ مَا لَا يَرْضَى مِنَ ٱللَّهَ وَكُانَ ٱللَّهُ بِمَا يَعْمَلُونَ مُحِيطًا ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عِلمًا اللَّهُ إِلَى اللَّهُ عِلمًا اللَّهُ إِلَى اللَّهُ اللَّهُ عَمَلُونَ مُحِيطًا ﴿ اللَّهُ إِلَى اللَّهُ عَلَوْنَ مَنَ ٱللَّهُ وَمُو مَعَهُمُ إِذْ يُبَيِّتُونَ مَا لَا يَرْضَى مِنَ ٱللَّهِ وَهُو مَعَهُمُ إِذْ يُبَيِّتُونَ مَا لَا يَرْضَى مِنَ ٱللَّهِ وَهُو مَعَهُمُ إِذْ يُبَيِّتُونَ مَا لَا يَرْضَى مِنَ ٱللَّهُ وَكُانَ ٱللَّهُ بِمَا يَعْمَلُونَ مُحِيطًا ﴿ اللَّهُ إِلَيْ اللَّهُ عَلَوْنَ مِنَ اللَّهُ عَلَوْنَ مِنَ اللَّهُ عَلَوْنَ مُعَلَّمُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَوْنَ مَن اللَّهُ عَلَوْنَ مَن اللَّهُ عَلَوْنَ مَن اللَّهُ وَلَا يَتُعْمَلُونَ مُعِيطًا اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ مَا لَا يَعْمَلُونَ مُعَلِيلًا اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَا لَا اللَّهُ عِلَا اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَوْنَ مُعُلِيلًا اللَّهُ عَلَوْنَ مُعُلَّا اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا لَا يَعْمَلُونَ مُعُولًا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَا لَا اللَّهُ عَلَا لَا اللَّهُ اللَّالَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللللّهُ اللللّهُ اللللللللللللللللْمُ اللللللللللللللللللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللللللللللللللللللل

# معاني المفردات

| المعنى                                                                                                   | الكلمة                      | م        |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------|----------|
| بها عرَّفك وأوحى به إليك .                                                                               | مِمَا أَرَىٰكَ ٱللَّهُ      | ١        |
| الذين يخونون الناس وأنفسهم بالسرقة وارتكاب المعاصي.                                                      | لِّلُخَآبِنِينَ             | ۲        |
| مخاصِمًا لأجلهم ومدافِعًا عنهم.                                                                          | خَصِيمًا                    | ٣        |
| الجدال: من الجدل بمعنى الفَتْل، «جدَلتُ الحبل» أي: فتلتُه، ويكون بحق أو باطل، والجدال هو الجوار والنقاش. | وَلَا يَجُكِدِلُ            | ٤        |
| يخونون أنفسَهم وغيرَهم بالمعاصي .                                                                        | يَخْتَانُونَ أَنفُسَهُمْ    | 0        |
| كثير الخيانة.                                                                                            | خَوَّانًا                   | ٦        |
| كثير ارتكاب الإثم.                                                                                       | أَشِمًا                     | <b>Y</b> |
| يستترون من الناس مخادعة وخوفًا من العقوبة.                                                               | يَسْتَخْفُونَ مِنَ ٱلنَّاسِ | ٨        |
| يُضمِرون ويدبِّرون.                                                                                      | يُبَيِّتُونَ                | ٩        |
| عالمًا بكل شيء.                                                                                          | المجيطًا                    | ١.       |

<sup>(</sup>۱) النساء: ۱۰۸ – ۱۰۸

# المعنى الإجمالي:

إنا أنزلنا إليك يا محمد القرآن الكريم، إنزالًا متلبّسًا بالحق وبالعدل؛ لكي تحكم بين الناس في قضاياهم بها عرفك الله وأعلمك وأوحى به إليك، ولا تكن لأجل الخائنين مخاصِمًا للبُرآء، بأن تجعل فكرك ينحاز إلى أولئك الخائنين – الذين يُظهرون الإسلام قبل سهاع البينات الهادية المرشدة إلى الحق. واستغفر الله لهؤلاء الخائنين لكي يتوبوا إلى الله – تعالى – ببركة استغفارك لهم، ولا تخاصم وتدافع عن هؤلاء الذين ﴿ يَخْتَانُونَ أَنفُسُهُم الله الله عن يخونونها بشدة وإصرار ولا يشعرون برقابة الله عليهم، واطلاعه على جميع أحوالهم، بل يرتكبون ما يرتكبون من آثام من دون حياء منه مع أنه – سبحانه – هو الأحق بأن يستحى منه، ويخشى من عقابه؛ لاطلاعه على أقوالهم وأعالهم ولا يخفى عليه شيء من أمرهم حين يُضمِرون ويدبِّرون ويقدرون في أذهانهم ما لا يرضاه الله من القول كأن يرتكبوا المنكرات ثم يلصقونها بغيرهم حتى لا يُفتضَح أمرُهم.

#### التفسير والبيان:

# العنصر الأول: سبب نزول هذه الآيات:

نزلت هذه الآيات في شأن طُعَمَة بنِ أُبيْرِقَ (۱) لما سرق دِرْعًا كانت وديعة عنده – وخبأها في جراب دقيق، ووضعها عند زيد بن السمين اليهودي، فالتمسوا الدرع عند طُعْمة، فلم يجدوها، وحلف بالله: ما أخذها، ولا علم له بها، فساروا في أثر الدقيق حتى انتهوا إلى منزل اليهودي، فوجدوها عنده، فقال: دفعها إليَّ طُعْمَة، ولكن طُعْمة أنكر ذلك، فقال قوم طُعْمَة: انطلقوا بنا إلى رسول الله، فسألوه أن يجادل عن صاحبهم، وقالوا: إن لم تفعل هلك صاحبنا وافتُضح أمرُه، وظهرت براءة اليهودي، فأمره الله تعالى أن يقضيَ بين الناس بالحق والعدل دون محاباة أحد؛ وأنه أنزل إليك هذا القرآن لأجل أن تحكم بين الناس بها أوحاه الله إليك وأعلمك به من الأحكام، ولا تكن لمن خان نفسه وخالف ضميره مدافعًا تدافع عنه، وترد من طالبه بالحق الذي خان فيه أمانته، واستغفر الله مما همت به (۱) في أمر طُعْمَة وبراءته، وعقاب اليهودي، إنه تعالى كثير المغفرة لمن استغفره، واسع الرحمة لمن تاب إليه.

(٢) أمر النبي على بالاستغفار لايقدح في عصمته؛ لأنه لم يكن منه إلا الهم، والهم لا يوصف بأ نه ذنب. «ومن هم بسيئة فلم يعملها ، كتبت له حسنة»، كما ورد في كتب السنة الصحيحة.

<sup>(</sup>١) هو طُعْمَة بن أُبَيْرِقَ بن عمرو بن حارثة بن ظفر الخزرجي الأنصاري، ذكر في الصحابة وأنه شهد المشاهد كلها إلا بدرًا، وقد تكلم في إيهانه. انظر: «أسد الغابِة» (٣/ ٧٣).

## العنصر الثاني: المراد بالذين يختانون أنفسهم:

المقصود بقوله تعالى: ﴿ وَلَا نَجُكِدِلْ عَنِ ٱلَّذِينَ يَخْتَانُونَ أَنفُسَهُمْ ﴾ أي: ولا تدافع عن هؤلاء الخونة ولا تساعدهم عند التخاصم؛ إن الله يكره من اعتاد الخيانة والمعصية، ويحب أهل الأمانة والاستقامة.

وجعلت خيانة هؤ لاء لغيرهم خيانة لأنفسهم؛ لأن سوء عاقبة هذه الخيانة سيعود عليهم.

# العنصر الثالث: المقصود بقوله تعالى: ﴿ يَسَـ تَخُفُونَ مِنَ ٱلنَّاسِ وَلَا يَسْتَخُفُونَ مِنَ ٱللَّهِ ﴾:

إن هؤلاء الخائنين يستترون من الناس عند ارتكاب الجريمة مخادعةً وخوفًا، ولا يستترون ولا يستحيون من الله وهو معهم عالم بهم، مطّلع عليهم، يسمع ما يدبِّرونه في الخفاء، ويُضمِرونه في السر من الله وهو معهم عالم بهم، والحلِف الكاذب، وكان الله محيطًا بأعماهم، حافظًا لها، فكيف ينجون من عقابه؟!

# العنصر الرابع: قوله: ﴿ وَهُوَ مَعَهُمُ إِذْ يُبَيِّتُونَ مَا لَا يَرْضَىٰ مِنَ ٱلْقَوْلِ ۚ وَكَانَ ٱللَّهُ بِمَا يَعْمَلُونَ مُحِيطًا ﴾:

فائدتها: بيان لشمول علمه - سبحانه - بكل حركاتهم وسكناتهم.

أي: إن هؤلاء الخائنين يرتكبون السوء من دون حياء من الله، مع أنه - سبحانه - معهم في كل حركاتهم وسكناتهم بعلمه واطلاعه على أقوالهم وأعالهم ولا يخفى عليه شيء من أمرهم حين ﴿ يُبَيِّتُونَ ﴾؛ أي: يُضمِرون ويدبِّرون ويقدِّرون في أذهانهم ما لا يرضاه الله من القول؛ كأن يرتكبوا المنكرات ثم يلصقونها بغيرهم؛ حتى لا يُفتضَح أمرهم.

#### الصور البلاغية:

- عبَّر بالجمع في قوله: ﴿ لِلْخَابِينِينَ ﴾، و﴿ يَخْتَانُونَ أَنفُسَهُمْ ۚ ﴾ مع أن السارق طُعْمَةَ وحدَه؛ لأن قومه شهِدوا له بالبراءة وناصروه على باطله، فكانوا شركاء له في الإثم، وليشمل طُعْمَةَ وكل من خان مثل خيانته.
- في قوله: ﴿ وَلَا يَجُكِدِلُ عَنِ ٱلَّذِينَ يَخْتَانُونَ أَنفُسَهُمْ ۚ ﴾ سمَّى خيانة غيرهم خيانة لأنفسهم؛ لأن ضررها عائد إليهم، ولأن المسلمين جميعًا كالجسد الواحد فمن تظاهر بأنه منهم ثم خان أحدهم فكأنها خان نفسه.
  - في قوله: ﴿ وَكَانَ اللَّهُ بِمَا يَعْمَلُونَ مُحِيطًا ﴾ وعد للطائعين، ووعيد للعاصين.

## الدروس المستفادة:

- ١ القضاء بالحق والعدل دون محاباة أحد، وبغير ظلم أحد ولو كان غير مسلم.
  - ٢- النهى الصريح عن الدفاع عن الخائنين.
  - ٣- الخائن يضُرُّ نفسه أوَّلًا قبل أن يضُرَّ الآخرين.
  - ٤ الله هو الأحق بأن يستحيا منه ويخشى من عقابه .
- ٥ الله تعالى محيط إحاطة تامة بها يعمله الناس ولا يغيب عن علمه شيء، وسيحاسب الجميع يوم
   القيامة.
- 7- لا ينبغي إذا ظهر للمسلمين نفاق قوم أن يجادل فريق منهم فريقًا عنهم ليحموهم ويدفعوا عنهم. فإن هذا قد وقع على عهد النبي على وفيهم نزل قوله تعالى -: ﴿ وَلَا تَكُن لِلنَّمَ آبِنِينَ خَصِيمًا ﴾.

# ▶ المناقشة والتدريبات

#### س ١: بيِّن معانى الكلمات التالية:

[خَصِيمًا - يَخْتَانُونَ أَنْفُسَهُمْ - خَوَّانًا - يَسْتَخْفُونَ مِنَ النَّاسِ - يُبَيِّتُونَ ].

س ٢: اشرح الآيات شرحًا إجماليًّا.

س٣: اذكر موضعين في الآيات اشتملا على صور بلاغية.

س ٤: أكمل ما يلي:

| لأجل | آن | القر | الله | ٠ ل | أنز | _ |
|------|----|------|------|-----|-----|---|
|------|----|------|------|-----|-----|---|

- إن الله يكره من .....

- سمَّى الله خيانة غيرهم خيانة لأنفسهم .....

س٥: اختر الإجابة الصحيحة من بين القوسين:

- نزلت هذه الآيات في: [طُعْمَةَ بن أُبيرِ قَ - زيد بن السَّمين - زيد بن ثابت].

- يبيِّتون : [يُضمِرون ويدبِّرون - يعلمون ويجهَرون - يستترون ].

# س٦: ما السر البلاغي فيها يلي:

- عبَّر بالجمع في قوله: ﴿ لِلنَّخَابِنِينَ ﴾، و﴿ يَخْتَانُونَ أَنفُسَهُمْ ﴾ مع أن السارق طُعْمَةَ وحده.

- في قوله: ﴿ وَلا يُجْدِلُ عَنِ ٱلَّذِينَ يَخْتَانُونَ أَنفُسَهُمْ ۚ ﴾ سمَّى خيانة غيرهم خيانة لأنفسهم .

س٧: اذكر الدروس المستفادة من الآيتين.

#### نشاط (١):

بالرجوع إلى مكتبة المعهد والمسجد، من خلال كتب السيرة، وبإشراف معلمك، استدل بقِصص أخرى تدل على عدل الإسلام في معاملة غير المسلمين دون محابة أو مجاملة، وقم بتعليقها على حائط مجلة المعرفة لهذا الأسبوع.



# الموضوع الرابع الله الله الله الله الله الله الذينة والطيبات

قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ يَبَنِىٓ ءَادَمَ خُذُواْ زِينَتَكُمْ عِندَكُلِّ مَسْجِدِ وَكُلُواْ وَالشَّرِبُواْ وَلَا تُسْرِفُواْ إِنَّهُ لَا يُحِبُّ الْمُسْرِفِينَ ﴿ ثَا قُلُ مَسْجِدِ وَكُلُواْ وَالشَّرِبُواْ وَلَا تُسْرِفُواْ إِنَّهُ لَا يُحِبُّ الْمُسْرِفِينَ ﴿ ثَا قُلُ مِنْ حَرَّمَ زِينَ لَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعَالَمُونَ وَ الطَّيِبَاتِ مِنَ الرِّزْقِ قُلُ هِيَ لِلَّذِينَ ءَامَنُواْ فِي الْحَيَوْةِ اللَّهُ نَيَا خَالِصَةَ يَوْمَ الْقِينَمَةُ كَذَلِكَ نُفُصِّلُ الْآكِينَ لِقَوْمِ يَعْلَمُونَ ﴿ آ ﴾ (١).

#### معانى المفردات

| المعنى                                                                   | الكلمة               | م |
|--------------------------------------------------------------------------|----------------------|---|
| ما يتزيَّن به المرء ويتجمَّل به من ثياب وغيره. واتخاذها: التَّزيُّن بها. | الزِّينةُ            | ١ |
| موضع السجود، ثم أُطلِقَ على البناء المعَدِّ للعبادة، وهو المراد هنا.     | المُسْجِدُ           | ۲ |
| مجاوزة الحد في كل شيء.                                                   | الإسراف              | ٣ |
| خاصة لا يشاركهم فيها غيرهم.                                              | خَالِصَةً            | ٤ |
| نبين ونوضح.                                                              | نُفُصِّلُ            | 0 |
| أي: يعلمون ما في تضاعيفها من توجيهات سامية، وآداب عالية.                 | لِقَوْمِ يَعُلَمُونَ | ٦ |

#### المعنى الإجمالي:

عليكم يا بني آدم أن تتجملوا بها يستر عوراتكم، وأن تتحلّوا بلباس زينتكم كلها صليتم أو طُفتم، واحذروا أن تطوفوا بالبيت الحرام وأنتم عرايا. وكلوا من المآكل الطيبة، واشربوا المشارب الحلال ولا تسرفوا لا في زينتكم ولا في مأكلكم أو مشربكم؛ لأنه – سبحانه – يكره المسرفين. وقل يا محمد لأولئك الذين يطوفون بالبيت عرايا، ويمتنعون عن أكل الطيبات: من أين أتيتم بهذا الحكم الذي عن طريقه حرمتم على أنفسكم بعض ما أحله الله لعباده؟ فهذه الزينة والطيبات من الرزق ثابتة للذين آمنوا في الحياة الدنيا، ويشاركهم فيها المشركون أيضًا، أما في الآخرة فهي خالصة للمؤمنين ولا يشاركهم فيها أحد ممن أشرك مع الله آلهة أخرى. ومثل تفصيلنا هذا الحكم نفصًل سائر الأحكام لقوم يعلمون ما في تضاعيفها من توجيهات سامية وآداب عالية.

(١) الأعراف: ٣١-٣٢.

#### التفسير والبيان:

العنصر الأول: سبب نزول الآية الأولى:

قال ابن عباس: «كان بعض العرب يطوفون بالبيت عراة، الرجال بالنهار، والنساء بالليل. يقولون: لا نطوف في ثياب عصينا الله فيها». فأنزل الله - تعالى -: ﴿يَبَنِيٓ ءَادَمَ خُذُواْ زِينَتَكُمُ عِندَكُلِّ مَسَجِدٍ ﴾ (١٠). العنصر الثاني: الهدف العام من الآية الأولى:

أن القرآن الكريم يأمر بكل فضيلة، وبكل قيمة ورقي ونظافة ومروءة، ومن ذلك: الأمر بستر العورة، واتخاذ الزينة عند كل موضع سجود، وهذا يشمل جميع الصلوات، ويدخل مع الصلاة: مواطن الخير كلها.

العنصر الثالث: المنهج الذي وضعه القرآن وينبغي اتباعه فيها يتعلق بالمأكل والمشرب:

قال تعالى: ﴿وَكُلُواْ وَاللَّهُ مَرُواْ وَلا تُسَرِفُواْ ﴾ أي: عدم الإسراف فيهما ؛ لما يترتب على ذلك من أضرار، قد ثبت وقوعها في أبحاث الطب الحديثة، مما يدل على أن القرآن خارج في أخباره وأحكامه عن قدرة البشر وأنه كلام خالق القُوى والقُدر تبارك وتعالى .

والمطلوب هو: الاعتدال في المأكل والمشرب من غير تجاوز الحلال إلى الحرام، ولا الحاجة إلى التُّخمة، ولا التقصير في الإنفاق؛ لأنه مضرة وبخل.

عن عبد الله بن عمرو: أن رسول الله ﷺ قال: «كُلُوا وَاشْرَبُوا، والْبَسُوا، وَتَصَدَّقُوا مِنْ غَيْرِ نَخِيلَةٍ (٢) وَلَا سَرَفٍ، فَإِنَّ اللهَ يُحِبُّ أَنْ يَرَى أَثَرَ نِعْمَتِهِ عَلَى عَبْدِهِ» (٣).

وعن المقدام بن مَعْدِ يكرِبَ قال: سمعت رسول الله ﷺ يقول: «مَا مَلاَّ ابْنُ آدَمَ وِعَاءً شَرَّا مِنْ بَطْنِهِ، حَسْبَ ابْنَ آدَمَ أَكُلُثُ لِشَرَابِهِ، وَتُلُثُ لَصَلْبَهُ، فَإِنْ كَانَ فَاعِلًا لَا تَحَالَةَ، فَتُلُثُ لِطَعَامِهِ، وَتُلُثُ لِشَرَابِهِ، وَتُلُثُ لِنَفَسِهِ»(٤).

{0 m}

<sup>(</sup>١) الكوكب الوهاج شرح صحيح مسلم .

<sup>(</sup>٢) لأن الإنسان قد يتصرف خيلاء وإعجابًا ورياء، لكن في غير سرف.

<sup>(</sup>٣) رواه أحمد بإسناد حسن .

<sup>(</sup>٤) رواه أحمد والترمذي.

## العنصر الرابع: الانتفاع بالمباحات:

قال تعالى: ﴿ قُلْ مَنْ حَرَّمَ زِينَةَ ٱللَّهِ ٱلَّتِيّ أَخْرَجَ لِعِبَادِهِ وَٱلطَّيِّبَتِ مِنَ ٱلرِّزْقِ ۚ قُلْ هِيَ لِلَّذِينَ ءَامَنُواْ فِي ٱلْحَيَوٰةِ ٱللَّهُ يَا خَالِصَةً يَوْمَ ٱلْقِينَمَةُ ﴾.

بيَّن -سبحانه وتعالى- في هذه الآية الكريمة أنه ليس من الحكمة والخير تحريم الزينة والطيبات من الرزق التي خلقها الله لعباده، وعلَّمهم كيفية الانتفاع بها.

ودليل ذلك: أن القرآن الكريم أنكر على من يحرم الانتفاع بالمباحات زهدًا وترفعًا، بأنه أخطأ، فإن الطيبات من الرزق حلال للناس جميعًا في الدنيا، وخالصة خاصة للمؤمنين يوم القيامة، لا يشاركهم فيها أحد من الكفار، فإن الجنة محرمة على الكافرين.

# العنصر الخامس: الذين ينتفعون بهدى القرآن:

قال تعالى: ﴿كُنَالِكَ نُفُصِّلُ ٱلْآيكتِ لِقَوْمِ يَعْلَمُونَ ﴾ أي: ومثل هذا التفصيل التام والبيان لحكم الزينة والطيبات، يبين الله تعالى ويوضح الآيات الدالة على كمال الشرع والدين، وصدق النبي على والقرآن، وإتمام الشريعة لقوم يعلمون حكمة الله، ويفقهون تشريعه.

وقد كان السلف الصالح يقفون بين يدي الله في عبادتهم وهم في أكمل زينة، فهذا مثلًا الحسن بن على كان إذا أراد أن يصلي لبس أحسن الثياب، فإذا سئل قال: «كيف لا أتجمل لربي، والله جميل يحب الجمال».

وقد جمع الله الطب في نصف آية ﴿وَكُلُوا وَالشَّرَبُوا وَلَا تُسَرِّفُوا ﴾؛ لأن الطب نوعان: طب وقاية من المرض قبل أن ينزل.

وخير الطب طب الوقاية، وهذه الآية اشتملت عليه؛ لأن تخفيف الأكل والشرب يستوجب صحة البدن.

# العنصر السادس: والفائدة من هذه الآية:

ومن تأمل هذه الآية حق التأمل، فإنه يجتنب أن يحرم على عباد الله شيئًا ويوجب عليهم شيئًا في دينهم بغير نص صريح عن الله ورسوله، بل يجتنب - أيضًا - أن يقول: هذا مندوب أو مكروه في الدين بغير دليل واضح من النصوص، وما أكثر الغافلين عن هذا، المتجرئين على التشريع!

#### الصورة البلاغية:

- الاستفهام في قوله: ﴿ قُلُ مَنْ حَرَّمَ زِينَةَ ٱللهِ ﴾: للإنكار والتوبيخ لهؤلاء المشركين الذين يحرِّمون بآرائهم وابتداعهم.

#### الدروس المستفادة:

- ١ وجوب سَتر العورة، ومشروعية لباس الرفيع من الثياب، والتجمل بها.
- ٢- إباحة المآكل والمشارب وطيبات الرزق من غير تقتير ولا إسراف، ولا بخل ولا ترف.
  - ٣- الإسراف بكثرة الأكل والشرب ممنوع شرعًا.
    - ٤ تشديد النكير على من حرم ما لم يحرمه الله .
  - ٥- الأصل في المطاعم والمشارب والملابس وأنواع التجملات الإباحة من غير إسراف.
- ٦- الزينة والطيبات من الرزق في دار الدنيا يشترك فيها البر والفاجر والمؤمن والكافر، وفي الآخرة
   تكون خالصة للمؤمنين لا يشاركهم فيها أحد من الكفار، فإن الجنة محرمة على الكافرين.
  - ردت الآيات على المتنطعين الذين يضيقون على أنفسهم ما وسعه الله .



# المناقشة والتدريبات

## س ١: بيِّن معانى الكلمات التالية:

[الزينة - ولا تُسْرِفُوا - خَالِصَةً - نُفَصِّلُ - لِقَوْمٍ يَعْلَمُونَ ]

س٧: اشرح الآيات شرحًا إجماليًّا.

س٣: اذكر موضعًا في الآيتين الكريمتين اشتمل على صورة بلاغية.

س٤: اذكر حكمًا فقهيًّا مستنبطًا من الآية الثانية؟

# س٥: أكمل ما يلي:

|  |  | هي | آية | نصف | فی | الطب | الله | - جمع |
|--|--|----|-----|-----|----|------|------|-------|
|--|--|----|-----|-----|----|------|------|-------|

- الاستفهام في ﴿ قُلْ مَنْ حَرَّمَ زِينَةَ ٱللَّهِ ﴾ ....

- الإسراف بكثرة الأكل والشرب .....

– الأصل في المطاعم والمشارب .....

# س٦: اختر الإجابة الصحيحة من بين القوسين:

حكم ستر العورة: (واجب - جائز - مكروه).

حكم الإسراف: (مكروه - مذموم - مباح).

- خير الطب: (الوقاية - العلاج - الرقية ).

س٧: اذكر الدروس المستفادة من الآيتين.

#### نشاط (١):

بمساعدة زملائك، وبإشراف معلمك، قم بتجهيز إذاعة معهدية تبين خطورة المتنطِّعين في الدِّين والمتشدِّدين فيه .



# الموضوع الخامس 🌓 في الإسلام حياة

#### معاني المفردات

| المعنى                                                    | الكلمة                               | م        |
|-----------------------------------------------------------|--------------------------------------|----------|
| أجيبوا الله والرسول بالطاعة.                              | ٱسْتَجِيبُواْ لِللّهِ وَلِلرَّسُولِ  | ١        |
| أي: يصلحكم به من أمر دينه؛ لأنه سبب الحياة الأبدية.       | لِمَا يُحْيِيكُمُ                    | ۲        |
| يقلب الأمور من حال إلى حال .                              | يَحُولُ بَيْنَ ٱلْمَرْءِ وَقَلْبِهِ. | ٣        |
| أي: إليه مصيركم ومرجعكم، فيجازيكم بأعمالكم.               | وَأَنَّهُ وَإِلَيْهِ تُحَثَّرُونَ    | ٤        |
| احذروا بلاء ومحنة.                                        | وَٱتَّ قُواْ فِتَّ نَةً              | 0        |
| شديد العذاب لمن خالفه وعصاه.                              | شكديدُٱلْعِقَابِ                     | ٦,       |
| الخطف: الأخذ بسرعة، أي: تخافون أن يتخطفكم المشركون بالقتل | يَنَخَطَّفَكُمُ ٱلنَّاسُ             | V        |
| والسلب.                                                   | ينحطفهم الناس                        | <b>v</b> |
| فأيدكم وقواكم بنصره.                                      | فَعَاوَىٰكُمْ                        | ٨        |

#### المعنى الإجمالي:

يا أيها الذين آمنوا بالله حق الإيهان، استجيبوا لله وللرسول عن طواعية واختيار، ونشاط وحسن استعداد إذا دعاكم الرسول على إلى ما يصلح أحوالكم، ويرفع درجاتكم، من الأقوال النافعة، والأعهال الحسنة، التي بالتمسك بها تحيون حياة طيبة: وتظفرون بالسعادتين: الدنيوية والأخروية. واعلموا علمًا

(١) الأنفال: ٢٤-٢٦

يقينًا أن الله يحول بين المرء وبين ما يتمناه قلبه من شهوات الدنيا ومتعها: فكم من إنسان يؤمل أنه سيفعل كذا غدًا، وسيجمع كذا في المستقبل، وسيحصل على كذا قريبًا ثم يحول الموت ويفصل بينه وبين آماله وأمانيه. فبادروا إلى اغتنام الأعمال الصالحة من قبل أن يفاجئكم الموت. وأنه - سبحانه - اليه وحده ترجعون لا إلى غيره، فيحاسبكم على ما قدمتم وما أخرتم، ويجازي كل إنسان بها يستحقه من خير أو شر.

#### التفسير والبيان:

# العنصر الأول: الإسلام حياة:

قال تعالى: ﴿ يَكَأَيُّمَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱسۡتَجِيبُواْ لِلّهِ وَلِلرَّسُولِ إِذَا دَعَاكُم ٓ لِمَا يُحِيبِكُم ﴾: ينادي الله تعالى عباده المؤمنين قائلًا لهم: أيها المؤمنون، أجيبوا دعوة الله، ودعوة الرسول، وسبب ذلك: لأن دعوته أبدية مشتملة على سعادة الدنيا والآخرة، وفيها صلاحكم وخيركم، وفيها كل حق وصواب، لذا: يجب عليكم امتثال ما أمر به الله والرسول عليه بجدِّ وعزم ونشاط من أمور الدين عبادة وعقيدة ومعاملة.

ومن أعرض عما أمر الله ورسوله به: فهو ميت لا حياة طيبة أو روحية فيه، كما قال تعالى: ﴿ أَوَمَن كَانَ مَيْـتًا فَأَحْيَـيْنَهُ وَجَعَلْنَا لَهُ, نُورًا يَمْشِى بِهِ فِ ٱلنَّاسِ كَمَن مَّثَلُهُ, فِي ٱلظُّلُمَاتِ لَيْسَ بِخَارِجٍ مِّنْهَا كَذَالِكَ رُبِّنَ لِلْكَنْفِرِينَ مَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴿ آَنَ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الل

فيجب علينا: المبادرة بالاستجابة لله ورسوله قبل ألا نتمكن من ذلك.

العنصر الثاني: قلوب العباد بيد الله تعالى:

قال تعالى: ﴿ وَأَعْلَمُواْ أَنَّ اللَّهَ يَحُولُ بَيْنَ ٱلْمَرْءِ وَقَلْبِهِ عَوَانَّهُ وَ إِلَيْهِ تَحْشَرُونَ ﴾

فسبحانه يقلب الأمور كيف شاء من حال إلى حال، وهو المتصرف في جميع الأشياء، يصرف القلوب بها لا يقدر عليه صاحبها، ويغير اتجاهاته ومقاصده ونياته وعزائمه حسبها يشاء.

ويشهد لذلك ما رُوِي عن أنس بن مالك فَاكُ قَال: كان النبي عَلَيْ يكثر أن يقول: «يَا مُقَلِّبَ الْقُلُوبِ ثَبِّتْ قَلْبِي عَلَى دِينِكَ»، فقلنا: يا رسول الله، آمناً بك وبها جئتَ به، فهل تخاف علينا؟ قال: «نَعَمْ، إِنَّ الْقُلُوبَ بَيْنَ أُصْبُعَيْنِ مِنْ أَصَابِع الله تَعَالَى يُقَلِّبُها...»(٢).

<sup>(</sup>١) الأنعام : ١٢٢

<sup>(</sup>٢) رواه أحمد.

فأسرعوا في العمل الصالح، وأعدُّوا العدة ليوم الحشر، فإن مرجعكم ومصيركم إلى الله، فيجازيكم بأعمالكم.

# العنصر الثالث: التحذير من الوقوع في الفتنه:

قال تعالى : ﴿ وَأَتَّقُواْ فِتَّنَةً لَّا تُصِيبَنَّ ٱلَّذِينَ ظَلَمُواْ مِنكُمْ خَآصَكَةً وَأَعْلَمُواْ أَنَ ٱللَّهَ شَكِيدُ ٱلْعِقَابِ ﴾

أي: احذروا – أيها المؤمنون – الوقوع في الفتنة وهي الاختبار والمحنة، لأن عدم الحذر يترتب عليه أن: يعم البلاء المسيء وغيره، ولا يقتصر على أهل المعاصي، ولا من ارتكب الذنب، بل يتعدى إليكم جميعًا، ويصل إلى الصالح والفاسد . عن المنذر بن جرير عن أبيه قال: قال رسول الله على المعافي : «مَا مِنْ قَوْمٍ يَعْمَلُونَ بِالْمَعَاصِي، وَفِيهِمْ رَجُلٌ أَعزُّ مِنْهُمْ وَأَمْنَعُ لَا يُغَيِّرُه إِلَّا عَمَّهُمُ اللهُ بِعِقَابِ، أَوْ أَصَابَهُمُ العِقَابُ »(١).

واعلموا: أن الله تعالى شديد العذاب في الدنيا والآخرة لمن عصاه من الأمم والأفراد، وخالف هدي دينه وشرعه.

# العنصر الرابع: نعمة الله وإحسانه إلى المؤمنين:

قال تعالى: ﴿وَالنَّكُمُ مِنَ الطَّيِبَاتِ لَعَلَكُمُ مُسْتَضْعَفُونَ فِي الْأَرْضِ تَخَافُوكَ أَن يَنَخَطَّفَكُمُ النَّاسُ فَعَاوَكُمُ وَأَيَّدَكُم بِنَصَرِهِ وَرَزَقَكُم مِنَ الطَّيِبَاتِ لَعَلَكُمُ تَشَكُرُونَ ﴾: هذا كان حال المؤمنين قبل الهجرة من مكة الى المدينة، أي: اذكروا وقت أن كنتم قلة مستضعفين في مكة، والمشركون أعزة كثرة يذيقونكم سوء العذاب، وكنتم خائفين غير مطمئنين، تخافون أن يأخذكم المشركون بسرعة خاطفة للقتل والسلب.

# فأكمل الله نعمته عليكم:

- ١ فآواكم الله، وجعل لكم مأوى تتحصنون به في المدينة.
- ٢ وأعانكم وقواكم يوم بدر وغيره من الغزوات بنصره وعونه.
  - ٣- ورزقكم من الطيبات رزقًا حسنًا مباركًا فيه.
  - ٤ وأحل لكم الغنائم؛ كي تشكروا هذه النعم الجليلة .

للصف الثاني الإعدادي \_\_\_\_\_ ٩ ه

<sup>(</sup>١) رواه أحمد وأبو داود.

#### الصور البلاغية:

- الضمير في قوله: ﴿إِذَا دَعَاكُمْ ﴾ يعود إلى رسول الله ﷺ؛ لأنه هو المباشر للدعوة إلى الله، ولأن في الاستجابة لله تعالى، قال سبحانه: ﴿ مَّن يُطِعِ ٱلرَّسُولَ فَقَدُ أَطَاعَ ٱللَّهَ ۖ وَمَن تَوَلَّى فَمَا آرْسَلْنَكَ عَلَيْهِمْ حَفِيظًا ﴾(١).
- في قوله تعالى: ﴿ وَأَعْلَمُواْ أَتَ اللَّهَ يَحُولُ بَيْنَ ٱلْمَرْءِ وَقَلْبِهِ عَلَى الله تعالى تمكنه من قلوب العباد وتصريفها كما يشاء بمن يحول بين الشيء والشيء.
- في قوله تعالى: ﴿وَأَنَّهُۥ إِلَيْهِ تُحَشَرُونَ ﴾ تذييل قصد به تذكيرهم بأهوال يوم القيامة. والضمير في قوله: ﴿وَأَنَّهُۥ كِي يعود إلى الله تعالى أو هو ضمير الشأن. أي: وأنه سبحانه إليه وحده ترجعون لا إلى غيره؛ والجملة تهديد ووعيد للعصاة.

## الدروس المستفادة:

- ١ الاستجابة لله ورسوله على فيها الخير والصلاح والحياة الطيبة السعيدة في الدنيا والآخرة.
  - ٢- الله تعالى هو المالك لقلوب العباد، وهو المتصرف فيها كيف يشاء.
- ٣- تجنب أسباب الفتنة والبلاء والعذاب؛ لأن وباء الفتنة لا يقتصر على الظالمين خاصة وإنها يعم
   الجميع.
  - ٤ الحث على لزوم الاستقامة خوفًا من عقاب الله تعالى.
  - ٥- المبادرة إلى شكر النعم التي أنعم الله بها على المؤمنين.
- الله تعالى يحقق لمن امتثل أوامره سعادة الدنيا، والأمن من المخاوف، والنصر على الأعداء،
   ويمنحهم أيضًا الفوز والنجاة والرضوان في الآخرة.



<sup>(</sup>١) سورة النساء، الآية: ٨٠.

# المناقشة والتدريبات

| س ١: بيِّن معاني الكلمات التالية: [ الله عنه الله عنه الله عنه الله عنه الله الله الله الله الله الله الله ال                                                                                   |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| س٧: اشرح الآيات شرحًا إجماليًّا.                                                                                                                                                                |
| س٣: اذكر موضعين في الآيات اشتملا على صور بلاغية.                                                                                                                                                |
| سة: أكمل ما يلي:  - من أعرض عما أمر الله ورسوله                                                                                                                                                 |
| س٥: اختر الإجابة الصحيحة من بين القوسين: ١ - طاعه الله ورسوله: ٢ - قوله تعالى: ﴿يَنَخَطَّفَكُمُ ٱلنَّاسُ ﴾ الخطف: (الآخذ بسرعة - الهلاك - الخوف - العلاج). س٦: اذكر الدروس المستفادة من الآيات. |
| نشاط (١) :<br>بمساعدة المسئولين داخل معهدك قم بالتنظيم والتنسيق معه؛ لعمل ندوة لزملائك داخل المعهد<br>عنوان: «العزة والتمكين في التمسك بالإسلام».                                               |

# الموضوع السادس 🌓 أوصاف أولياء الله وجزاؤهم

قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ أَلَا إِنَ أَوَلِيَآءَ ٱللَّهِ لَا خَوْفُ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ ﴿ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَكَانُواْ يَنَقُونَ ﴿ ۖ لَهُمُ ٱلْبُشْرَىٰ فِي ٱلْحَيَوٰةِ ٱلدُّنِيَا وَفِي ٱلْآخِرَةَ لَا بَبْدِيلَ لِكَامِنَتِ ٱللَّهِ ذَلِكَ هُو ٱلْفَوْزُ ٱلْعَظِيمُ ﴿ ﴾ (١)

## معاني المفردات

| المعنى                                                | الكلمة                           | م |
|-------------------------------------------------------|----------------------------------|---|
| أحبابه والمقربين إليه وكل الطائعين من المؤمنين.       | أُولِيكَاءَ ٱللَّهِ              | ١ |
| توقع حصول المكروه في المستقبل.                        | خُوفُ                            | ۲ |
| الحزن: التألم على مكروه وقع في الماضي.                | يَحْـزُنُونَ                     | ٣ |
| الخبر السار، وسُمِّيَ بذلك؛ لأن أثره يظهر على البشرة. | ٱلْبُشْرَى                       | ٤ |
| يمتثلون أمر الله، ويجتنبون نهيه.                      | يَـُنَّقُونَ                     | 0 |
| لا تغيير ولا خلف لما وعد به عباده .                   | لَا نُبْدِيلَ لِكَلِمَتِ ٱللَّهِ | ٦ |

#### المعنى الإجمالي:

ألا إن أولياء الله الذين صدق إيهانهم، وحسن عملهم، لا خوف عليهم من أهوال الموقف وعذاب الآخرة، ولا هم يحزنون على ما تركوا وراءهم من الدنيا، لأن مقصدهم الأسمى رضا الله – سبحانه –، فمتى فعلوا ما يؤدي إلى ذلك هان كل ما سواه. ولهم ما يسرهم ويسعدهم في الدنيا من حياة آمنة طيبة، ولهم – أيضًا – في الآخرة ما يسرهم من فوز برضوان الله، ومن دخول جنته. لا تغيير ولا خلف لأقوال الله – تعالى – ولا لما وعد به عباده الصالحين من وعود حسنة، على رأسها هذه البشرى التي تسعدهم في الحياة الدنيا وفي الآخرة. وذلك هو الفوز العظيم الذي لا فوز وراءه، والذي لا يفوقه نجاح أو فضل.

<sup>(</sup>۱) يونس: ٦٢-٦٢

#### التفسير والبيان:

# العنصر الأول: من هم أولياء الله؟

الذين آمنوا بالله، وملائكته وكتبه، ورسله، واليوم الآخر، وكانوا يتقون الله بفعل ما أمر به، وترك ما نهى عنه، هم أولياء الله حقًا. وليس من شرط الولي أن يكون معصومًا لا يغلط ولا يخطئ.

# العنصر الثاني: صفاتهم:

قال علي بن أبي طالب رضي العبر، الله قوم صفر الوجوه من السهر، عمش العيون من العبر، خمص البطون من الجوع، يبس الشفاه من الذوي(١).

# العنصر الثالث: الذي وعدهم الله به:

- ١ وعدهم بحسن الجزاء في الدنيا والآخرة .
- ٢ وأنه ﴿ لَا خَوْفُ عَلَيْهِمْ ﴾ في الدنيا من مكروه يتوقع، ولا في الآخرة من أهوال الموقف وعذاب يوم القيامة.
- ٣- ﴿ وَلَا هُمْ يَحُن زُونَ ﴾ في الدنيا على مكروه وقع بهم أو محبوب فاتهم؛ لأنهم يؤمنون بالقضاء والقدر.
- ٤ وهم لا يحزنون في الآخرة من مخاوف القيامة، قال تعالى: ﴿ لَا يَحْزُنُهُمُ ٱلْفَزَعُ ٱلْأَكْبُرُ ﴾(٢).
- ٥-و ﴿ لَهُمُ ٱلْبُشَرَىٰ فِي ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنِيَا وَفِي ٱلْآخِرَةِ ﴾: بالنصر والاستخلاف في الأرض، كما قال تعالى: ﴿ وَلَيَنصُرُنُ وَالْمَالُونُ مِن يَنصُرُهُ وَاللَّهُ اللَّهُ لَقَوِئُ عَزِيزُ ﴾ (٣)، ﴿ وَعَدَ ٱللَّهُ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ مِنكُمْ وَعَكِمُلُواْ الصَّالِحَاتِ لِيَسْتَخْلِفَنَهُمْ فِي ٱلْأَرْضِ ﴾ (١).

وبالرؤيا الصالحة يرونها لأنفسهم أو يراها غيرهم لهم، قال النبي عَلَيْهُ في قوله: ﴿ لَهُمُ ٱلْشُرَىٰ فِي الرُّؤْيَا الصَّالَحَةُ، يرَاهَا المسْلِمُ أَوْ تُرَى لَهُ»(٥).

<sup>(</sup>٢) الأنبياء : ١٠٣.

<sup>(</sup>٣) الحج: ٤٠.

<sup>(</sup>٤) النور: ٥٥.

<sup>(</sup>٥) أخرجه أهمد.

<sup>(</sup>٦) فصلت : ۳۰.

وفي الحياة الآخرة بحسن الثواب والنعيم المقيم في الجنة، كما قال تعالى: ﴿ يُبَشِّرُهُمُ رَبُّهُم بِرَحْمَةِ مِنْهُ وَرِضُونٍ وَجَنَّتٍ لَمُمُ فِيهَا نَعِيمُ مُتِيمً ﴾(١).

العنصر الثالث: وعدالله ثابت لا يتغير:

قال تعالى : ﴿ لَا نَبَّدِيلَ لِكَامِنَتِ ٱللَّهِ ۚ ذَٰلِكَ هُو ٱلْفَوْزُ ٱلْعَظِيمُ ﴾

وعد الله لأوليائه ثابت لا يتغير، ولا تغيير لما وعد به من وعود حسنة، ذلك هو الفوز العظيم الذي لا يعرف قدره إلا الله .

#### الصور البلاغية:

- افتتحت الآية الكريمة بأداة الاستفتاح ﴿أَلاّ ﴾، وبحرف التوكيد ﴿إِنَّ ﴾؛ لتنبيه الناس إلى وجوب الاقتداء بأولياء الله حتى ينالوا السعادة في الدنيا والآخرة.
- عبر عن إيمانهم بالفعل الماضي ﴿ ءَامَنُوا ﴾؛ للإشارة إلى أنه إيمان ثابت راسخ، لا تزلزله الشكوك، ولا تؤثر فيه الشبهات.
- عبر بالبشارة في قوله تعالى : ﴿ لَهُمُ ٱلْبُشَرَىٰ ﴾ زيادة تكريم وتشريف لهم. وسمى إخبارهم بها يسرهم بالبشرى؛ لأن أثره يظهر على البشرة وهي ظاهر جلد الإنسان، فيجعله متهلل الوجه، مبتهج النفس.
- عبر عن تقواهم بالفعل المضارع ﴿ يَتَّقُونَ ﴾، للإشارة إلى أنهم مستمرون على تقواهم بفعلهم ما أمر الله، وتركهم كل ما يغضب الله.

#### الدروس المستفادة:

- ١ أولياء الله هم الذين توفر فيهم الإيهان الصادق، والبعد التام عن كل ما نهى الله تعالى عنه.
  - Y 1 الله Y = 1 الله لأوليائه في الدنيا والآخرة ثابت Y = 1
- ٣- الخوف يكون من أجل مكروه يتوقع حصوله، بينها الحزن يكون من أجل مكروه قد وقع فعلا.
- ٤ لا تغيير ولا خلف لأقوال الله تعالى ولا لما وعد به عباده الصالحين من وعود حسنة، على
   رأسها هذه البشرى التى تسعدهم في الحياة الدنيا وفي الآخرة.

(١) الأنعام : ١٢٢

# ▶ المناقشة والتدريبات

| س ١: بيِّن معاني الكلمات التالية: [﴿ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ ال |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| س٢: اشرح الآيتين الكريمتين شرحًا إجماليًّا.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| س٣: من هم الأولياء؟ وماهي صفاتهم؟                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| س٤: اذكر موضعين في الآيات اشتملا على صور بلاغية.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| س٥: أكمل ما يلي:<br>- الخوف هو                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| - الحزن هو                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| س٦: اذكر الدروس المستفادة من الآيات .<br>نشاط (١) :                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| قال رسول الله ﷺ: «الرُّؤْيَا ثَلَاثٌ: فَبُشْرَى مِنَ الله، وَحَدِيثُ النَّفْسِ، وَتَخْوِيفٌ مِنَ الشَّيْطَانِ، فَإِذَا رَأَى أَلْهُ وَحَدِيثُ النَّفْسِ، وَتَخْوِيفٌ مِنَ الشَّيْطَانِ، فَإِذَا رَأَى شَيْئًا يَكْرَهُهُ فَلَا يَقُصَّهُ عَلَى أَحَدٍ، وَلْيَقُمْ يُصَلِّي اللهُ (۱). مستعينًا بهذا الحديث الشريف، قم بعمل بحث عن أنواع الرؤيا وواجب المسلم تجاه كل نوع، وإدراجه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| في مكتبة معهدك .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |

# **\$\$\$**

<sup>(</sup>١) رواه الترمذي وابن ماجه من حديث أبي هريرة رضي الله عنه.

# الموضوع السابع الله منهج الدعوة إلى الله

قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ اَدْعُ إِلَىٰ سَبِيلِ رَبِّكَ بِالْحِكْمَةِ وَٱلْمَوْعِظَةِ الْحُسَنَةِ وَبَحَدِلَهُم بِالَّتِي هِيَ اَحْسَنُ إِنَّ رَبَّكَ هُوَ اَعْلَمُ بِاللَّهُ عَالَىٰ اللَّهُ عَالَىٰ اللَّهُ عَالَىٰ اللَّهُ عَالَىٰ اللَّهُ عَالَمُ بِاللَّهُ عَلَيْنَ اللَّا ﴾ (١)

## معاني المفردات

| المعنى                                      | الكلمة                           | م |
|---------------------------------------------|----------------------------------|---|
| دين الله وشريعته.                           | سَبِيلِرَيِّكَ                   | ١ |
| بالكلام الصواب، الواقع من النفس أجمل موقع . | بِٱلْحِكْمَةِ                    | ۲ |
| الكلمة المؤثرة في القلب .                   | وَالمُوْعِظَةِ الْحُسَنَةِ       | ٣ |
| حاورهم وناقشهم .                            | وَجَادِلْهُم                     | ٤ |
| بالكلمة اللينة .                            | بِٱلَّتِي هِيَ أَحْسَنُ          | ٥ |
| انحرف عن طريق الله .                        | ضَلَّ عَن سَبِيلِهِ ۗ            | ۲ |
| من اهتدي إلى السبيل الحق .                  | وَهُوَ أَعْلَمُ بِٱلْمُهْتَدِينَ | ٧ |

#### المعنى الإجمالي:

تخاطب الآية الكريمة رسول الله على ومن اتبعه من المؤمنين أن يسلكوا في دعوة الناس منهج الدعوة القائم على مراعاة أحوال الناس، وتفاوت عقولهم، فتأمرهم باستعمال الكلام الصواب الذي يقع في النفس موقع القبول، والنصح المشتمل على الترغيب والترهيب بها يؤثر في القلوب، ومحاورة من يحتاج إلى المجادلة بالرفق واللين، لأن ربك أيها الرسول الكريم - هو وحده العليم بمن ضل من خلقه عن صراطه المستقيم، وهو وحده العليم بالمهتدين منهم إلى السبيل الحق وسيجازى كل فريق منهم بها يستحقه من ثواب أو عقاب. وما دام الأمر كذلك، فعليك - أيها الرسول الكريم - أن تسلك في دعوتك إلى سبيل ربك، الطرق التي أرشدك إليها، من الحكمة والموعظة الحسنة، والمجادلة بالتي هي أحسن، وما كان فيه خير.

(١) النحل: ١٢٥

#### التفسير والبيان:

العنصر الأول: المهمة الأساسية للرسول عليه الصلاة والسلام:

الدعوة إلى دين الله هي المهمة الأساسية للرسل الكرام، والدعاة إلى الله تعالى أحسن الناس قولًا وأفضلهم منزلة، كما قال سبحانه: ﴿ وَمَنْ أَحْسَنُ قَوْلًا مِّمَّن دَعَاۤ إِلَى ٱللَّهِ وَعَمِلَ صَلِحًا وَقَالَ إِنَّنِي مِنَ ٱلْمُسْلِمِينَ ﴾ (١).

## العنصر الثاني: وسائل الدعوة:

على من يدعو الناس إلى دين الله اتباع هذه الوسائل الثلاث:

الوسيلة الأولى: الدعوة ﴿ بِٱلْحِكْمَةِ ﴾ أي: بالقول المحكم الصحيح الموضح للحق، المزيل للباطل، الواقع في النفس أجمل موقع.

الوسيلة الثانية: ﴿وَٱلْمَوْعِظَةِ ٱلْحَسَنَةِ ﴾ أي: بالأقوال المشتملة على العظات والعبر التي ترقق القلوب، وتهذب النفوس، وترغب الناس في طاعة الله، وتبغضهم في معصيته.

الوسيلة الثالثة: ﴿وَجَدِلْهُم بِاللَّتِي هِيَ أَحْسَنُ ﴾ أي: من احتاج من الناس إلى مناظرة وجدال، فليكن برفق، ولين، وأحسن خطاب. واصفح - أيها الداعي - عمن أساء في القول، وترفق به في الخطاب، وقابل السوء بالحسنى، واجعل مرادك من الجدال الوصول إلى الحق، دون رفع الصوت، والإساءة إلى الخصم، كما قال تعالى: ﴿ وَلَا بَحُدَدُلُوا أَهْلَ ٱلْكِ تَنْ إِلَّا بِالَّتِي هِيَ أَحْسَنُ إِلَّا ٱلَّذِينَ ظَلَمُواْ مِنْهُمْ ﴾ (٢).

## العنصر الثالث: نهاذج من الدعوة بالحكمة والموعظة الحسنة:

- أرسل الله موسى وهارون على إلى فرعون فأمرهما بالتلطف معه في الكلام بقوله: ﴿ فَقُولًا لَهُۥ وَقُولًا لَهُۥ وَقُولًا لَهُ، وَقُولًا لَهُ مَا يَعَلَمُ مِنْ اللهُ مُوسى وهارون عَلَمُ إلى فرعون فأمرهما بالتلطف معه في الكلام بقوله: ﴿ فَقُولًا لَهُۥ وَقُولًا لَهُ مَا اللهُ مُوسَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ مُوسى وهارون عَلَمُ اللهُ اللهُ اللهُ مُوسى وهارون عَلَمُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ مُوسى وهارون على اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ مُوسى وهارون عَلَمُ اللهُ ا

- جاء شاب إلى النبي ﷺ، فقال: يا نبي الله، أتأذن لي في الزنا؟ فصاح الناس به، فقال النبي ﷺ: «أَتُّحِبُّهُ لأُمِّكَ؟» قَالَ: لَا، جَعَلَنِي اللهُ فِدَاكَ. «قربوه، ادن». فدنا حتى جلس بين يديه، فقال النبي ﷺ: «أَتُّحِبُّهُ لأُمِّكَ؟» قَالَ: لاَ، جَعَلَنِي اللهُ فِدَاكَ، قَالَ: «وَكَذَلِكَ النَّاسُ لَا يُحبُّونَهُ لأُمَّهَا عِهِمْ، أَتُّحِبُّه لابنتِكَ؟» قَالَ: لاَ، جَعَلَنِي اللهُ فِدَاكَ، قَالَ: «وَكَذَلِكَ

<sup>(</sup>١) فصلت: ٣٣.

<sup>(</sup>٢) العنكبوت: ٤٦.

<sup>(</sup>٣) طه: ٤٤.

النَّاسُ لا يُحبُّونَهُ لِبَنَاتِهِم، أَتُحبُّهُ لأُختِك؟» قَالَ: لَا، جَعَلَنِي اللهُ فِدَاكَ، قَالَ: «كَذَلِكَ النَّاسُ لَا يُحبُّونَهُ لِأَخْوَاتِهِم». لأَخُواتِهِم». فَوَضَعَ رَسُولُ اللهِ ﷺ يَدَهُ عَلَى صَدِرِه وَقَالَ: «اللَّهُمَّ طَهِّرْ قَلْبَهُ، وَاغْفِرْ ذَنْبَهُ، وَحَصِّنْ فَرْجَهُ»، فَلَمْ يَكُنْ شَيءٌ أَبْغَضَ إِلَيْهِ مِنْهُ(۱).

# العنصر الرابع: المنهج الواجب على الدعاة أن يتمسكوا به:

على كل داع أن يسلك سبيل الحكمة والموعظة الحسنة في دعوته، فيدعو الناس على قدر عقولهم، ويرد جوابهم بحسب قولهم، يحاورهم بأوضح عبارة، ويجيبهم بألطف إشارة، لأن ربك هو أعلم بمن انحرف عن منهج الحق، ومن اهتدى إليه، وهو المجازي على الضلال والهداية يوم القيامة. فمن لم يقنعه الموحكم، قد تقنعه الموعظة الحسنة، ومن لم تقنعه الموعظة الحسنة. قد يقنعه الجدال بالتي هي أحسن.

#### الصور البلاغية:

- الأمر في قوله: ﴿ أَدْعُ إِلَى سَبِيلِ رَبِّكِ ﴾ للرسول ﷺ، ويدخل فيه كل مسلم يدعو إلى الله عز وجل.
- مفعول الفعل ﴿ أَدْعُ ﴾ محذوف؛ للدلالة على التعميم، أي: ادع كل من هو أهل للدعوة إلى سبيل ربك.
- إضافة السبيل إلى الله في قوله: ﴿ أَدَّعُ إِلَى سَبِيلِ رَبِّكَ ﴾؛ للإشارة إلى أنه الطريق الحق، الذي من سار فيه سعد وفاز، ومن انحرف عنه شقى وخسِر.
- أن صيغة التفضيل ﴿ أَعَلَمُ ﴾ في هذه الآية وأمثالها، المراد بها مطلق الوصف لا المفاضلة، لأن الله تعالى لا يشاركه أحد في علم أحوال خلقه، من شقاوة وسعادة، وهداية وضلال.

<sup>(</sup>١) رواه الطبراني.

#### الدروس المستفادة:

١ – الدعوة في كل زمان ومكان يجب أن تكون إلى سبيل الله لا إلى سبيل غيره: إلى طريق الحق المقرب إلى الله لا إلى طريق الباطل والشيطان.

٢- على الداعي أن يخاطب كل طائفة بالقدر الذي تسعه عقولهم، وبالأسلوب الذي يؤثر في نفوسهم، وبالطريقة التي ترضي قلوبهم وعواطفهم.

\* فمن لم يقنعه القول المحكم، قد تقنعه الموعظة الحسنة، ومن لم تقنعه الموعظة الحسنة. قد يقنعه الجدال بالتي هي أحسن.

٣- أن أمراض الأجسام مختلفة، ووسائل علاجها مختلفة - أيضًا -، فكذلك أمراض النفوس متنوعة، ووسائل علاجها متباينة.

٤ - على الدعاة أن يتزودوا بجانب ثقافتهم الدينية بالكثير من العلوم الأخرى، حتى يعرفوا طبائع الناس وميولهم، فينجحوا في دعوتهم.



# ▶ المناقشة والتدريبات

|       |                                         | س١: بيِّن معاني الكلمات التالية:                                                                              |
|-------|-----------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| لَمُ  | ﴾ - ﴿أَعَ                               | [ ﴿ أَدْعُ إِلَىٰ سَبِيلِ ﴾ - ﴿ بِٱلْحِكْمَةِ ﴾ - ﴿ وَٱلْمَوْعِظَةِ ٱلْحَسَنَةِ ﴾ - ﴿ بِٱلَّتِي هِيَ أَحْسَرُ |
|       |                                         | بِٱلْمُهْتَدِينَ ﴾].                                                                                          |
|       |                                         | <ul> <li>٣٠: اشرح الآية الكريمة شرحًا إجماليًّا.</li> </ul>                                                   |
| • • • | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | س٣: اذكر موضعين في الآية اشتملا على صور بلاغية.                                                               |
| • • • |                                         |                                                                                                               |
|       |                                         | س 3: ماهي وسائل الدعوة إلى الله؟ اذكر نموذجًا لذلك من السنة؟                                                  |
| • • • | • • • • • • • • • •                     | س٥: ضع علامة $(\sqrt)$ أو $(\mathbf{X})$ أمام العبارات التالية مع التصويب :                                   |
| (     | )                                       | ١ - التزم الإسلام بمنهج واحد في الدعوة.                                                                       |
| (     | )                                       | ٧ - مفعول الفعل ﴿ أَدِّعُ ﴾ محذوف للتعميم.                                                                    |
| (     | )                                       | ٣- الأمر في قوله تعالى: ﴿ أَدُّعُ إِلَىٰ سَبِيلِ رَبِّكَ ﴾ خاص بالرسول.                                       |
| (     | طاب . (                                 | ٤ - علمتنا الآية أن من احتاج من الناس إلى مناظرة وجدال، فليكن بقسوة، وسوء خ                                   |
|       |                                         | س7: اذكر الدروس المستفادة من الآيات .                                                                         |
| • • • | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | نشاط (۱) :                                                                                                    |
| ئ:    | لطلوب منا                               | وقَّع فضيلة الإمام الأكبر أ.د/ أحمد الطيب - حفظه الله - وثيقة الأخوة الإنسانية، وا                            |

وقَّع فضيلة الإمام الأكبر أ.د/ أحمد الطيب - حفظه الله - وثيقة الأخوة الإنسانية، والمطلوب منك: أ- ما أهم ما اشتملت عليه الوثيقة؟

ب- تُعَدُّ وثيقة الأخوة الإنسانية أنموذجًا إسلاميًّا حضاريًّا للتعايش مع أهل الكتاب. وضِّح ذلك.



# الموضوع الثامن الله القرآن وعظمة التنزيل

قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ طَه ﴿ مُا أَنزَلْنَا عَلَيْكَ ٱلْقُرْءَانَ لِتَشْقَى ﴿ إِلَّا لَذَكِرَةً لِمَن يَخْشَى ﴿ تَنزِيلًا مِّمَّنَ خَلَقَ الْأَرْضَ وَالسَّمَوَتِ الْعُلَى ﴿ اللَّهُ مَا فَى ٱلْمَرْضِ السَّمَوَتِ وَمَا فِى ٱلْأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا وَمَا تَحْتَ الْأَرْضَ وَالسَّمَوَتِ وَمَا فِى ٱلْأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا وَمَا تَحْتَ الْأَرْضَ وَالسَّمَوَتِ وَمَا فِى ٱللَّهُ لَا إِلَا هُو لَهُ ٱلْأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا وَمَا تَحْتَ الْمُرَىٰ وَاللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ لَا إِلَا هُو لَهُ ٱلْأَسْمَاءُ ٱلْحُسُنَىٰ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ لَا إِلَهُ إِلَا هُو لَهُ ٱلْأَسْمَاءُ ٱلْحُسُنَىٰ ﴿ اللَّهُ لَا إِلَهُ إِلَا هُو لَهُ الْأَسْمَاءُ ٱلْحُسُنَىٰ ﴾ (١٠).

#### معانى المفردات:

| المعنى                                      | الكلمة                 | ٩ |
|---------------------------------------------|------------------------|---|
| لتتعب.                                      | لِتَشْقَىٰ             | ١ |
| أي التذكير والعظة.                          | إِلَّانَدْكِرَةً       | ۲ |
| ﻠﻦ ﻳﺨﺎﻑ ﺍﻟﻠﻪ .                              | لِّمَن يَخْشَىٰ        | ٣ |
| جمع عليا، مؤنث الأعلى، كالكبرى مؤنث الأكبر. | العكى                  | ٤ |
| التراب النَّديّ.                            | وَمَا تَحْتَ ٱلثَّرَيٰ | 0 |
| رفع الصوت به.                               | تَجْهَرْ بِٱلْقَوْلِ   | 7 |
| ما حدث به الإنسان غيره بصورة خفية.          | ٱليِّرَ                | ٧ |
| أفعل تفضيل وتنكيره للمبالغة في الخفاء.      | وَأَخْفَى              | ٨ |
| مؤنث الأحسن أي: الأفضل.                     | ٱلحُسْنَى              | ٩ |

#### المعنى الإجمالي:

خاطب الآية الكريمة رسول الله على قائلة له: ما أنزلنا عليك القرآن – أيها الرسول الكريم – لكي تتعب وتجهد نفسك همّا وغمّا بسبب إعراض المشركين عن دعوتك، وإنها أنزلناه من أجل أن يكون موعظة تلين لها قلوب من يخشى عقابنا، ويخاف عذابنا، ويرجو ثوابنا. ثم بين – سبحانه – مصدر القرآن الذي أنزله – تعالى – للسعادة لا للشقاء، وإن تجهر – أيها الرسول – بالقول في دعائك أو في مخاطبتك لربك، فربك – عز وجل – غنيٌّ عن ذلك، فإنه يعلم ما يحدّث

(١) طه: ١-٨



به الإنسان غيره سرَّا، ويعلم أيضًا ما هو أخفى من ذلك، وهو صاحب الأسماء الفضلي والعظمى، لدلالتها على معاني التقديس والتمجيد والتعظيم والنهاية في السمو والكمال.

#### التفسير والبيان:

# العنصر الأول: تسلية النبي عَلَيْهِ:

كان النبي على يحرص على إيهان قومه، ويتحسر على كفرهم، فخاطبه ربه بقوله: ﴿ طُهُ اللَّهُ مَا أَنْزَلْنَا عَلَيْكَ الْقُرْءَانَ لِتَشْقَى ﴾ أي: لم ننزل القرآن عليك أيها الرسول الكريم لتتعب نفسك بسبب تأسفك على قومك، وتحسرك على كفرهم، وذلك لأن إيهانهم ليس إليك، إنها مهمتك هي التبليغ والتذكير، فحسبك التبليغ والتذكير، ولا تلتفت بعدئذ لإعراض المعاندين، ولا ترهق نفسك وتتعبها بحملهم على قبول دعوتك.

# العنصر الثاني: سبب إنزال القرآن الكريم:

أخبرنا الله سبحانه أنه: ما أنزل القرآن إلا تذكرة ليتذكر به من يخاف عذاب الله، وينتفع بها سمع من كتاب الله الذي جعلناه رحمة ونورًا ودليلًا إلى الجنة، وليس عليك جبرهم على الإيهان، ﴿إِنْ عَلَيْكَ إِلَّا الْبِيانَ عُلَيْكَ إِلَّا الْبِيانَ مُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَهُ لَسْتَ عَلَيْهِم بِمُصَيْطِرٍ ﴾(٢).

# العنصر الثالث: بعض صفات الله سبحانه وتعالى:

أخبر الله تعالى رسوله على بأن هذا القرآن الذي جاءه إنها نُزل عليه تنزيلًا من:

١ - ﴿ مِمَّنْ خَلَقَ ٱلْأَرْضَ وَٱلسَّمَوَتِ ٱلْعُلَى ﴾ فهذا: إخبار العباد عن كمال عظمة منزل القرآن، ليقدروا القرآن حق قدره.

٢ - ﴿ ٱلرَّحْمَٰنُ عَلَى ٱلْعَرْشِ ٱسْتَوَىٰ ﴾ أي: ومنزل هذا القرآن عليك - أيها الرسول - هو الرحمن المنعم بجلائل النعم ودقائقها.

٣- و ﴿ لَهُ مَا فِي ٱلسَّمَوَٰتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا وَمَا تَحْتَ ٱلثَّرَىٰ ﴾ وهو مالك السموات والأرض
 وما بينها من الموجودات، ومالك كل شيء ومدبره، والمتصرف فيه، ومالك ما تحت التراب.

<sup>(</sup>١) الشورى: ٤٨

<sup>(</sup>٢) الغاشية: ٢٢

## العنصر الرابع: شمول علم الله وقدرته:

قال تعالى: ﴿ وَإِن تَجْهَرْ بِٱلْقَوْلِ فَإِنَّهُۥ يَعْلَمُ ٱلسِّرَّ وَأَخْفَى ﴾:

وإن تجهر بدعاء الله وذكره، فالله تعالى عالم بالجهر والسر، وما هو أخفى من السر ممَّا يخطر بالبال، أو يجري في حديث النفس، فالعلم بكل ذلك سواء بالنسبة لله عز وجل، كما قال تعالى: ﴿ وَٱذْكُر رَّنَكَ فِي نَفْسِكَ تَضَرُّعًا وَخِيفَةً وَدُونَ ٱلْجَهْرِ مِنَ ٱلْقَوْلِ ﴾(١).

و إن صفات الكمال المتقدمة هي لله الذي لا إله غيره ولا رب سواه، وله أحسن الأسماء والصفات الدالة على كل الكمال والجلال والجمال.

#### الصور البلاغية:

- افتُتحت السورة الكريمة بلفظ ﴿ طلم ﴾ وهذا اللفظ أظهر الأقوال فيه أنه من الحروف المقطعة التي افتُتحت بها بعض سور القرآن الكريم وأن هذه الحروف المقطعة قد وردت في افتتاح بعض سور القرآن الكريم، على سبيل الإيقاظ والتنبيه والتعجيز لمن عارضوا في كون القرآن من عند الله - تعالى -، أو في كونه معجزة للنبي على دالة على صدقه فيها يبلغه عن ربه.

- خص سبحانه التذكرة بمن يخشى دون غيره، في قوله تعالى: ﴿ إِلَّا لَذَكِرَةً لِمَن يَخْشَىٰ ﴾ لأن الخائف من عذاب الله - تعالى - هو وحده الذي ينتفع بهدايات القرآن الكريم وآدابه وتوجيهاته وأحكامه ووعده ووعيده.

- وصف السموات بالعلى دليل ظاهر على عظمة خالقها وقدرته.

<sup>(</sup>١) الأعراف: ٢٠٥

#### الدروس المستفادة:

١ - ليس إنزال القرآن العظيم لإتعاب النفوس والأجسام، وإنها هو كتاب تذكرة ينتفع به الذين يخشون رجم .

٢ - الله تعالى منزل القرآن هو خالق الأرض والسموات العلى.

٣- عظمة القرآن الكريم مستمدة من عظمة من أنزله.

٤ - الله - تعالى - وحده الذي يجب أن يخلص الخلق له العبادة والطاعة ولا أحد غيره يستحق ذلك.



## 🖊 المناقشة والتدريبات 🦫

| س١: بيِّن معاني الكلمات التالية: [﴿لِتَشْقَى ﴾ - ﴿ لِّمَن يَغْشَىٰ ﴾ - ﴿ ٱلْقُلَىٰ ﴾ - ﴿ ٱلثَّرَىٰ ﴾ - ﴿ وَأَخْفَى ﴾ ]                                                                                            |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| س٧: اشرح الآيات الكريهات شرحًا إجماليًّا.                                                                                                                                                                         |
| س٣: وضح السر البلاغي في :<br>١- قوله تعالى: ﴿ لِلَّا لَذَكِرَةً لِمَن يَخْشَىٰ ﴾.<br>٢- وقوله تعالى: ﴿ إِلَّا لَذَكِرَةً لِمَن يَخْشَىٰ ﴾.<br>س٤: وصفت الآيات منزل القرآن بصفات اختر واحدة منها واشرحها تفصيلًا . |
| سه: أكمل ما يلي:  ١ - وصف السموات بالعلى دليل على                                                                                                                                                                 |
| س٧: اذكر الدروس المستفادة من الآيات .                                                                                                                                                                             |
| نشاط (۱) :                                                                                                                                                                                                        |

اهتم العلماء كثيرًا بتناول الحروف المقطعة في القرآن الكريم وفائدة افتتاح السور الكريمة بها، فباستخدام إستراتيجية التعلم التعاوني قم بمساعدة زملائك بعمل لوحة معرفية داخل الفصل عن الحروف المقطعة في القرآن الكريم، متناولين: معناها، وتفسيرها، وعدد السور التي اشتملت عليها، وذكر الحكمة من هذه الحروف في فواتح السور.



## الموضوع التاسع **ال-**الرحمة المهداة

قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ وَمَاۤ أَرْسَلَنَكَ إِلَّا رَحْمَةً لِلْعَكِمِينَ ﴿ ثَنَّ قُلْ إِنَّمَا يُوحَىٰۤ إِلَّكَ أَنَّمَاۤ إِلَاهُ صُمُّم إِلَكُ وَحِدُّ فَهَلُ أَنتُم مُّسَلِمُونَ ﴿ وَمَاۤ أَرْسَلُنَكُ مُ اللَّهُ عَلَى سَوَآءٍ وَإِنْ أَدْرِيَ أَوْرِيَ أَم بَعِيدُ مَّا تُوعَدُونَ فَهُلُ أَنتُم مُّسَلِمُونَ ﴿ وَمَا أَرْسَكُمُ عَلَى سَوَآءٍ وَإِنْ أَدْرِيَ أَوْرِيَ أَم بَعِيدُ مَّا تُوعَدُونَ فَهُلُ أَنتُم مُّسَلِمُونَ ﴿ وَمَا أَرْسَلُهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَمَا أَرْسَلُكُ مُ اللَّهُ مَا تُوعَدُونَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا تُوعَدُونَ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَنْ اللَّهُ اللّ

## معاني المفردات

| المعنى                                            | الكلمة                     | ٩ |
|---------------------------------------------------|----------------------------|---|
| الإنس والجن.                                      | لِلْعُنكِمِينَ             | ١ |
| منقادون خاضعون لما يوحى إليَّ من وحدانية الله.    | فَهَلُ أَنتُم مُّسْلِمُونَ | ۲ |
| فإن أعرضوا عن دعوتك أيها الرسول الكريم.           | فَإِن تَوَلَّوْا           | ٣ |
| من الإيذان بمعنى الإعلام والإخبار.                | ءَاذَننُكُمْ               | ٤ |
| حال كونكم جميعًا مستوين في العلم.                 | عَلَىٰ سَوَآءِ             | ٥ |
| أي ما أدري.                                       | وَإِنْ أَدُرِي             | ٦ |
| ما توعدون به من العذاب، أو من غلبة المسلمين عليكم | مَّا تُوعَدُونَ            | ٧ |

#### المعنى الإجمالي:

وما أرسلناك – أيها الرسول الكريم – بهذا الدين الحنيف وهو دين الإسلام، إلا من أجل أن تكون رحمة للعالمين من الإنس والجن. وذلك لأننا قد أرسلناك بها يسعدهم في دينهم وفي دنياهم وفي آخرتهم متى اتبعوك، فقل لهم يا محمد: إن الذي أوحاه الله تعالى إليك من تكاليف وهدايات وعبادات وتشريعات تدور كلها حول إثبات وحدانيته سبحانه ووجوب إخلاص العبادة له وحده. فإن أعرضوا عن دعوتك – أيها الرسول الكريم – فقل لهم: لقد أعلمتكم وأخبرتكم بها أمرني ربي أن أعلمكم وأخبركم به، ولم أخص أحدًا منكم بهذا الإعلام دون غيره، وإنها أخبرتكم جميعًا على سواء، أي: حال كونكم جميعًا مستوين في العلم.

(١) الآنبياء: ١٠٩-١٠٩

#### التفسير والبيان:

## العنصر الأول: النبي عَلَيْكُ رحمة مهداة:

قال تعالى: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَكَ إِلَّا رَحْمَةً لِلْعَكِمِينَ ﴾: ما أرسلناك يا محمد بشريعة القرآن وهديه وأحكامه إلا لرحمة جميع العالم من الإنس والجن في الدنيا والآخرة، فمن أخذ بها، وشكر هذه النعمة، سعد في الدنيا والآخرة، ومن ردها وجحدها خسر الدنيا والآخرة.

## العنصر الثاني: إعلام النبي علي المشركين:

# قال تعالى: ﴿ قُلْ إِنَّمَا يُوحَى إِلَى أَنَّمَا إِلَهُ كُمْ إِلَكُ وَحِدٌّ فَهَلْ أَنتُم مُّسْلِمُونَ ﴾

أمر الله رسوله على أن يقول للمشركين بها يكون إعذارًا وإنذارًا في مجاهدتهم، فقال قل لهم: ما يوحى إلى من شيء في شأن الإله إلا أنه إله واحد لا شريك له، فاعبدوه وحده، وأسلموا له وانقادوا، وأطيعوني واتبعوني على ذلك.

## العنصر الثالث: تحذير من الإعراض عن دعوة النبي عليه:

قال تعالى: ﴿ فَإِن تَوَلَّواْ فَقُلُ اَ اذَنكُ عُلَى سَوَآءٍ وَإِن أَدْرِى أَقْرِيبُ أَم بَعِيدُ مَّا تُوعَدُون ﴾؛ أي: فإن أعرضوا وتركوا ما دعوتهم إليه، فقل: أعلمتكم أني بريء منكم، كما أنتم برآء مني، لعلمي بذلك، وقد استوينا في هذا العلم. وإن ما توعدون من العذاب وغلبة المسلمين عليكم واقع كائن لا محالة، ولكن لا علم لي بقربه ولا ببعده، ولا أدري متى يحل بكم العذاب إن لم تؤمنوا.

#### الصور البلاغية:

- في قوله تعالى: ﴿ قُلُ إِنَّ مَا يُوحَى إِلَى أَنَّ مَا إِلَهُ صَلَّمْ إِلَكُ وُحِدٌ فَهَلُ أَنتُم مُسْلِمُون ﴾: قصران: الأول: قصر الصفة على الموصوف على الصفة، فالأول: قصر فيه الوحي على الوحدانية، والثاني: قصر فيه الله - تعالى - على الوحدانية، والمعنى: ما يوحى إلى إلا اختصاص الله بالوحدانية، ومعنى هذا القصر أنه الأصل الأصيل وما عداه راجع إليه، أو غير منظور إليه في جانبه.

- الاستفهام في قوله سبحانه: ﴿ فَهَلَ أَنتُم مُسلِمُونَ ﴾ للتحضيض أي: ما دام الأمر كما ذكر لكم فأسلموا لتسلموا.

#### الدروس المستفادة:

١ - رسول الله على رحمة لجميع الناس، فمن آمن به وصدق بدعوته سعد، ومن لم يؤمن به سلم في الدنيا مما لحق الأمم من الخسف والمسخ والغرق وعذاب الاستئصال، وخسر الآخرة خسرانًا مبينًا.

٢- جميع رسالات الأنبياء تدعو إلى توحيد الله ووحدانيته، فلا يجوز الإشراك به، أي: فأسلموا
 تسلموا.

- ٣- إن أعرض المشركون والكفار عن رسالة الإسلام فقد تم إنذارهم وإعذارهم .
- ٤ إن أجل العذاب ويوم القيامة لا يدريه أحد، لا نبى مرسل، ولا ملك مقرب.



## ♣ المناقشة والتدريبات

| س ۱: بيِّن معاني الكلمات الآتية: [ ﴿ لِلْعَالَمِينَ ﴾ - ﴿ فَإِن تَوَلَّوْاْ ﴾ - ﴿ مَّا تُوْعَدُونَ ﴾]. |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| س٧: اشرح الآيات الكريمات شرحًا إجماليًّا.                                                              |
| س٣: وما نوع القصر في الآيتين ؟                                                                         |
| س ٤: وضح السر البلاغي في :<br>١ - قوله تعالى: ﴿ أَنَّمَا إِلَهُ كُمُ إِلَكُ وَكِ لَكُ ﴾.               |
| ٧- وقوله تعالى: ﴿ فَهَلُ أَنتُ مُ مُسْلِمُونَ ﴾.                                                       |

| س: هات من الآيات ما يدل على:<br>١ - أنه تم إنذار المشركين وإعذارهم . |
|----------------------------------------------------------------------|
| ٢ - جميع رسالات الأنبياء متفقةٌ في شأن التوحيد .                     |
| ٢- أجل العذاب يوم القيامة لا يدريه أحد .                             |
| س٦ : رسول الله هو الرحمة المهداة؛ وضح ذلك .                          |
| س٧: اذكر الدروس المستفادة من الآيات .                                |
|                                                                      |
| شاط (۱) :                                                            |

# قم بعمل استفتاء ورقي داخل معهدك بكتابة ما يلي :

دأب البشر منذ القدم على الولع بمعرفة الحوادث المستقبلة عن الكون والإنسان، وسلكوا في سبيل نيل هذه المعرفة طرقًا شتى كالاستعانة بالجن، وممارسة أنواع من الرياضات الذهنية والبدنية، وملاحظة حركة الطير، وحركة الأفلاك في السهاء اقترانًا وافتراقًا، والربط بينها وبين أحوال الإنسان؛ كل ذلك لنيل المعرفة بالغيب، خوفًا من نوائب الدهر، ومصائب الحياة.

ثم إدراج سؤال ألا وهو: هل تلك الطرق التي سلكها هؤلاء لإشباع رغباتهم تؤتي ثمارها من وجهة نظرك، ولماذا ؟



# الموضوع العاشر الله من وصايا لقمان الحكيم لابنه

قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَلَقَدْ ءَانَيْنَا لُقَمَٰنَ ٱلْحِكُمَةَ أَنِ ٱشَكُر لِللَّهِ ۚ وَمَن يَشْكُر فَإِنَّمَا يَشْكُر لِنَفْسِهِ ۗ وَمَن كَفَر فَإِنَّ ٱللَّهُ عَالَى اللَّهُ مَا يَشْكُرُ لِنَفْسِهِ ۗ وَمَن كَفَر فَإِنَّ ٱللَّهُ مَا يَشْكُرُ لِلْأَبْنِهِ وَهُو يَعِظُهُ يَبُنَى لَا تُشْرِكَ بِاللَّهِ ۚ إِللَّهِ ۚ إِللَّهِ أَلِكَ الشِّرْكَ لَظُلُمُ عَظِيمٌ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّلَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّه

#### معانى المفردات:

| المعنى                                                                 | الكلمة                           | ٩ |
|------------------------------------------------------------------------|----------------------------------|---|
| عبد صالح (على الراجح)                                                  | لُقَمَانَ                        | ١ |
| العقل والفطنة والعلم والإصابة في القول.                                | ٱلْحِكْمَةَ                      | ۲ |
| الشكر: الثناء على الله تعالى وطاعته فيها أمر به، واستعمال الأعضاء فيها | أَنِ ٱشۡكُرۡ لِلَّهِ             | ٣ |
| خُلقت له من الخير .                                                    |                                  |   |
| أي نفع وثواب شكره عائد له وهو دوام النعمة واستحقاق المزيد منها.        | فَإِنَّمَا يَشَكُرُ لِنَفْسِهِ - | ٤ |
| أي واذكر حين قال لقهان لابنه.                                          | وَإِذْ قَالَ لُقُمَنُ لِا بُنِهِ | 0 |
| العظة: تذكير بالخير بأسلوب رقيق يرق له القلب.                          | وَهُوَ يَعِظُهُ                  | 7 |
| الظلم: وضع الشيء في غير موضعه، وكون الشرك ظلمًا؛ لأنه                  | إِنَّ ٱلشِّرْكَ لَظُلْمٌ         | ٧ |
| تسوية بين الخالق والمخلوق، والمنعم وغير المنعم.                        | عَظِيثٌ                          |   |

#### المعنى الإجمالي:

والله لقد أعطينا - بفضلنا وإحساننا - عبدنا لقهان العلم النافع والعمل به. وقلنا له: اشكر لله على ما أعطاك من نعم لكي يزيدك منها. ومن يشكر الله تعالى على نعمه، فإن نفع شكره إنها يعود إليه، ومن جحد نعم الله تعالى واستحب الكفر على الإيهان، فالله تعالى غنيٌ عنه وعن غيره، حقيق بالحمد من سائر خلقه لإنعامه عليهم بالنعم التي لا تُعَدُّ ولا تُحصَى. واذكر - أيها العاقل - لتعتبر وتنتفع، وقت أن قال لقهان لابنه وهو يعظه، ويرشده إلى وجوه الخير بألطف عبارة: يا بني لا تُشْرِكْ بِالله - تعالى - لا في عبادتك، ولا في قولك، ولا في عملك، بل أخلص كل ذلك لخالقك عز وجل.

<sup>(</sup>١) لقيان: ١٢ –١٣.

#### التفسير والبيان:

العنصر الأول: لقهان الحكيم عبد صالح:

قال تعالى : ﴿ وَلَقَدْ ءَانَيْنَا لُقُمْنَ ٱلْحِكُمَةَ أَنِ ٱشَكُرُ لِلَّهِ ﴾:

يخبر الله تعالى في هاتين الآيتين أنه أعطى عبده لقهان الحكمة، وهي: التوفيق إلى العمل بالعلم والفهم، وشكر الله وحمده على نعمه وأفضاله، وحب الخير للناس، واستعمال الأعضاء فيما خلقت له من الخير والنفع. وهذا دليل على أن لقمان الحكيم هداه الله إلى المعرفة الصحيحة، من غير طريق النبوة.

العنصر الثاني: جزاء من يشكر الله على نعمه:

قال تعالى : ﴿ وَمَن يَشَكُرُ فَإِنَّمَا يَشْكُرُ لِنَفْسِهِ عَلَى :

ومن يشكر الله على ما منحه وأعطاه ربه، فيطيعه ويؤدي فرضه، فإنها يحقق النفع والثواب لنفسه، ومن يشكر الله على ما منحه وأعطاه ربه، فيطيعه ويؤدي فرضه، فإنها يحقق النفع والثواب لنفسه، وينقذها من العذاب، كما قال تعالى: ﴿ مَّنْ عَمِلَ صَلِحًا فَلِنَفْسِهِ مَ وَمَنْ عَمِلَ صَلِحًا فَلِنَفْسِهِ مَ يَمْهَدُونَ ﴾ (٢).

العنصر الثالث: جزاء من جحد نعمة الله عليه:

قال تعالى: ﴿ وَمَن كَفَرَ فَإِنَّ ٱللَّهَ غَنِيٌّ حَمِيكٌ ﴾:

ومن جحد نعمة الله عليه ، فأشرك به غيره، وعصى أوامره، فإنه يسيء إلى نفسه، ولا يضر ربه، فإن الله غني عن العباد وشكرهم، لا يتضرر بذلك، فلا تنفعه طاعة، ولا تضره معصية، وهو المحمود في السماء والأرض بلسان الحال والمقال، وإن لم يحمده أحد من الناس.

## العنصر الرابع: وصايا لقمان لابنه:

قال تعالى: ﴿ وَإِذْ قَالَ لُقْمَنُ لِأَبْنِهِ وَهُو يَعِظُهُ, يَبُنَى ٓ لاَ ثُمْرِكَ بِأَلَّهِ إِنَّ الشِّرِكَ لَظُامُ عَظِيمٌ ﴾: أي: واذكر حين أوصى لقهان ابنه بوصية أو موعظة، حرصًا عليه، لأن الأب يحب ابنه، وهو أشفق الناس عليه، فقال له: يا ولدي، اعبد الله ولا تشرك به شيئًا، فإن الشرك أعظم الظلم، ووجه كون الشرك ظلمًا؛ فلأن الظلم وضع الشيء في غير موضعه، والمستحق للعبادة هو الله، فصرف العبادة إلى غيره وضع لها في غير موضعه، والمتعلقه بأصل الاعتقاد، وتسويته بين الخالق والمخلوق، والمنعم وغير المنعم .

<sup>(</sup>۱) فصلت: ۶٦.

<sup>(</sup>٢) الروم: ٤٤.

#### الصور البلاغية:

- الغرض من قوله تعالى: ﴿ وَمَن يَشْكُرُ فَإِنَّمَا يَشَكُرُ لِنَفْسِهِ ۚ وَمَن كَفَرَ فَإِنَّ ٱللَّهَ غَنِيٌّ حَمِيدٌ ﴾ بيان غنى الله تعالى عن خلقه، وعدم انتفاعه بطاعتهم، لأن منفعتها راجعة إليهم، وعدم تضرره بمعصيتهم. وإنها ضرر ذلك يعود عليهم.
- وعبر سبحانه في جانب الشكر بالفعل المضارع ﴿ يَشَكُرُ ﴾ للإشارة إلى أن من شأن الشاكرين أنهم دائمًا على تذكر لنعم الله تعالى -، وإذا ما غفلوا عن ذلك لفترة من الوقت، عادوا إلى طاعته سبحانه وشكره.
  - قوله تعالى: ﴿ غَنِيُّ حَمِيكٌ ﴾ صيغة مبالغة على وزن فعيل، أي: كثير الغني والحمد.
    - النداء في قوله تعالى: ﴿ يَبُنَّى ﴾ بهذه الصيغة، للإشفاق والتحبب.
- قوله تعالى: ﴿إِنَّ ٱلشِّرِكَ لَظُلُمُ عَظِيمٌ ﴾ تعليل للنهي؛ أي: يا بنيَّ حذار أن تشرك بالله في قولك أو فعلك، إن الشرك بالله تعالى لظلم عظيم، لأنه وضع للأمور في غير موضعها الصحيح، وتسوية في العبادة بين الخالق والمخلوق.

#### من الدروس المستفادة:

- ١ أن لقمان كان حكيمًا، ولم يكن نبيًّا.
- ٢- أن ثواب طاعة العبد لنفسه، وضرر معصيته على نفسه.
- ٣-أن الله سبحانه لا تنفعه طاعة من أطاعه، ولا تضره معصية من عصاه.
  - ٤ اتخاذ شريك في العبادة مع الله ظلم عظيم، بل هو أعظم الظلم.

## ▶ المناقشة والتدريبات

| • | التالية | ات | الكل | معاني | ٠ الله | ۱    |
|---|---------|----|------|-------|--------|------|
| • | رس سيه  |    |      | سابي  | ٠ يون  | من ا |

[ ﴿ لُقُمْنَ ﴾ - ﴿ فَإِنَّمَا يَشْكُرُ لِنَفْسِهِ ع ﴾ - ﴿ وَهُو يَعِظُهُ ، ﴾ - ﴿ لَظُلْمٌ عَظِيمٌ ﴾].

س٢: اشرح الآيتين الكريمتين شرحًا إجماليًّا.

## س٣: وضح السر البلاغي في:

١ - الغرض من قوله تعالى : ﴿ وَمَن يَشِّكُرُ فَإِنَّمَا يَشَّكُرُ لِنَفْسِهِ ۚ وَمَن كَفَر فَإِنَّ ٱللَّهَ عَنِيٌّ حَمِيكٌ ﴾.

٢ - قوله تعالى: ﴿غَنِيُّ حَمِيكٌ ﴾.

٣- النداء في قوله تعالى: ﴿ يَبُنَّى ﴾.

س٤: أوصى لقمان ابنه بوصيةٍ في هاتين الآيتين اذكرها

## س ٥: أكمل ما يلي:

| 4 | الله | نعمة | شكر | من | جزاء | _ \ |
|---|------|------|-----|----|------|-----|
|---|------|------|-----|----|------|-----|

٢- جزاء من جحد نعمة الله ......

٣- المراد بالحكمة هي ......

س٦: اذكر الدروس المستفادة من الآيات.

#### نشاط (١):

اشتهر لقهان بوصاياه العظيمة التي أوصاها لابنه وخلَّدها القرآن الكريم؛ نظرًا لأهميتها وقيمتها الكبيرة، ولعل أحد أهم هذه الوصايا قوله لابنه: ﴿ وَإِذْ قَالَ لُقَمَنُ لِا بَنِهِ وَهُو يَعِظُهُ, يَبُنَى لا تُشْرِكُ بِاللهِ الكبيرة، ولعل أحد أهم هذه الوصايا قوله لابنه: ﴿ وَإِذْ قَالَ لُقَمَنُ لِا بَنِهِ وَهُو يَعِظُهُ, يَبُنَى لا تُشْرِكُ بِاللّهِ الكبيرة، ولعن الشبعد، أو إلى الشبعد، أو بالمسجد، أو بالمسجد، أو بالمسجد، قم بالبحث عنها، وأخبرها لزملائك من خلال الإذاعة الصباحة تحت عنوان: هل تعلم أن؟



# الموضوع الحادي عشر الله أوصاف القرآن الكريم

قَالَ تَعَالَى: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ بِٱلذِّكْرِ لَمَّا جَآءَ هُمُّ وَإِنَّهُ لَكِنَبُ عَزِيزُ ﴿ اللَّ لَآلِيهِ ٱلْبَطِلُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَلَا مِنْ خَلِهِ إِنَّ ٱلنَّانِينَ كَفَرُواْ بِٱلذِّكْرِ لَمَّا جَآءَ هُمُّ وَإِنَّهُ لَكُ عَزِيزُ ﴿ اللَّ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ا

#### معانى المفردات

| المعنى                                                                          | الكلمة                                   | م |
|---------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------|---|
| بالقرآن .                                                                       | بِٱلذِّكْرِ                              | ١ |
| منيع لا يمكن إبطاله و لا تحريفه، و لا الإتيان بمثله من عند البشر.               | عَزِيزُ                                  | ۲ |
| من جميع جهاته سواء الأخبار الماضية، أو الأحكام التشريعية، أو الأمور المستقبلية. | مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَلَا مِنْ خَلْفِهِ | ٣ |
| يضع الأمور في مواضعها الصحيحة.                                                  | حکیم                                     | ٤ |
| يحمده جميع خلقه لكثرة نعمه عليهم.                                               | حَمِيدٍ                                  | 0 |
| عظيمة لعباده المؤمنين                                                           | لَذُو مَغْفِرَةٍ                         | ٦ |
| للكفار المكذبين.                                                                | وَذُوعِقَابٍ أَلِيمِ                     | ٧ |

#### المعنى الإجمالي:

في هذه الآيات الكريمة تهديد للذين كفروا بالقرآن الكريم حين جاءهم على لسان رسول الله على الله على الله على الله على بأنهم خاسرون ومعذبون عذابًا شديدًا. لأن هذا القرآن الكريم كتاب منيع معصوم بعصمة الله – تعالى – له من كل تحريف أو تبديل.

وأكد - سبحانه - هذا المعنى بأنه لا يستطيع الباطل أن يتطرق إليه من أي جهة من الجهات، لا من جهة لفظه و لا من جهة معناه؛ لأن هذا الكتاب منزل من لدن الله الحكيم في أقواله وأفعاله، المحمود على ما أسدى لعباده من نعم لا تُحصَى.

فلا تحزن - أيها الرسول الكريم - من الأقوال الباطلة التي قالها المشركون في حقك، فإن ما قالوه في (١) فصلت : ٤١-٤٣

شأنك قد قاله السابقون عليهم في حق رسلهم، وما دام الأمر كذلك، فاصبر كما صبروا، إن ربك الذي تولاك بتربيته ورعايته، لذو مغفرة عظيمة لعباده المؤمنين وذو عقاب أليم للكفار المكذبين.

#### التفسير والبيان:

العنصر الأول: صفات القرآن الكريم:

وصف الله القرآن الكريم بثلاثة أوصاف:

١ - ﴿ وَإِنَّهُ لَكِنَابُ عَزِيزٌ ﴾ أي: لكتاب منيع محفوظ بحفظ الله تعالى له من كل تحريف أو تبديل أو زيادة أو نقصان.

٢- ﴿ لَا يَأْنِيهِ ٱلْبَطِلُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَلَا مِنْ خَلْفِهِ - ﴾ أي: لا يستطيع الباطل أن يجد طريقًا إليه من أي جهة من الجهات، لا من جهة لفظه، ولا من جهة معناه؛ لأن الله تعالى تكفَّل بحفظه وحمايته، كها قال تعالى: ﴿ إِنَّا نَحْنُ نَزَّلْنَا ٱلذِّكْرَ وَإِنَّا لَهُ, لَحَفِظُونَ ﴿ ) ﴾ (١)، وقيل: لا تخالفه الحقائق المعلومة سلفًا أو التي تكتشف مستقبلًا.

٣- ﴿ تَنزِيلُ مِّنْ حَكِيمٍ حَمِيدٍ ﴾ أي: هذا الكتاب منزَّل من عند الله الحكيم في أقواله وأفعاله، المحمود على نعمه التي من أعظمها تنزيل هذا الكتاب، فهو النعمة العظمى، والرحمة الكبرى، الذي بين للناس طريق الهداية، وحذرهم سبيل الغواية والضلالة.

## العنصر الثاني: تسلية النبي عَلَيْكُ:

قال تعالى: ﴿ مَّا يُقَالُ لَكَ إِلَّامَا قَدْ قِيلَ لِلرُّسُلِ مِن قَبْلِكَ ۚ إِنَّ رَبَّكَ لَذُو مَغْفِرَةٍ وَذُو عِقَابٍ أَلِيمٍ ﴾ أي: فلا تحزن – أيها الرسول الكريم – ولا يضيق صدرك من الأقوال الباطلة التي يقولها المشركون في حقك وفي حق الكتاب الذي نزل عليك، فإن ما يقولونه لك قد قالت مثله الأمم السابقة التي كذبت رسلها، فاصبر على أذى قومك لك، واعلم أن ربك سبحانه ذو مغفرة عظيمة لكل من تاب إليه وأناب، وذو عقاب مؤلم لمن استمر على كفره، ومات على ذلك ولم يتب.

<sup>(</sup>١) سورة الحجر. آية ٩.

#### الصور البلاغية:

- في قوله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَّ كَفَرُواْ بِٱلذِّكْرِ لَمَّا جَآءَهُمْ ﴾ تهديد ووعيد للمكذبين بالقرآن.
- قوله تعالى: ﴿ مَّا يُقَالُ لَكَ إِلَامَا قَدْ قِيلَ لِلرُّسُلِ مِن قَبْلِكَ ﴾ من أبلغ الآيات في تسلية الرسول ﷺ فهي تقول له: إن ما أصابك من أذى قد أصاب إخوانك مثله، فاصبر كها صبروا.

#### من الدروس المستفادة:

- ١ حفظ القرآن من التحريف والتبديل، والزيادة والنقصان وعد إلهي صادق.
  - ٢- تنزيل القرآن من أعظم نعم الله على عباده المؤمنين.
- ٣- ما يتعرض له الرسول من الأذى والتكذيب، تعرض له الأنبياء والرسل السابقون عليه، فلا بد
   من الصبر على الأذى وتحمل الإساءة.
  - ٤ من تمام عدل الله تعالى مغفرة ذنوب المؤمنين التائبين، وعقاب الكافرين المكذبين.



# المناقشة والتدريبات

| س١: بيِّن معاني الكلمات التالية:<br>[﴿ بِأَلذِكْرِ ﴾ - ﴿ عَزِيزُ ﴾ - ﴿ حَكِيمٍ حَمِيدٍ ﴾ - ﴿ لَذُو مَغْفِرَةٍ ﴾ - ﴿ وَذُوعِقَابٍ أَلِيمِ ﴾]                      |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| س٧: اشرح الآيتين الكريمتين شرحًا إجماليًّا.                                                                                                                      |
| س٣: وضح السر البلاغي في :<br>١ - قوله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ بِٱلذِّكْرِ لَمَّا جَآءَهُمْ ﴾.                                                         |
| ٢ - قوله تعالى: ﴿ مَّايُقَالُ لَكَ إِلَّامَا قَدْ قِيلَ لِلرُّسُلِ مِن قَبْلِكَ ﴾.                                                                               |
| س٤: دلل على أن للقرآن الكريم منزلة عظيمة .                                                                                                                       |
| س ٥: علل لما يأتي:<br>١ - القرآن الكريم ذو مكانة عالية وعظيمة .                                                                                                  |
| ٢- لا يستطيع الباطل أن يجد للقرآن طريقًا.                                                                                                                        |
| س٦: اذكر الدروس المستفادة من الآيات .                                                                                                                            |
| نشاط (١):<br>آيات هذا الموضوع من سورة فصلت في هذه السورة آية شهيرة في الأخلاق، هل لك أن تذكرها،<br>وتقوم بكتابتها في بطاقة تعلقها على باب فصلك؛ لتذكير غيرك بها. |

# الموضوع الثاني عشر الله ميزان التفاضل عند الله تعالى

قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ إِنَّا خَلَقْنَكُمْ مِن ذَكَرِ وَأُنثَىٰ وَجَعَلْنَكُمُ شُعُوبًا وَقَبَآبِلَ لِتَعَارَفُواْ إِنَّ أَكُرَمَكُمْ عِندَ ٱللّهِ النَّهُ عَلِيمٌ خَبِينُ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ عَلِيمٌ خَبِينُ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلِيمٌ خَبِينُ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ عَلِيمٌ خَبِينُ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ عَلِيمٌ خَبِينُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ عَلِيمٌ خَبِينُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ عَلِيمٌ خَبِينُ اللَّهُ عَلِيمٌ خَبِينُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْمٌ خَبِينُ اللَّهُ عَلَيْمُ خَبِينُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْمُ خَبِينُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْمٌ خَبِينُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْمٌ خَبِينُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْمُ خَبِينُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْمُ خَبِينُ اللَّهُ عَلَيْمُ خَبِينُ اللَّهُ عَلَيْمُ خَلِيمٌ اللَّهُ عَلَيْمُ خَبِينُ اللَّهُ عَلَيْمُ خَلِيمُ اللَّهُ عَلَيْكُوا اللَّهُ عَلَيْمُ خَبِينُ اللَّهُ عَلَيْمُ خَلِيمُ اللَّهُ عَلَيْمُ خَلِيمُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْمُ عَلِيمُ خَبِينُ اللَّهُ عَلَيْمُ خَلِيمُ اللَّهُ عَلَيْمُ خَبِينُ اللَّهُ عَلَيْمُ خَلِيمُ اللَّهِ عَلَيْمُ خَبِيلًا اللَّهُ عَلَيْمُ خَلِيمُ اللَّهُ عَلَيْمُ خَلِيمُ اللَّهُ عَلَيْمُ خَلِيمُ اللَّهُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ خَلِيمُ اللَّهُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْكُواللَّهُ اللَّهُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْكُوا اللَّهُ عَلَيْمُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُوالِمُ اللَّهُ عَلَيْمُ عَلَيْكُمْ عَلِيمُ عَلَيْكُوالِمُ اللَّهُ عَلَيْكُوا عَلَيْكُوا اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُوا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُواللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُوا عَلَيْكُوا اللَّهُ اللّهِ اللّهِ الل

#### معانى المفردات:

|                                                               | احي احبطرها كا        |   |
|---------------------------------------------------------------|-----------------------|---|
| المعنى                                                        | الكلمة                | ٩ |
| من آدم وحواء.                                                 | مِّن ذَكَرٍ وَأُنثَىٰ | ١ |
| جمع شعب، وهو العدد الكثير من الناس يجمعهم في الغالب أصل واحد. | شُعُوبًا              | ۲ |
| جمع قبيلة وتمثل جزءًا من الشعب؛ لأن الشعب مجموعة من القبائل.  | وَقَبُ آبِلَ          | ٣ |
| ليعرف بعضكم بعضًا.                                            | لِتَعَارَفُواْ        | ٤ |
| التقوى: التزام المأمورات واجتناب المنهيات.                    | أَنْقَىٰكُمْ          | ٥ |
| بها تسرونه وتعلنونه من أقوال وأفعال.                          | عَلِيمُ خَبِيرٌ       | ٦ |

#### المعنى الإجمالي:

في هذه الآية الكريمة بين الله تعالى أنه: خلقكم - أيها الناس - من ذكر وأنثى، وجعلكم شعوبًا وقبائل؛ ليعرف بعضكم نسب بعض، فينتسب كل فرد إلى آبائه، ولتتواصلوا فيها بينكم وتتعاونوا على البر والتقوى، لا ليتفاخر بعضكم على بعض بحسبه أو نسبه أو جاهه؛ لأن أرفعكم منزلة عند الله، وأعلاكم عنده - سبحانه - درجة هو أكثركم تقوى وخشية منه - تعالى - فإن أردتم الفخر ففاخروا بالتقوى وبالعمل الصالح فالله عَلِيمٌ بكل أحوالكم خَبيرٌ بها ترونه وتعلنونه من أقوال وأفعال.

#### التفسير والبيان:

## العنصر الأول: سبب نزولها:

روى أبو داود عن الزهري، قال: أمر رسول الله على بني بياضة أن يزوجوا أبا هند امرأة منهم، فقالوا: يا رسول الله نزوج بناتنا موالينا؟! فأنزل الله عز وجل: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ إِنَّا خَلَقَّنَكُمْ مِن ذَكَرِ وَأُنثَىٰ وَجَعَلْنَكُمُ شُعُوبًا وَهَبَابِلَ ﴾ الآية (٢).

<sup>(</sup>١) الحجرات: ١٣.

<sup>(</sup>٢) المراسيل لأبي داود (١/ ٩٩١).

## العنصر الثاني: المساواة بين الناس جميعًا في أصل الخلق:

﴿ يَكَأَيُّهَا النَّاسُ إِنَّا خَلَقْنَكُمْ مِن ذَكْرِ وَأُنتَىٰ ﴾، والمعنى: أيها البشر، إنا خلقناكم جميعًا من أصل واحد، من آدم وحواء، فأنتم متساوون في الإنسانية؛ لأن نسبكم واحد، ويجمعكم أب واحد وأم واحدة، ويترتب على ذلك أنه لا وجه للتفاخر بالأحساب والأنساب، فالكل سواء، ولا يصح أن يسخر بعضكم من بعض، ولا أن يلمز بعضكم بعضًا؛ لأنكم إخوة في النسب.

## العنصر الثالث: الحكمة من المساوة:

قال تعالى: ﴿ شُعُوبًا وَقَبَا بِلَ لِتَعَارَفُوا ﴾ أي: إن الله خلقكم – أيها الناس – من أصل واحد، ثم جعلكم قبائل وشعوبًا وأحسابًا وأنسابًا؛ ليعرف بعضكم نسب بعض، فينتسب كل واحد منكم إلى آبائه؛ ولتتنوع الشعوب وتختلف التجارِب؛ كي تتواصلوا فيها بينكم وتتعاونوا على البر والتقوى، لا ليتفاخر بعضكم على بعض بحسبه أو نسبه أو جاهه.

## العنصر الرابع: التفاضل بالتقوى والعمل الصالح:

قال تعالى: ﴿إِنَّ أَكُرَمَكُمْ عِندَاللَّهِ أَنْقَنكُمْ ﴾ أي: إن التفاضل بين الناس إنها هو بالتقوى والعمل الصالح، لا بالأحساب والأنساب، فمن اتصف بالتقوى كان هو الأكرم والأشرف والأفضل عند الله تعالى.

خطب رسول الله ﷺ بمِنَي أيام التشريق، وهو على بعير، فقال: «يَا أَيُّهَا النَّاسُ، أَلَا إِنَّ رَبَّكُم وَاحِدُ، وَإِنَّ أَبَاكُم وَاحِدُ، أَلَا لَا فَضْلَ لَعَرَبِيٍّ عَلَى عَجَمِيٍّ، وَلَا لِعَجَمِيٍّ عَلَى عَرَبِيٍّ، وَلَا لِأَسْوَدَ عَلَى أَهْرَ، وَلَا لِأَهْوَدَ عَلَى أَهُورَ، وَلَا لِأَهْوَدَ عَلَى أَهُو مَن أَلَا هَلْ بَلَّغْتُ؟ قَالُوا: نَعَم، قَالَ: فَليُبَلِّغ الشَّاهِدُ الغَائِبَ»(١).

وسُئِلَ: أيُّ النَّاسِ أَكْرَم؟ قَالَ: «أَكْرَمَهُم أَتْقَاهُم»(٢).

فاتركوا - أيها الناس - التفاخر بالحسب والنسب، وأقبلوا على التقوى والعمل الصالح؛ ﴿إِنَّ اللهُ عَلِيمٌ خَبِيرٌ ﴾ عليم بكم وبأعمالكم، يعلم التَّقيَّ والشَّقيَّ، والصالح والطالح، مطَّلِع على ظواهركم وبواطنكم.

<sup>(</sup>١) رواه أحمد.

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري.

#### الصور البلاغية:

- \_إسناد الفعل «خلق» و «جعل» إلى الضمير «نا» لتعظيم الفاعل سبحانه وتعالى.
- \_اللام في قوله تعالى: ﴿ لِتَعَارِفُوا ﴾ تسمى لام التعليل أي: من أجل أن تتعارفوا.
- \_ قوله تعالى: ﴿ وَجَعَلْنَكُمُ شُعُوبًا وَقَبَآبِلَ لِتَعَارَفُوا ﴾ بيان لما ترتب على خلقهم على تلك الصورة، وللحكمة من ذلك.
- \_ قوله سبحانه: ﴿إِنَّ أَكْرَمَكُمْ عِندَ اللَّهِ أَنْقَنكُمْ ﴾ تعليل لما يدل عليه الكلام من النهي عن التفاخر بالأنساب.

#### الدروس المستفادة:

- ١ أصل البشرية واحد (آدم وحواء)، فنحن جميعًا ننتسب إلى أصل واحد، ويجمعنا وعاء واحد.
  - ٢ الشعب مجموعة من القبائل.
  - ٣- الإسلام يقرر الأخوة الإنسانية بين البشر جميعًا.
    - ٤ النهى عن التفاخر بالحسب والنسب والمال.
  - ٥ التقوى هي ميزان التفاضل بين الناس، فالأكرم عند الله هو الأتقى.
- ٦- إن أرفعكم منزلة عند الله، وأعلاكم عنده سبحانه درجة، هو أكثركم تقوى وخشية منه تعالى .



## ▶ المناقشة والتدريبات

س ١: بيِّن معانى الكلمات الآتية:

[ ﴿ مِن ذَكَرٍ وَأَن ثَنَى ﴾ - ﴿ شُعُوبًا ﴾ - ﴿ لِتَعَارَفُوا اللهِ - ﴿ أَنْقَ نَكُمْ ﴾ - ﴿ عَلِيمٌ خَبِيرٌ ﴾ ]

٣٠٠ اشرح الآية الكريمة شرحًا إجماليًا.

س٣: وضح السر البلاغي في:

\_ قوله تعالى : ﴿ وَجَعَلْنَكُمُ شُعُوبًا وَقِبَا إِلَى لِتَعَارَفُوا اللهِ .

\_ وقوله سبحانه: ﴿ إِنَّ أَكْرَمَكُمْ عِندَ ٱللَّهِ أَنْقَنكُمْ ﴾.

سع: ما سبب نزول الآية ؟

س ٥: علِّل لما يأتي:

١- لا وجه للتفاخر بالأحساب والأنساب.

٢- الحكمة من خلق الله تعالى لنا من أصل واحد .

٣- من اتصف بالتقوى كان هو الأكرم والأشرف.

٤ - يجب الإقبال على التقوى والعمل الصالح.

س ٦: وضحت الآية عدة أمور اذكرها إجمالًا.

س٧: اذكر الدروس المستفادة من الآيات.

نشاط (١):

بالرجوع إلى مكتبة معهدك، والشبكة العنكبوتية، وبمساعدة معلمك، اذكر نهاذج ضرب فيها الإسلام أروع الأمثلة على أن التقوى هي أساس التفاضل بين المسلمين لا بعِرق ولا بلون .

نشاط (۲):

«ظل العلماء سنوات عديدة يصنِّفون جميع العشائر البشرية في واحد من أجناس ثلاثة: القوقازي، والمغولي».

فهل يمكنك القيام وبمساعدة زملائك، بطلب مساعدة من معلم الدراسات الاجتماعية داخل معهدك ومعلم العلوم الشرعية أيضًا، بعمل ندوة عن هذا الموضوع. وما هي فلسفة الإسلام في محاربة التفرقة العنصرية؟





## 🜓 أهداف دراسة وحدة الحديث 🕒

## يُتوقع من الطالب بعد دراسة الأحاديث أن:

- ١ يتعرَّف على شُعَب الإيمان.
- ٢\_ يوضِّح المقصود بفضيلة الصدق، وصلة الرحم، والقناعة.
  - ٣\_ يدرك أهمية اختيار الصديق.
  - ٤\_ يستنتج عظمة الإسلام في تأمين غير المسلم.
    - ٥ يستنبط الحقوق الإسلامية.
    - ٦- يحفظ الأحاديث العشر بعد فهم معانيها.
  - ٧ يعرف معانى المفردات الواردة في الأحاديث.
  - ٨ـ يشرح المعنى العام للأحاديث بسهولة ويسر.
  - ٩\_ يستنتج ما ترشد إليه الأحاديث من دروس مستفادة.
    - ١٠ يستنبط الأحكام والآداب الواردة في الأحاديث.

# الحديث الأول: شعب الإيمان

## نصُ الحَديث:

عن أبي هريرة عصن النبي عليه قال: «الْإِيمَانُ بِضْعٌ وَسَبْعُونَ شُعْبةً، والحَيَاءُ شُعْبةٌ مِنَ الْإِيمَانِ» [متَّفقٌ عله].

#### معانى المفردات:

| معناها                                           | الكلمة  |
|--------------------------------------------------|---------|
| يُقصَدُ به الإيمان الكاملُ المنجي من النار.      | الإيمان |
| البضعُ من العدد ما بين الثلاثة إلى العشرة.       | بضع     |
| خُصِلَةٌ، أي: صفةٌ، والتنكيرُ للتعظيم.           | شُعبة   |
| خلق يبعث على ترك السئ القبيح، وفعل الطيب الجميل. | الحياء  |

#### المعنى العام

#### المرادُ بالإيمان وعلامته:

الإيمانُ كالشجرة، تطلقُ على الجذرِ والساقِ، كما تطلَقُ عليهما مع الأغصان والأوراق والأزهار والثيار، كذلك يطلَقُ الإيمانُ على التصديق بالقلب، وعليه مع الأعمال الصالحةِ، وإذا كانت الشجرةُ لا تؤتي أُكُلَها، ولا يكمُلُ نفعُها إلا بما حَمَلَ جذرُها وساقُها، فإن الإيمانَ كذلك لا يكون منجِيًا من النار إلا بما استلزمَه من صالح الأعمال.

وإذا كانت الشجرةُ تتشعَّبُ شُعبًا محتلفةً، بعضُها أغلظُ من بعضٍ وبعضُها أساسٌ لغيرِه، فإن الإيهان كذلك يعتمِدُ على شهادةِ أن لا إله إلا الله وأنَّ محمدًا رسولُ الله، ثُمَّ تتدرَّجُ أوامرُه ومطالبُه من الأهم إلى المهم، ومن المهم إلى ما هو دونَه، حتى ينتهيَ بإزاحة الشوكةِ مَن طريق المسلمين(١).

- يُطلقُ الإيهانُ على التصديقِ القلبي بوجود الله تعالى، وصدقِ رسالةِ النبيِّ عَيَيَّةٍ، وعلامته: النطق بالشهادتين حتى نحكمَ عليه بالإسلامِ ويعاملَ معاملةَ المسلمين.

أما الأعمالُ فهي شرطُ كمالِ الإيمانِ، وتتعدَّدُ الأعمالُ الإيمانيةُ من صلاة وصوم وزكاة وحجِّ وبرِّ

<sup>(</sup>١) المنهل الحديث، للدكتور موسى شاهين الشين.

الوالدين، وإحسان للجار، وإكرام للضيف، ومساعدة للمحتاج، وإغاثة للملهوف، وغير ذلك حتى يندرجَ تحتها إماطةُ الأذى عن الطريق وغير ذلك من صنائع المعروفِ.

## لم جُعِلَ الحياءُ خصلة من الإيمان؟

لأنَّه باعثٌ على أفعالِ الخيرِ، ومانعٌ من المعاصي والشر.

## سبَبُ تخصيصِ الحياءِ بالذكرِ:

خصَّ النبيُّ ﷺ الحياءَ بالذكرِ من بين شُعبِ الإيهان؛ لأنَّه بمثابة الداعي إلى بقيَّةِ الشُّعبِ، حيثُ إنه يَبعَثُ على اجتنابِ الأقوال والأفعال القبيحة والتَّحلِّي بكلِّ الأخلاق الجميلة المحمودة.

## درجاتُ الحياءِ:

والحياءُ الشرعيُّ درجاتُ، وأعلى درجاتِه أن يستحيَ الإنسانُ من الاستعانة بنِعمِ اللهِ -تعالى- على معصيتِه.

ومن درجات الحياء: حفظ الرأس وما وعي، والبطن وما حوى، وتذكر الموت والبلى.

# بعضُ ما يُرشدُ إليه الحديثُ:

- ١. تفاوتُ الأعمالِ الإيمانيةِ.
- ٢. إثباتُ تفاضلِ المؤمنين في درجاتِه.
  - ٣. الحثُّ على التخلُّق بالحياءِ.
- ٤. الحياءُ الشرعيُّ خُلقٌ يدعو إلى فعلِ الخير وتركِ الشر.
- ٥. الإيمان كالشجرة، وخصاله بمثابة الفروع والأغصان والأوراق.
  - ٦. أعلى خصال الإيان وشعبه: شهادة التوحيد.
  - ٧. أدنى شعب الإيمان وخصاله: إماطة الأذى عن الطريق.

# **المناقشة والتدريبات**

| س ١: ما معنى الإيهان؟ وما المراد به في هذا الحديث؟ وما هي علامته؟                    |
|--------------------------------------------------------------------------------------|
| س٧: ضع الاسم المناسب في المكان الخالي:                                               |
| أ هو العدد ما بين الثلاثة إلى العشرة.                                                |
| ب بمعنى خصلة أي صفة.                                                                 |
| جهو خلق يبعث على ترك السئ القبيح، وفعل الطيب الجميل.                                 |
| س٣: ضع علامة (√) أمام العبارة الصحيحة، وعلامة (×) أمام العبارة الخطأ، مع تصحيح الخطأ |
| ١ - شُعَبُ الإِيهانِ تسعون شعبة.                                                     |
| ٧- الحياءُ من الصفات المحمودة.                                                       |
| <ul> <li>٣- الأعمالُ الإيهانيةُ متساويةٌ غير متفاوتة.</li> </ul>                     |
| ٤- يطلَقُ الإيمانُ على الأعمال الظاهرة بالجوارح. ( )                                 |
| ٥- أعلى درجات الحياء الشرعيِّ عدمُ المعصيةِ. ( )                                     |
| <ul> <li>٦- تتعدَّدُ الأعمالُ الإيمانيةُ من صلاة وصوم وحسن خلق. ( )</li> </ul>       |
| سع: علِّل لما يأتي:                                                                  |
| أ- تخصيصُ النبيِّ عَيْكِيَّ الحياءَ بالذِّكر.                                        |
| ب-الحياءُ يدعو إلى بقيَّةِ شُعبِ الإيهان.                                            |
| ب-احياء يدفق إلى بفيهِ شعبِ الإيهان.                                                 |
| <b>س٥:</b> اذكر أهم ما يُستفاد من الحديث.                                            |
|                                                                                      |
|                                                                                      |

## الحديث الثاني: فضيلة الصدق

#### نصُ الحَديث:

عَنْ عَبْدِ الله بْنِ مَسْعُودٍ ﴿ قَالَ: قَالَ رَسُولُ الله ﷺ: ﴿ عَلَيْكُمْ بِالصِّدْقِ، فَإِنَّ الصِّدْقَ يَهْدِي إلى البِّرِ، وإِنَّ البِّرِ، وإِنَّ البِّرِ عَلْدِي إلى الجُنَّةِ، وما يَزَالُ الرَّجُلُ يَصْدُقُ ويَتَحَرَّى الصِّدْقَ حَتَّى يُكْتَبَ عِنْدَ الله صِدِّيقًا، وإِنَّ اللهِ عُورِ، وإِنَّ الْفُجُورِ، وإِنَّ الْفُجُورِ عَيْدِي إلى النَّارِ، وما يَزَالُ الرَّجُلُ يَكْذِبُ ويَتَحَرَّى الْكَذِبَ، فإنَّ الكَذِبَ يَهْدِي إلى النَّارِ، وما يَزَالُ الرَّجُلُ يَكْذِبُ ويَتَحَرَّى الْكَذِبَ حَتَّى يُكْتَبَ عِنْدَ الله كَذَّابًا ﴾ [منفق عليه].

راوي الحديث: هو الصحابي الجليل عبد الله بن مَسْعُود بن غافل بن حَبيب الهُذَلي، شَهِدَ الغزواتِ كُلَّها مع النبيِّ ﷺ، كان من فقهاء الصحابة وعلمائهم، وهو أوَّلُ من جَهَرَ بالقرآن بمكة، أحدُ السَّابِقِين الأوَّلين، وصاحبُ النَّعْلَيْنِ(۱)؛ شَهِدَ بَدْرًا والمشاهِدَ، ورَوى ثمانمئة حَدِيثٍ وثمانيةً وأربعين حديثًا (۸٤٨)، تُوفِّ سنة (٣٢) هجرية في عهد سيدنا عثمان بن عفان .

#### معاني المفردات:

| معناها                                                        | الكلمة     |
|---------------------------------------------------------------|------------|
| مطابقةُ الكلام للواقع والحقيقةِ.                              | الصدق      |
| يوصِّلُ ويُرشِدُ.                                             | يہدي       |
| اسمٌ جامعٌ للخيراتِ، والمرادُ به العملُ الصالحُ.              | البرُّ     |
| يقصِدُ ويحرصُ.                                                | يَتَحَرَّى |
| صيغةُ مبالغةٍ تدُلُّ على كثرة الصِّدقِ والتعوُّدِ عليه.       | صِدِّيقًا  |
| الإخبارُ بخلافِ الواقع، وعدم ذكْرِ الحقيقةِ.                  | الكذِب     |
| اسم جامعٌ للشرورِ كلِّها، ومعناه: الميلُ إلى الفساد والمعاصي. | الفُجور    |

## المعنى العام:

سبَبُ حتِّ النَّبِيِّ عَلِيَّةٍ على الصدق:

الصِّدقُ أصلُ الفضائلِ ومنبعُ المكارم، والطريقُ الموصِّلُ إلى محبَّةِ الله ورسولِه والناسِ أجمعين؛ لذلك

<sup>(</sup>١) حيث إنه ، كان يحمل نعلي النبي عليه، ويحافظ عليهما حتى لا يضيعا.

حثَّنا النبيُّ ﷺ على تحرِّي الصدقِ، والتعوُّدِ عليه.

## أنواع الصدقِ وجزاءُ الصادقين:

إن الصدقَ في النِّيَّةِ والقولِ والعمل يوصِّلُ إلى الخيرِ ويَهدي إلى المعروفِ والبرِّ، ويكون سببًا في توفيق صاحبه وقَبولِ عملِه.

ويُبشِّرُ النَّبيُّ ﷺ الصادقين ويمدَّحُهم على تلك الفضيلةِ التي تحلَّوا بها فأوصَلَتْهم إلى رضوان الله تعالى وتوفيقه وتأييده ورعايته.

# سبَبُ النهي عن الكذبِ:

أما الكَذِبُ فهو أصلُ الرذائلِ، ومنبعُ القبائحِ، والطريقُ الموصِّلُ إلى غضب الله ورسولِه والناسِ أجمعين.

## أنواعُ الكذب وجزاءُ الكاذبين:

إِنَّ الكذبَ في النيَّةِ والقولِ والعملِ يفتحُ أبواب الشرورِ، ويوقِعُ في الإثم والعدوان والفجورِ.

- وحذَّر النبيُّ عَلَيْهُ من الكذب، وبيَّن أن الكذَّابَ لا يثقُ الناسُ به، ولا يصدقونه، ولا يأتمنونه.

- كما أنَّ الكذِبَ عادةٌ سيئةٌ لا يُوصَفُ بها المؤمنُ كما قال النبيُّ ﷺ: «أَيَكُونُ المؤْمِنُ كَذَّابًا؟ فَقَالَ: لاَهُونَ المؤمنُ كَذَّابًا؟ فَقَالَ: لاَهُونَ المؤمنُ كَذَّابًا؟ فَقَالَ: لاَهُونَ المؤمِنُ كَذَّابًا؟ فَقَالَ: لاَهُونَ المؤمِنُ كَذَّابًا؟

وخلاصةُ القول في الحديث: أنَّه يُحُثُّ على تحرِّي الصدقِ والاعتناء به، ويحذِّرُ من الكذب والتساهلِ فيه فيقولُ: إن الصدقَ في النيةِ وفي القول يوصلُ إلى الخيرِ والطاعةِ، والخيرِ والطاعة يوصلان إلى الجنةِ، وإن الذي يصدُقُ ويقْصِدُ الصِّدقَ، ويحافظُ عليه؛ يكتُبُه اللهُ في دواوينِ الحفظةِ صِدِّيقًا، ويُلقِي في قلوبِ النَّاسِ وعلى ألسنتهم الوثوقَ به والاطمئنانَ إليه، فتربحُ تجارتُه ويعظُمُ قدرُه.

وإنَّ الكذبَ في القولِ أو في النيَّةِ يوصلُ إلى الفساد والمعاصي، والفساد والمعاصي يوصلان إلى النار، وإن الذي يكذِبُ ويتكرَّرُ منه الكذِبُ ويتساهلُ فيه يُنكَتُ في قلبه نُكْتةٌ سوداءُ حتى يسودَّ قلبُه، فيكتبُه الله عند ملائكتِه من الكذَّابينَ، ويُلقي في قلوب أهلِ الأرضِ وعلى ألسنتهم عدمَ الثقةِ به، فيفقِدُ الاطمئنانَ إلى معاملته ويبوء في الآخرة بالنارِ، وفي الدنيا بالخِزْي والخُسرانِ.

<sup>(</sup>١) أخرجه مالك في الموطأ.

# بعضُ ما يُرشدُ إليه الحديثُ:

- ١. الحُثُّ على التحلِّي بالصدق، وذمُّ الكذب والتنفيرُ منه.
  - ٢. بيانُ حسنِ عاقبةِ الصادقين، وسوءِ عاقبةِ الكاذبين.
    - ٣. أنَّ الصدقَ يوصلُ إلى العمل الصالح.
- ٤. عدمُ الاستهانة بالقليل من الكذِب؛ فإنها تأتي النار من مُستصغر الشَّرر.
  - البر اسم جامع لمعاني الخير والفضل والمعروف.
  - ٦. الفجور اسم جامع للشرور والمفاسد والمعاصي.
    - ٧. الصديقون أهل رضوان الله ورحمته وعفوه.

# المناقشة والتدريبات

|                     |                                         | س١: ماذا تعرف عن راوي الحديث؟                             |
|---------------------|-----------------------------------------|-----------------------------------------------------------|
| .ب – الفجور).       | <br>ئرَّى – الكذ                        | س٢: بين معنى المفردات الآتية: (الصدق - يهدي - البِر - يتح |
|                     |                                         |                                                           |
|                     |                                         | س٣: علل ما يأتي:                                          |
|                     |                                         | ١. حث النبيِّ عَلَيْهُ على الصدق.                         |
|                     |                                         | ٢. النهي عن الكذب.                                        |
|                     |                                         | س٤ أكمل ما يأتي:                                          |
|                     |                                         | أ- الصدق يكون في،، الصدق يكون أ                           |
|                     |                                         | ب- الكذب يكون في،،                                        |
| 6                   | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | ج- بشَّر النبيُّ عَيْكُ الصادقين؛ لأن الصدق يوصلهم إلى    |
| طأ، مع تصحيح الخطأ: |                                         | س٥: ضع علامة (√) أمام العبارة الصحيحة، وعلامة (×) أمام    |
| (                   | )                                       | ١ - تُوفِي عَبدُ الله بن مسعود ﴿ سنة ٢٣هـ.                |
| (                   | )                                       | ٢ - المرادُ بالبرِّ في الحديث برُّ الوالدين فقط.          |
| (                   | )                                       | ٣-الصدقُ في جميع الأمور يضيعُ الحقوقَ.                    |
| (                   | )                                       | ٤ - الكذِبُ صفةٌ لا يُوصَف بها مؤمنٌ.                     |
| (                   | )                                       | ٥ – الصدقُ يكون في الأقوال فقط.                           |
|                     |                                         | س٦: بيِّن أهم ما يرشد إليه الحديث.                        |
|                     |                                         | <i>ፈ</i> ንፈንፈን                                            |

## الحديث الثالث: فضل صلة الرحم

## نصُ الحَديث:

عَن أنسِ بن مالِكٍ ﷺ قال: سَمِعْتُ رَسُولَ الله ﷺ يقول: «مَنْ سَرَّهُ أَنْ يُبْسَطَ لَهُ فِي رِزْقِهِ، أَوْ يُنْسَأَ لَهُ فِي أَثَرِهِ، فَلْيَصِلْ رَحِمَهُ» [متفق عليه].

## معاني المفردات:

| معناها                               | الكلمة      |
|--------------------------------------|-------------|
| من أعجَبه وأحبَّ أن يتحقَّقَ له ذلك. | مَن سَرَّهُ |
| يزداد ويكثر.                         | يُبْسَط     |
| يؤخُّر له في عمره، ويبارك له فيه.    | يُنْسَأ     |
| أَجَلِه.                             | أَثُرِه     |
| أهله وقرابته.                        | رچَه        |

## المعنى العام

# حثُّ النبيِّ عَلَيْهِ على صلة الرحم:

في هذا الحديثِ بحثُنا النبيُّ ﷺ حثًّا شديدًا على صلةِ الرَّحمِ؛ حيثُ يبيِّنُ أنَّ مَن أحبَّ الزيادةَ في الرزقِ، والبركةَ في العمرِ والأولادِ، والازديادَ من كلِّ خيرِ فليصل رَهِمَه.

## معنى صلةِ الرحم:

الرّحمُ: هي علاقةُ القرابةِ، وصِلةُ الرَّحمِ: تعني البرَّ بالأقاربِ، والإحسانَ إليهم، وتعهدَهم بالزيارة، ومشاركتَهم في أفراحهم، وأحزانهم، ومناصحتَهم، ومودتَهم، والتغافلَ عن زلَّاتِهم، كما تكون بالمساعدةِ بالمال، والعونِ عند الحاجةِ.

وصلةُ الرَّحمِ إجمالًا: إيصالُ الخيرِ لهم، ودفعُ الضررِ عنهم، والصلةُ تختَلفُ باختلاف حالِ الواصلِ فتارةً تكونُ بالإحسان، وتارةً بسلام، وزيارةٍ، ونحو ذلك.

# فوائدُ صلةِ الرحم:

من الفوائد التي تعودُ على من يصلُ رحمَه: كثرةُ المال، وزيادةُ الرزقِ، والبركةُ في العمر والولد، فيوفقُه اللهُ للطاعة ويحفظُه عن المعصية، وينشرُ له الذِّكرَ الجميلَ ويكون محبوبًا بين الناس، ويذكرُه

الناسُ بالخير حتى بعد موته، ومن فوائدها أيضًا: أنها تدفّعُ البلاءَ وتقي مصارعَ السوءِ.

# نتيجةُ قطع الرَّحم:

قطعُ الرحمِ تكونُ سببًا في عدم التوفيقِ في الدنيا ودخولِ النار في الآخرة، قال النبي على: (لا يدخل الجنة قاطع) يعني: قاطع رحم [متفق عليه] كما أنها من أسبابِ الإفساد في الأرض كما قال تعالى: ﴿ فَهَلَ عَسَيْتُمْ إِن تُولِيّتُمْ أَن تُفْسِدُوا فِي ٱلْأَرْضِ وَتُقطّعُوا أَرْحَامَكُمْ ﴾(١)، وهي من أهم عواملِ تفكك المجتمع وانهياره.

## بعضُ ما يُستفادُ من الحديث:

- ١. صلةُ الرحمِ تمنَحُ المسلمَ البركةَ في العمر، والسَّعةَ في الرزق، وسبيلَ كل خير.
  - ٢. صلةُ الرحمِ من أحب الأعمال إلى الله.
  - ٣. صلة الرحم سبب من أسباب دخول الجنة.
  - علةُ الرحم تؤدي إلى بناء مجتمع متحاب ومترابطٍ.
  - ٥. قطيعةُ الرحم سببُ حرمانِ التوفيق في الدنيا، وحرمانِ الجنةِ في الآخرة.
- ٦. صلة الرحم تعني إيصال الخير والمعروف والمنفعة لهم، ودفع الشر والأذى والمفسدة عنهم.

<sup>(</sup>۱) محمد، الآية: ۲۲.

## المناقشة والتدريبات

# س١: تخيَّر الإجابة الصحيحة مما بين القوسين:

| سر حديثًا).         | نه – من أ   | (من أعجبه وأحب ذلك - من أحزة           | ۱ – «من سرَّه»: معناها:      |
|---------------------|-------------|----------------------------------------|------------------------------|
|                     |             | (ينقص – يطول – يزداد ويكثر).           | ۲ «يُبسط»: معناها:           |
|                     |             | (يؤخر - يقدم - يكثر).                  | ۳- «يُنْسَأَ»: معناها:       |
|                     |             | (أو لاده - أجله - بدنه).               | ٤- «أثره»: معناها:           |
|                     |             | (أصحابه - جيرانه - أهله وأقاربه)       | 0- «رحمه»: معناها:           |
|                     |             |                                        | س٢: أكمل ما يأتي:            |
|                     | 6           | جاء في الحديث البركةُ في المال         | أ-من فوائد صلةِ الرحم كها.   |
|                     |             |                                        | ب- صلةُ الرحم معناهًا        |
|                     |             |                                        | ج- قطيعةُ الرحم ها آثارٌ س   |
|                     | لأرض.       | م على أنَّ قطعَ الرحمِ من الإفساد في ا |                              |
|                     |             |                                        |                              |
| فطأ، مع تصحيح الخطأ | العبارة الح | لعبارة الصحيحة، وعلامة (×) أمام        | س 3: ضع علامة (٧) أمام ا     |
| (                   | )           |                                        | ١- صلة الرحم سبب في ال       |
| (                   | )           | ، والأصدقاءَ والجيران.                 | ٢- الرَّحِم تشمل الأقارب     |
| (                   | ) .         | الُ كلِّ خيرٍ لهم ودفعُ كلِّ ضررٍ عنهم |                              |
| (                   | )           |                                        | ٤- قطيعةُ الرَّحِمِ تعملُ عل |
| (                   | )           | سلم فإن من حقه أن يقاطعهم.             | · .                          |
|                     |             | ىن الحديث.                             | س٥: بيِّن بعض ما يستفاد ه    |
|                     |             |                                        |                              |
|                     |             | \$\$\$                                 |                              |

## 🌓 الحديث الرابع: من علامات الإيمان

## نصُ الحَديث:

عن أبى هريرة عن النبي على قال: «مَنْ كان يُؤْمِنُ بِالله واليَومِ الآخِرِ فلا يُؤْذِ جارَهُ، وَمَنْ كان يُؤْمِنُ بِالله واليَومِ الآخِرِ فَلْيَقُلْ خَيْرًا أَوْ لِيَصْمُتْ» [متفق يُؤْمِنُ بِالله واليَوْمِ الآخِرِ فَلْيَقُلْ خَيْرًا أَوْ لِيَصْمُتْ» [متفق عليه].

#### معانى المفردات:

| معناها                                      | الكلمة                  |
|---------------------------------------------|-------------------------|
| لا يضرُّه ولا يسئ إليه.                     | فلا يؤذِ جارَه          |
| فليُحسِن إليه.                              | فليكرمْ ضيفَه           |
| فليتكلُّم بها هو خيرٌ أو ليَسكُت فهو أفضلُ. | فليقلْ خيرًا أو لِيصمُت |

#### المعنى العام:

#### من علامات الإيمان:

يذكُرُ النبيُّ عَلَيْهُ في هذا الحديثِ ثلاثًا من علامات الإيمانِ، ومن أصولِ مكارمِ الأخلاقِ وهي: أوَّلًا: الإحسانُ إلى الجارِ، وعدمُ إيذائه؛ وذلك لأنَّ إيذاء الجارِ من أسباب الحرمانِ من دخول الجنةِ، كما قال عَلَيْ: «لا يدخلُ الجنةَ من لا يأمَنُ جارُه بوائقَه» (١٠).

ومعنى «بوائقَه» أي: شرورَه ومصائبَه.

- فيجبُ على المسلم أن يحسِنَ إلى جاره و لا يؤذيه، ومن مظاهر الإحسانِ إلى الجار: إلقاءُ السلامِ، والسؤالُ عنه، وعيادته إذا مرض ومعاونتُه عند الحاجة، وأقلُّ الإحسان كفُّ الأذى عنه.

ثانيًا: إكرامُ الضيفِ: وهي صفةٌ حميدةٌ ومَكْرُمةٌ عظيمةٌ حثّنا عليها النبيُّ ﷺ في هذا الحديث وغيره؛ لأنّها تؤدّي إلى ترابُط المجتمعِ، وتقويةِ صلاتِ المودَّةِ بين أفرادِه، كما أنها تدلُّ على حُسْنِ إيهان صاحبِها، وفيه دلالةٌ على ذمّ البُخلِ.

<sup>(</sup>١) رواه مسلم.

ثالثًا: النطقُ بخيرٍ أو الصمتُ: فالمؤمنُ ينبغي أن يكونَ نطقُه ذِكرًا، وصمتُه فِكْرًا، ولا يتكلَّمُ إلا بها هو نافعٌ مفيدٌ، ولنعلم أنَّ مَن كثُر كلامُه كثُرَ خطؤه، كها أن كلَّ كلمةٍ نتكلَّمُ بها نُحاسبُ عليها أمام الله تعالى، كها قال تعالى: ﴿ مَا يَلْفِظُ مِن فَوْلٍ إِلَّا لَدَيْهِ رَفِيبٌ عَتِيدٌ ﴾ (١).

وقد تكونُ الكلمةُ سببَ دخولِ النارِ، كما وَرَدَ في حديثِ النبيِّ عَلَيْهِ قال: «ثكِلَتْكَ أُمُّك يا معاذُ، وهل يكُبُّ الناسَ على وجوههم -أو على مناخرهم - إلا حصائدُ ألسِنتِهم؟!»(٢).

## سر ذكر الإيمان بالله واليوم الآخر في الحديث:

-وفائدةُ التَّذكيرِ باللهِ واليومِ الآخر مع كُلِّ علامةٍ من علامات الإيهانِ؛ إثارةُ المشاعرِ، وتنبيهُ المخاطَبين للالتزامِ بهذه الأوامرِ الثلاثِ والمحافظةِ عليها، وتذكيرُ الجزاءِ في الآخرةِ، فالإيهان بالله يبعث على امتثال أوامره وابتاع آداب دينه وشرعه، والإيهان باليوم الآخر يبعث على الرغبة في الثواب عند الامتثال، والرهبة من العقاب عند عدم الامتثال.

# بعضُ ما يُرشدُ إليه الحديثُ:

١. تَعظِيمُ حقِّ الجارِ، والإحسان إليه، وعدم إيذائه.

٢. الحثُّ على إكرام الضيفِ.

٣. الأمرُ بقولِ الخيرِ، وإمساك اللسانِ عن الشَّرِّ.

٤. إكرامُ الضَّيفِ، ورعايةُ الجارِ، وحفظُ اللسانِ، من علاماتِ الإيمانِ.

٥. ضرورة تذكر المسلم الإيمان بالله واليوم الآخر، وظهور أثر ذلك على تصرفاته.

٦. أهمية الكلمة وخطورتها؛ لأن منها ما يُرضى الله، ومنها ما يُسخطه جل وعلا.



<sup>(</sup>١) ق، الآية: ١٨.

<sup>(</sup>۲) رواه الترمذي.

# المناقشة والتدريبات

| س ١: ما معنى المفردات الآتية: (فلا يؤذِ جارَه - فليكرم ضيفَه - فليقلْ خيرًا أو ليصمت). |
|----------------------------------------------------------------------------------------|
| س٢: أكمل ما يأتي:                                                                      |
| ١- من علامات الإيمان كما جاء في الحديث                                                 |
| ٧- أقل درجات الإحسان إلى الجار                                                         |
| ٣- فائدة التذكير بالله واليوم الآخر في هذا المقام للالتزام بهذه الأوامر.               |
| ٤ - معنى بوائقه                                                                        |
| س٣: اذكر الدليل على ما يأتي:                                                           |
| ١ - أذى الجار سببُ الحرمانِ من الجنة.                                                  |
| ٢- كلُّ ما نتكلَّم به نُحاسَبُ عليه.                                                   |
| ٣- الكلمةُ الخبيثةُ سببُ دخولِ النارِ.                                                 |
| س٤: ما هي مظاهر الإحسان إلى الجار؟                                                     |
| 4.                                                                                     |
| <b>س٥</b> : اكتب فيها لا يقل عن خمسة أسطر عن خُلُق إكرام الضيف.                        |
| س٦: اكتب فيها لا يقل عن سبعة أسطر عن قيمة الكلمة وأهميتها.                             |
|                                                                                        |
| س٧: اذكر بعضَ ما يُرشِدُ إليه الحديثُ.                                                 |
|                                                                                        |

### الحديث الخامس: النهي عن الغضب **ال**

#### نصُ الحَديث:

عن أبي هريرةَ هُأنَّ رَجُلًا قال للنبيِّ عَلَيْهُ: أوصِني، قال: «لا تَغْضَبْ» فَرَدَّدَ مِرارًا، قال: «لا تَغْضَبْ». [رواه البخاري].

#### معانى المفردات:

| معناها                                                   | الكلمة          |
|----------------------------------------------------------|-----------------|
| لا تتعرَّضْ لما يضايقك ويحزنك، ولا تكنْ سريعَ الانفعالِ. | لا تغضب المعضاب |
| كَرَّرَ طَلَبَ الوصيةِ ثلاثًا.                           | فردد مرارًا     |

#### المعنى العام:

#### معنى الغضب وضرورة ضبط النفس عند وقوعه:

الغَضَبُ غريزةٌ من غرائز الإنسانِ يدافعُ بها عن نفسِه وعِرضِه، ولكن بلا تهوُّر واندفاع، فإنَّ الإسرافَ في تلبيةِ مطالبِ الغريزةِ يؤدِّي إلى نتائجَ سيَّئةٍ؛ لذلك أوصى النبيُّ ﷺ من جاءه طالبًا النصيحة والوصيَّة بألَّا يغضبَ، وأن يتحكَّمُ فيه.

المؤمنُ القويُّ هو الذي يملكُ نفسَه عند الغضبِ، وليس الذي يصارِعُ الرجالَ، ويغلبُهم كما يظنُّ كثيرٌ من الناسِ، وهو أحد أسباب دخول الجنة، قال تعالى: ﴿وَٱلْكَظِمِينَ ٱلْغَيْظُ وَٱلْعَافِينَ عَنِ النَّاسِ وَاللَّهُ يُحِبُ ٱلْمُحْسِنِينَ ﴾ (١٠).

الغضَبُ انفعالٌ نفسيٌّ مِيِّجُه الشيطانُ وينفخُ في ناره، يحركُ القلبَ، ويُثيرُ فيه الدَّمَ، فينقَبِضُ أحيانًا فترى صفرةَ الوجهِ، وتصلُّبَ العينِ، ويضطربُ ويندفعُ أحيانًا أخرى، فترى حمرةَ الوجهِ يصاحِبُها رعشةٌ في الجوارح غالبًا، وسيطرةٌ على القوَّةِ المفكرةِ فيختلُّ توازنهُا ويسوءُ السلوكُ والتصرُّفُ، حتى يُخيَّلُ لصاحبِه حين يهدأُ أنه لم يفعل ما فَعَلَ، أو يتَعجَّبُ من نفسه كيف حصل منه ما حصل؟!

والناس أمامَ قوَّةِ الغضبِ أربعةُ أصنافٍ، أحسنُهم بطيءُ الغضبِ سريعُ الرِّضا، وأقبَحُهم سريعُ الغضبِ بَطيءُ الرِّضا، وبين هذين سريعُ الغَضَبِ سَريعُ الرضا، وبطيءُ الغضب بطيءُ الرضا.

وخيرُ علاجٍ للغضبِ تغييرُ الحالةِ التي يكونُ عليها الغاضب؛ من تحرُّكٍ للغضبِ إن كان واقفًا قَعَدَ، وإن كان قاعدًا قام وتحرَّك إلى جهةٍ أخرى، مع شغْلِ الفِكرِ بذكرِ اللهِ بدلًا من الانشغال بها أغضَبَ أو

<sup>(</sup>١) آل عمران، الآية: ١٣٤.

يُغْضِبُ، وخيرُ الذكرِ في هذه الحالةِ أن يستَعيذَ بالله من الشيطان الرَّجيمِ، فيطلُبُ العونَ والحمايةَ من ربِّه على شيطانه (١).

أسبابُ امتلاكِ النفس عندَ الغضب:

ومما يُعينُ الإنسانَ على امتلاكِ النفس عند الغضب:

-أن يستَعيذَ بالله من الشَّيطان الرجيم.

-أن يتوضَّأُ ويغْتَسِلَ؛ لأن الغضب شعلة من نار، ولا يطفئ النار إلا الماء.

-أن يُغيِّرَ الحالةَ التي هو عليها؛ فيجلسُ إن كان قائمًا، ويضطجعُ إن كان جالسًا.

- أن يترك المكان الذي هو فيه، ويبتعد عن سبب الغضب.

-أن يتذكَّر عاقبةَ الغضَب ومضارَّه.

-أن يستَحضِرَ ثوابَ كظم الغيظِ.

#### أنواعُ الغضبِ:

أولًا: الغضَّبُ المذمومُ المنهيُّ عنه: وهو ما يكونُ انتصارًا للنفس، واستطالة على الغير.

ثانيًا: الغضَّبُ المحمودُ: وهو ما كان لله، وهو مطلوبٌ كالغَضَبِ لانتهاكِ حُرُماتِ الدِّينِ أو الوطنِ.

- فيَجِبُ على المسلم ألَّا يكونَ سريعَ الانفعالِ، وإذا غَضِبَ يكونُ غضبُه لله.

- ١. حرصُ الصحابةِ -رَضِيَ اللهُ عنهم- على ما ينفعُهم.
- ٢. النهيُّ عن الغضبِ لما يترتَّبُ عليه من مفاسدَ وأضرارٍ.
  - ٣. تزكية النفسِ بتهذيبِ الغرائزِ وتقويمِها.
- ٤. تكرارُ الوصيةِ بترك الغضبِ ثلاثًا؛ لتأكيدِ المعنى، وتقريرِه في نفس السامع.
  - ٥. تذكر جزاء كظم الغيظ، وثواب العافين عن الناس المسامحين لهم.
- ٦. تذكر خطورة الغضب، وأنه قد يفعل الغاضب شيئًا يندم عليه طوال حياته.
- ٧. الغضب منه ما هو محمود وهو ما كان لله تعالى، ومنه ما هو مذموم وهو ما كان انتصارًا للنفس بغير وجه حقٍّ.

<sup>(</sup>١) المنهل الحديث، لفضيلة الدكتور موسى شاهين الشين.



| س ۱: ما معنى قوله: (لا تغضب - فردد مرارًا).                                                                                                                                                                                 |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| س٢: ما أسبابُ امتلاك النفسِ عندَ الغضبِ؟                                                                                                                                                                                    |
| س٣: ما معنى الغضب؟                                                                                                                                                                                                          |
| س٤: لماذا نهى النبيُّ ﷺ عن الغضب؟                                                                                                                                                                                           |
| س٥: تخير الإجابة الصحيحة مما بين القوسين:  ١. مما يعين الإنسانُ على امتلاك النفسِ عندَ الغضبِ: (الاستعاذة والوضوء - رد الاعتداء).  ٢. تكرار الوصية بعدم الغضب: (لتقرير المعنى وتأكيده في نفس السامع - للخوف من بطش الغاضب). |
| <ul> <li>٣. النهيُ عن الغضبِ لما يترتّبُ عليه من: (مفاسد عظيمة - الإرهاق - قوة الشخصية).</li> <li>س٦: قارن بين الغضب المحمودِ، والغضبِ المذموم.</li> </ul>                                                                  |
| س٧: اذكر أهم ما يُرشِدُ إليه الحديثُ.                                                                                                                                                                                       |
| <i>ፈኤርኤር</i> ኤ                                                                                                                                                                                                              |

# الحديث السادس: يُسرُ الإسلام وسماحتُه 🌓

#### نصُ الحَديث:

عن أَبِي هُريرة عن النّبيِّ عَلَيْهِ قال: «إنّ الدّينَ يُسْرُ، ولنْ يُشادّ الدّينَ أَحَدٌ إلّا غَلَبه، فسدّدُوا وقَارِبُوا، وَأَبْشِرُوا، واسْتعِينُوا بالْغَدُوةِ والرّوْحةِ وشَيْءٍ مِن الدُّجْةِ» [رواه البخاري].

#### معانى المفردات:

| معناها                                                   | الكلمة     |
|----------------------------------------------------------|------------|
| سَهْلٌ وسمح.                                             | يسر        |
| من الشدَّةِ وهي الغلبة، والمعنى: لن يُغالب.              | يُشادّ     |
| الزموا الصوابَ من غيرِ إفراطٍ ولا تفريطٍ.                | فسَدِّدوا  |
| اقتربوا من كمالِ العملِ، دون تشدُّدٍ.                    | وقارِبوا   |
| انتظروا حسنَ الثوابِ على العمل، وإن كان العمل قليلًا.    | أبشروا     |
| من الاستعانةِ وهي طُلبُ العونِ.                          | استعينوا   |
| السيرُ أوَّلَ النَّهارِ وهو ما بين الفَجرِ وطلوع الشمسِ. | الغَدُوة   |
| السيرُ بعدَ زوالِ الشمسِ عن وسطِ السَّماءِ.              | الرَّوحة   |
| السيرُ ليلًا.                                            | الدُّلِجةُ |

#### المعنى العام:

### الإسلامُ دينُ اليُسر والسَّاحةِ:

الدينُ الإسلاميُّ دينُ اليسرِ والساحةِ والتخفيف والرحمة والرفق، قال الله تعالى: ﴿وَمَاجَعَلَ عَلَيْكُمُ اللهِ اللهِ عَالَى: ﴿ وَمَاجَعَلَ عَلَيْكُمُ اللهِ اللهِ عَلَيْكُمُ اللهِ اللهِ عَلَيْهُ كَذَلَكُ مَتَحلِّيًا فِي ٱلدِّينِ مِنْ حَرَجٌ ﴾ (١) وقال النبي ﷺ كذلك متحلِّيًا بالساحةِ والرفقِ والإنسانيةِ.

وكان عَيْكُ يُعلِّمُ أُمَّتَه اليُسرَ والتَّيسيرَ، فهو أساسُ شريعتِه، ويَضرِبُ لهم المثلَ الأعلى بنفسِه، والدليلُ على ذلك أنَّه عَيْكُ: «مَا خُيِّرَ بَيْنَ أَمْرَينِ إِلَّا اخْتَارَ أَيْسَرَهُمَا مَا لَمَ يَكُنْ إِنَّمًا» (٣)، وقال لأصحابه: «فَإِنَّمَا بُعِثْتُمْ مُيسِّرِينَ، وَلَمْ تُبْعَثُوا مُعَسِّرِينَ» (٤).

<sup>(</sup>١) الحج، الآية: ٧٨.

<sup>(</sup>Y) متفق عليه.

<sup>(</sup>٣) متفق عليه.

<sup>(</sup>٤) متفق عليه.

### أمثلةٌ على يُسر الشريعةِ الإسلاميةِ:

ومن أمثلة اليسر في الإسلام: التوبةُ في شريعتنا وتكونُ بالإقلاع عن الذنْبِ، والندمِ عليه، والعزمِ على عدم العودةِ إليه، ورد المظالمِ إلى أصحابها، أو طلبِ العفو من صاحبها، وأمَّا في بعض الشرائع السابقة فكانت التوبة بقتل النفس.

ومن أمثلة اليسرِ أيضًا: التيممُ بالتراب عندَ العجزِ عن استعمال الماء للطهارة والوضوء، أو عند فقده.

#### الإسلامُ دينُ الوسطيةِ:

في هذا الحديث يظهرُ لنا أن الإسلام دينٌ يدعو إلى التوسُّطِ في كلِّ الأمورِ حتى في العبادة؛ فالنبي على في هذا الحديث يطلُبُ منا أن نَرْفُق بأنفسنا ونجتنَّبَ التَّشدُّدَ في الدِّين؛ لأن الدينَ يغلِبُ مَن غالبَه. كما يطلُبُ منا على أن نلتزم السَّدادَ والإتيانَ بالصواب من الأقوال والأفعالِ؛ باتباع السُّنَّةِ والإخلاص فيها. الواجبُ على المسلم أن يعتدلَ في عبادته، فلا يُقصِّرُ في أدائها، ولا يبالِغُ فيها؛ فمثلًا لا يتطوَّعُ بالصوم دائمًا فيؤدِّي إلى الضعف، ولا يتركُه دائمًا بل يصومُ ويُفطِرُ.

ولا يقومُ الليلَ كلَّه فيملَّ ويتعبَ، ولا يتركُه كلَّه بل يتوسَّطُ؛ فأحَبُّ الأعمالِ إلى الله أدومُها وإن قلَّ.

- التوسُّطُ في العبادة، وعدمُ الإسرافِ والمبالغةِ فيها، والحثُّ على الرفقِ فيها.
  - ٢. اختيارُ أوقاتِ النشاطِ لأداءِ العبادةِ فيها.
  - ٣. بيانُ يسرِ الإسلام، وعدمُ الحَرَج في التزام تعاليمِه.
- ٤. على المؤمن أن يأتي من الأعمال ما يكون شريفَ المقصدِ، ويحذَرَ مما تسوءُ عاقبتُه.
  - ٥. التشدد يؤدي إلى الملل وترك العمل بالكلية.
  - ٦. أحب العمل إلى الله تعالى ما داوم عليه صاحبه.
    - ٧. استثمار الأوقات في طاعة الله تعالى وعبادته.
    - ٨. حرص النبي على التبشير وعدم التنفير.



### س ١: صِل الكلمات الآتية بما يناسبها:

| انتظروا حسن الثواب على العمل | يسر      |
|------------------------------|----------|
| من الاستعانة وهو طلب العون   | یشاد     |
| السير بعد الزوال             | فسددوا   |
| من الشدة وهي الغلبة          | قاربوا   |
| سهل                          | أبشروا   |
| السير ليلًا                  | استعينوا |
| الزموا الصواب من غير تفريط   | الغَدوة  |
| اقتربوا من كمال العمل        | الرَّوحة |
| السير أول النهار             | الدُّاجة |

# س ٢: دلِّل على ما يأتي:

| وسهاحته. | ڪَلالله<br>عليکاد<br>وسيکاد | النبي | يسر | -1 |
|----------|-----------------------------|-------|-----|----|
|----------|-----------------------------|-------|-----|----|

٢- يُسرُ الشريعةِ الإسلاميَّةِ.

٣- الرفق بالنفس، وعدم التشديد عليها.

| الخطأ: | تصحيح | رة الخطأ، مع | م العبار | (X) أما | ، وعلامة ا | رة الصحيحة | العبار | (ee) أمام | علامة | ۳: ضع | س |
|--------|-------|--------------|----------|---------|------------|------------|--------|-----------|-------|-------|---|
|--------|-------|--------------|----------|---------|------------|------------|--------|-----------|-------|-------|---|

| ن ۱: حب حب المام المبارات (۱۰)                                     | ٠, ٢٥٠, ١ | باره العالمي المع | ع حبد سي ا |
|--------------------------------------------------------------------|-----------|-------------------|------------|
| - يجِبُّ على المسلم أن يجهد نفسه في العبادة.                       | )         | (                 |            |
| - لا تُقبل الأعمال إلا باتباع السنة والإخلاص فيها.                 | )         | (                 |            |
| '- أحب الأعمال إلى الله أكثرها وإن قل.                             | )         | (                 |            |
| <ul> <li>اختيار أوقات العبادة أفضل من أدائها في أي وقت.</li> </ul> | )         | (                 |            |
|                                                                    |           |                   |            |

س٤: اكتب نصيحة لزميلك تحدثه فيها عن وسطية الإسلام والتزام التيسير، وعدم التشدد.

س٥: اكتب أهم ما يستفاد من الدرس.



### الحديث السابع: اختيار الصديق الصالح

#### نصُ الحَديث:

عَنْ أَبِي مُوسَى الأشعري عَنَ النَّبِيِّ عَلَيْ قال: «مَثَلُ الْجَلِيسِ الصَّالِحِ وَالسَّوْءِ كَحامِلِ الْسكِ وَنَافِحُ الْكِيرِ؛ فَحَامِلُ الْمسكِ إِمَّا أَنْ يُحْذِيكَ، وإمَّا أَنْ تَبْتَاعَ مِنْهُ، وإمَّا أَنْ تَجِدَ مِنْهُ رِعًا طَيِّبَةً، وَنَافِخُ الْكِيرِ إِمَّا أَنْ يُحْذِيكَ، وإمَّا أَنْ تَجِدَ مِنْهُ رِعًا طَيِّبَةً، وَنَافِخُ الْكِيرِ إِمَّا أَنْ يُحْذِيكَ، وَإِمَّا أَنْ تَجِدَ رِعًا خَبِيثَةً» [متفق عليه].

#### معاني المفردات:

| معناها                                                                | الكلمة |
|-----------------------------------------------------------------------|--------|
| الصاحبُ أو الصديقُ.                                                   | الجليس |
| الكَرِيه من كلِّ أمرٍ، والمراد به هنا: الجليسُ السوءُ.                | السوء  |
| الطِّيبُ المعروفُ وهو من أطيبِ الروائحِ.                              | المسك  |
| المِنفاخُ الذي يُنفَخُ به النارُ، وهو آلةٌ كان يستَخدِمُها الحدَّادُ. | الكِير |
| يُعطِيكُ على سبيل الهديَّةِ.                                          | يحذيك  |
| تشتري.                                                                | تَبتاع |

#### المعنى العام:

## حسْنُ اختيارِ الصَّديقِ:

- يُرَخِّبُ الرسولُ عَلَيْهُ في اختيار الجُلساءِ، فإن المرءَ على دينِ خليلِه، والجليسُ الصالحُ ينفَعُ دائمًا، فإن لم ينفَعْ فلن يضرَّ، أما مُجالسةُ أهل السوءِ فلا تخلو من ضررِ.

- ويُشبِّه الرسولُ عَلَيْهِ الجليسَ الصالحَ بحاملِ الطِّيبِ، فإمَّا أن تشتريَ منه، وإما أن يهديك، وإما أن تشمّ منه ريحًا زكية طيّبةً.

- ويُشبِّه الجليسَ السَّيئَ بالحدَّاد الذي يَنفخُ في الكيرِ؛ ليصنعَ الحديدَ فيتطايَرُ منه الشَّررُ، فربها أحرقَ ثيابَك، أو أصابك دخَانُه، أو رائحتُه الخبيثةُ.

كما أن الجليسَ السوءَ يكون سببَ الحسرةِ والندامِة يومَ القيامة، كما قال الله تعالى: ﴿ يَنُويْلَتَنَ لَيْتَنِي لَمُ اللهُ عَالَى: ﴿ يَنُويْلَتَنَ لَيْتَنِي لَمُ اللهُ تعالى: ﴿ يَنُويْلَتَنَ لَيْتَنِي لَمُ اللهُ تعالى: ﴿ يَنُويْلَتَنَ لَيْتَنِي لَمُ

(١) الفرقان، الآية: ٢٨.

# بعضُ ما يُرشدُ إليه الحديثُ:

١- الترغيبُ في مُجالسةِ من تنفعُ مجالستُه في الدين والدنيا.

٢- النهيُّ عن مجالسة مَن تضرُّ مجالستُه في الدين والدنيا.

٣- ضربُ الأمثالِ يقرِّبُ المعنى في نفس السامع.

٤- الحثُّ على مصاحبة الأخيار ومجانبة الأشرارِ.

٥- حرص النبي عَلَيْ على تعليم صحابته ما فيه نفعهم.

|                                | س١: أكمل ما يأتي:                                      |
|--------------------------------|--------------------------------------------------------|
|                                | ۱ – «الكير»: معناه:                                    |
|                                | ٧ – «يُحْدِرَيك» معناه:                                |
|                                | ۳- «تبتاع منه» أي:                                     |
|                                | ٤ - «الجليس»: المقصود به:                              |
| لامة (×) أمام العبارة الخطأ، ه | س٢: ضع علامة (√) أمام العبارة الصحيحة، وعا             |
| ) .                            | ١ - شُبَّه الرسول عليه الجليس الصالح بنافخ الكير       |
| )                              | ٢ - شُبَّه الرسول عليه الجليس السوء بحامل المسك        |
| نجار. (                        | ٣- يحث الحديث على مصاحبة الأخيار ومجانبة الف           |
|                                | س٣: علل لما يأتي:                                      |
|                                | أ- ترغيبُ النبيِّ عَلَيْهُ في اختيارِ الصديقِ الصالحِ. |
|                                |                                                        |
|                                | ب- ضربُ المثلِ في الحديث.                              |
|                                | س ٤: اكتب أهم ما يُرشدُ إليه الحديثُ.                  |
|                                |                                                        |
|                                |                                                        |
|                                |                                                        |
| <b>\$</b>                      | \$ <b>\$</b>                                           |
|                                | )                                                      |

### 🥌 الحديث الثامن: تأمين غير السلم 🌓

#### نصُ الحَديث:

عن أُمِّ هَانِيَ بِنْت أَبِي طَالِبٍ، تَقُولُ: ذَهَبْتُ إِلَى رَسُولِ اللهَّ ﷺ عَامَ الفَتْحِ، فَوَجَدْتُهُ يَغْتَسِلُ وَفَاطِمةُ ابْنَتُهُ تَسْتُرُهُ، قَالَتْ: فَسَلَّمْتُ عَلَيْهِ، فَقَالَ: «مَنْ هذه»؟ فَقُلْتُ: أَنَا أُمُّ هَانِيَ بِنْتُ أَبِي طَالِبٍ، فَقال: «مَرْحَبًا بِنْتُهُ تَسْتُرُهُ، قَالَتْ: فَسَلِّهِ، قَامَ فَصَلَّى ثَمَانِيَ رَكَعَاتٍ مُلْتَحِفًا فِي ثَوْبٍ وَاحِدٍ، فَلَيَّا انْصَرَف، قُلْتُ: يَا بِأُمِّ هَانِيً »، فَلَيَّا فَرَغَ مِنْ غُسْلِهِ، قَامَ فَصَلَّى ثَمَانِيَ رَكَعَاتٍ مُلْتَحِفًا فِي ثَوْبٍ وَاحِدٍ، فَلَيَّا انْصَرَف، قُلْتُ: يَا بِأُمِّ هَانِيً \* (قَدْ أَجَرْنَا مَنْ رَسُولُ الله ﷺ ( وَذَاكَ ضُحَى ( ا) . أُمَّى أَنَّهُ قَاتِلُ رَجُلًا قَدْ أَجَرْنَا مَنْ أَمَّى أَمَّ هَانِيً \* وَذَاكَ ضُحَى ( ا) .

التعريف براوية الحديث: هي الصحابية الجليلة أمُّ هانئ بنتُ أبي طالبِ الهاشميَّةُ، اسمُها فاختة، وقيل: هند. أسلَمَت عامَ الفتحِ، وزوجُها هُبَيرةُ بن عمرو، هربَ عامَ الفتحِ ولم يُسْلِم.

لَهَا سِنَّةٌ وَأَرْبَعُونَ حَدِيثًا (٤٦)، وهي شقيقةُ عليٌّ وجعفرِ ﷺ.

وعاشَت أمُّ هانعٍ إلى بعد سنة خمسين من الهجرة في خلافة معاوية .

#### معانى المفردات:

| معناها                                      | الكلمة     |
|---------------------------------------------|------------|
| فتح مكة.                                    | عام الفتح  |
| أي: من الصلاة.                              | فلها انصرف |
| قال أو ادَّعَى.                             | زعم        |
| عازم على قتله.                              | أنه قاتل   |
| أدخلته في جواري، والمراد: أمَّنته من القتل. | قد أجرته   |

#### المعنى العام:

### الإسلامُ يدعو إلى احترام العهود:

- الإسلامُ يحترمُ العهودَ، ويصون المواثيقَ، ويجعل المجتمع يحترم ما التزم به الفرد حيال الآخرين من عهد وميثاق ووعد، سواء كان هذا الفرد كبيرًا أو صغيرًا أو رجلًا أو امرأة أو من عِليَة القوم أو من

<sup>(</sup>١) متفق عليه.

عامة الناس.

- وعليه فإذا أعطى رجلٌ أو امرأةٌ من المسلمين الأمانَ لأحدٍ من غير المسلمين، أو لجماعةٍ فلا يجوزُ قتلُهم، وإنها يحترم المجتمع أمان الفرد للآخرين، ويلتزم به لقول النبي عليه: «المُؤْمِنُونَ تَتكَافَأُ دِمَاؤُهُم، وَهُم يَدُ عَلَى مَن سِوَاهُم، وَيَسْعَى بِذِمَّتِهِم أَدْنَاهُم»(١).

- وهذا من محاسن الشريعة الغراء التي تحفظ الأرواح وتصون الدماء، فقد أمَّنَت السيدة أمُّ هانئ الله واقرَّها رجلًا مِن غيرِ المسلمين، أراد أخوها عليٌّ ، قتله، قِيل: هو جَعْدة بن هُبَيرة، وقِيل غيرُ ذلك، وأقرَّها رسولُ اللهُ عَلَيْهُ على ذلك.

#### ما يتَرتبُ على فهم الحديث:

- وعلى ذلك لا يجوز قتلُ السائحين من الأجانب الذين يدخلون البلاد الإسلامية بحُجةِ أنَّهم غيرُ مسلمين؛ لأنَّهم أخذوا عهدًا وأمانًا بعدم مساسِهم بسوء، وقد قال رسول الله عليهُ: «مَنْ قَتَلَ مُعَاهِدًا لَمْ مسلمين؛ لأنَّهم أخذوا عهدًا وأمانًا بعدم مساسِهم بسوء، وقد قال رسول الله عليهُ: «مَنْ قَتَلَ مُعَاهِدًا لَمْ مسلمين؛ لأنَّهم أُخذوا عهدًا ليُوجَدُ مِنْ مَسِيرَةِ أَرْبَعِينَ عَامًا»(٢).

# بعضُ ما يُرشدُ إليه الحديثُ:

١ - استحبابُ التَّر حيبِ بالزائرِ، وذكْرِ كنيتِه.

٢- جوازُ السَّلام من وراء حجابِ.

٣-عدمُ الاكتفاءِ بلفظ «أنا» في الجواب، بل يذكُّرُ ما يُعرِّفُ به نفسَه.

٤ - حرمةُ دم المُعاهَدِ والمستأمنِ.

٥ - مشروعيَّةُ صلاةِ الضُّحي.

٦- رعاية البنت لأبيها، ومساعدته في شئونه.

٧- جواز الصلاة في الثواب الواحد بشرط أن يكون ساترًا للعورة.

للصف الثاني الإعدادي

<sup>(</sup>١) رواه أبو داود والنسائي بسند صحيح.

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري.

# س١: تخير الإجابة الصحيحة مما بين القوسين بوضع خط تحتها:

| ا - فتح خيبر). | - فتح مكة   | (الهجرة النبوية -                     | أ-المراد: «بعام الفتح»:                               |
|----------------|-------------|---------------------------------------|-------------------------------------------------------|
| - من مجلسه).   | – من بيته   | (من الصلاة                            | ب-المراد: «فلما انصرف» في الحديث:                     |
| .عي – كذب).    | - قال أو اد | (أي عازم على القتل -                  | ج-المراد بقوله: «زعم»:                                |
| ه – خاصمته).   | ت بجوار     | (أدخلته في جواري - سكن                | د-معنى: «قد أجرته»:                                   |
|                |             |                                       | س٢: اكتب المعنى العام للحديث.                         |
|                |             |                                       | س٣: ماذا تعرف عن راوي الحديث؟                         |
|                |             | ُجرنا من أجرت»؟                       | س٤: ما الذي يستفاد من قوله عِيَالِيَّةِ: «قد أ        |
|                | •••••       | <b>ج</b> ة أنهم مِن غيرِ الـمُسلمينَ؟ | سه: ما حكم قتل الأجانب في بلادنا بح                   |
| صحيح الخطأ:    | لخطأ، مع ت  | حة، وعلامة (×) أمام العبارة ا-        | س٦: ضع علامة (√) أمام العبارة الصحي                   |
| (              | )           | د على نفسه في إعطاء العهود.           | أ- الإسلام لا يلزم الجماعة بما قطعه الفر              |
| (              | )           | واح.                                  | ب- من محاسن الشريعة الغراء حفظ الأر                   |
| (              | )           | . 5                                   | ج- يكتفي بلفظ أنا في الجواب عند النداء                |
| (              | )           | ىلام من وراء حجاب.                    | د- مما يستفاد من الحديث عدم جواز الس                  |
| (              | )           | ة الضحى.                              | <ul> <li>ه- يستدل بالحديث على مشروعية صلاة</li> </ul> |
|                |             | <b>\$\$\$</b>                         |                                                       |

### الحديث التاسع: القناعة **﴿**

#### نصُ الحَديث:

عن أبي هريرة، عن النّبي عَيْكُ قال: «لَيْسَ الغِنَى عَنْ كَثْرَةِ العَرَضِ، وَلَكِنَّ الغِنَى غِنَى النَّفْسِ» [متفق عليه].

#### معاني المفردات:

| معناها                                                                        | الكلمة       |
|-------------------------------------------------------------------------------|--------------|
| عَكْسُ الفقرِ والحاجةِ.                                                       | الغِني       |
| كثرةُ المال والمتاع.                                                          | كثرة العَرَض |
| الرضا والقناعة بها قسَمَ اللهُ -تعالى - وعدمُ تطلُّعِها إلى ما في أيدي الغير، | غِني النفس   |
| أو إلى ما ليس لها.                                                            |              |

#### المعنى العام:

### مقياس الإسلام للغنى والفقر:

يَقيسُ كثيرٌ من أفراد المجتمع الناسَ بمقاييسَ ماديةٍ، ويَزِنونَهم بها يمتلكون من أموالٍ وجاهٍ وسلطانٍ، فإذا زاد مالهُم وكَثُر عَلَتْ منزلتُهم، وإن قلَّ وندرَ انحطَّت مكانتُهم، ولما كان هذا المقياسُ لا يتَّفقُ مع القيمِ الإنسانيَّة الرفيعةِ؛ صَدرَ توجيهٌ نبويُّ كريمٌ مهدمُ هذا المقياسَ الفاسدَ، ويَضَعُ مقياسًا وميزانًا جديدًا يتناسَبُ مع القيم الشريفةِ.

يجِبُ أن نلتمسَ الغنَى في نفوسِنا، فبمقدار ما فيها من سهاحة، وقناعة، ورضًا وطمأنينة تكونُ منزلتُها، وإن قلَّ المالُ لديها، فالمالُ ليس هدفًا لِذاتِه، بل هو وسيلةٌ لإسعادِ المجتمع، وتخفيفِ آلامِه، وسدِّ حاجتِه.

- إذا كان الإنسانُ قد طُبِعَ على حبِّ المالِ، والطمعِ فيه، وربها تَطَلَّعَ إلى ما في يدِ غيرِه ورَغِبَ فيه، مما يؤدِّي به إلى الشعور بالتعاسةِ؛ لذلك كان غنى النفس هو الغنى الحقيقي.

#### مِن صفاتِ المؤمنِ غنى النفسِ:

- والمتصفُّ بغنى النفسِ يكون قانعًا بها رزقَه اللهُ - تعالى - راضيًا بها قسَمَ له، آخذًا بالأسباب، لا

ينظرُ إلى ما في يد غيرِه مستغنيًا عنهم، ولا يُلِحُّ في الطلبِ، ولا يُلِحُّ في السؤال، بل يرضى بها قسَمَ اللهُ له، فكأنَّه واجدٌ أبدًا.

والمتَّصفُ بفقرِ النفسِ على الضِّدِّ منه؛ لكونِه لا يقنَعُ بها أُعطِي، بل هو أبدًا في طلب الازديادِ من أي وجهٍ أمكنَه، ثُمَّ إذا فاته المطلوبُ حَزِنَ وأسِف، فكأنَّه فقيرٌ في المال؛ لأنَّه لم يستغنِ بها أُعطِيَ فكأنَّه ليس بغنيٍّ.

- غنى النفسِ إنها ينشأُ عن الرضا بقضاءِ اللهِ - تعالى - والتسليمِ لأمرِه، والإيهانِ بأنَّ ما عند اللهِ خيرٌ وأبقى.

- كثرةُ المالِ ليست مصدرَ الإحساسِ بالغنى، فكثيرٌ ممن يملكون الذَّهبَ والفضةَ والقصورَ ينظرون إلى مَن هم أعلَى منهم فيشعرون بالفقرِ، وإنَّما الغنى الحقيقيُّ الذي يشعُر به صاحبُه ويسعدُ به هو الإحساسُ بأن رزقَه كافيه، قليلًا كان أو كثيرًا، فهو حامدٌ شاكرٌ راضٍ بها حصل، وكلها زاد مالُه أنفَقَ في وجوه الخيرِ فزادت حسناتُه، وكلها سعى في كسبِ الرزقِ الحلالِ كُفِّرَت سيئاتُه، كها جاء في الأحاديث الصحيحةِ.

- ١- المقياسُ الحقُّ للغني والفقرِ هو غني النَّفس وفقرِها.
- ٢- المالُ ليس هدفًا لذاته بل هو وسيلةٌ لقضاء الحاجاتِ.
- ٣- القناعةُ والرضا بالمقسوم من أجلِّ الفضائلِ وأحسنِها.
- ٤- المعنى الحقيقيُّ للغنى هو استغناءُ النفس عما في أيدي الغير.

| س ١: ما المعنى المراد من الألفاظ الآتية: (الغنى - كثرة العَرَض - غنى النفس)    |
|--------------------------------------------------------------------------------|
|                                                                                |
|                                                                                |
| <ul> <li>٣٢: اكتب بعضَ الصِّفاتِ التي يتحلَّى بها الإنسانُ القنوعُ.</li> </ul> |
| س٣: أكمل ما يلي:                                                               |
| أ- المتصف بغنى النفس يكون                                                      |
| ب- غنى النفس ينشأ عن، و                                                        |
| جـ- المقياس الحقيقي للغني هو                                                   |
| د- طُبِعَ الإنسان على                                                          |
| س٤: كيف يكون الإنسان غني النفس؟                                                |
| سه: اذكر السبب لما يأتي:                                                       |
| أ المال ليس هدفًا لذاته.                                                       |
|                                                                                |
| ب- هدم النبي عَيْكِيًّ للمقاييس المادية للناس.                                 |
| ج- الشعور بالتعاسة.                                                            |
| /%/%/%                                                                         |

# الحديث العاشر: الحثُّ على أداء الحقوق 🜓

#### نصُ الحَديث:

عن أبي هُريرة عَنْ النبي عَلَيْ قال: «مَنْ أَخَذَ أَمْوَالَ النَّاسِ يُرِيدُ أَداءَهَا أَدَّى اللهُ عَنْهُ، وَمَنْ أَخَذَ أَمْوَالَ النَّاسِ يُرِيدُ أَداءَهَا أَدَّى اللهُ عَنْهُ، وَمَنْ أَخَذَ يُريدُ إِتلافَها أَتْلَفَهُ اللهُ الرواه البخاري].

#### معانى المفردات:

| معناها                                                                 | الكلمة         |
|------------------------------------------------------------------------|----------------|
| تناولَ واستولى على سبيل القرضِ. والمرادُ: اقترضَ أو استَلَفَ واستدان.  | أُخَذَ         |
| الإرادةُ بمعنى: المشيئةُ، والمعنى هنا: يود ويرغب.                      | يريد           |
| ردَّها إلى صاحبها.                                                     | أُداءَها       |
| يسَّرَ اللهُ - تعالى - له من الرِّزقِ ليؤدِّيَ ما عليه؛ لحسنِ نيَّتِه. | أدَّي الله عنه |
| عدمُ ردِّ المالِ إلى صاحبِه.                                           | إتلافَها       |
| أَهْلَكُهُ اللهُ.                                                      | أتلفه اللهُ    |

#### المعنى العام:

### دعوةُ النبيِّ عَلَيْةٍ لأداءِ الحقوقِ:

يبيِّنُ الرسولُ عَلَيْ في هذا الحديثِ أنَّ من أخذ من أموال الناسِ شيئًا بأيِّ وجهٍ من وجوه المعاملاتِ وهو ينوي ردَّه إلى صاحبه يَسَرَ اللهُ – تعالى – له ما يؤدِّي به من فضلِه لـحُسنِ نيَّتِه، وإن مات قبلَ ردِّ المالِ لصاحبِه أرضى اللهُ – تعالى – صاحبَ المالِ، ومن أَخذَ من أموال الناس شيئًا يعتزمُ إتلافَه على صاحبه، وعدمَ ردِّه إليه أتلفَه اللهُ من يدِه وأضاعَه منه فلا ينتَفِعُ به لسوء نيَّتِه.

### الأداءُ والإتلافُ يكونان في الدُّنيا والآخرةِ:

- صورة الأداء في الدنيا: يكونُ بأن يوسِّعَ اللهُ على الإنسان في الرزق حتى يؤدِّيَ ما عليه.
- صورة الأداء في الآخرة: إذا مات المدينُ قبل أن يرد ما عليه وكان ناويًا الردَّ، فإنَّ الله يتكَفَّلُ عنه بأن يُرضيَ صاحبَ الحقِّ.
- الإتلافُ في الدنيا: يكونُ بأن يُذهِبَ اللهُ المالَ من يدِه فلا ينتفعُ به؛ لسوءِ نيَّتِه، ويظلُّ الدَّينُ في ذمَّتِه، ويُعاقَبُ به يومَ القيامةِ.

- الإتلاف في الآخرة: يكونُ بالعذابِ الأليمِ، والعقاب الشديد يوم الجزاء؛ لأن يوم القيامة هو يوم الفصل الذي تُردُّ فيه المظالم، ويكون أخذ الحقوق بالحسنات والسيئات.

- ١- الجزاءُ من جنس العمل.
- ٢- الحضُّ على حُسنِ التَّأديةِ لأموالِ الناسِ عند المُداينةِ.
  - ٣- التَّر غيبُ في حُسن النيَّةِ؛ لأنَّ الأعمالَ بالنيَّاتِ.
    - ٤- إباحةُ الدَّينِ لمن ينوِي الوفاء به.
    - ٥- التَّحذيرُ من أكْل أموالِ الناسِ بالباطلِ.

| - أداءها - أدى الله عنه - إتلافها - أتلفه الله)  | س ١: بين معنى المفردات الآتية: (أخذ - يريد -  |
|--------------------------------------------------|-----------------------------------------------|
|                                                  |                                               |
|                                                  |                                               |
|                                                  | س٢: تَخَيَّر الإجابة الصحيحة مما بين القوسين: |
| (الوسع في الرزق- تيسير الله للمدين- هما معًا).   | (أ) يكون «الأداء في الدنيا بـ »:              |
| (حسن النية - رده على الدائن - سوء النية).        | (ب) يكون «إتلاف المال بسبب»:                  |
| (العذاب الأليم - إتلاف المال - رد المال لصاحبه). | (ج) المراد بالإتلاف في الآخرة:                |
|                                                  | س٣: اكتب المعنى العام للحديث.                 |
|                                                  | س٤: أكمل ما يأتي:                             |
| عنه بسبب                                         | أ- من أخذ أموال الناس يريد أداءها أدى الله    |
|                                                  | ب-ومن أخذها يريد إتلافها أتلفه الله بسبب      |
|                                                  | ج- الإتلاف في الدنيا يكون                     |
|                                                  | د- الأداء في الآخرة يكون                      |
|                                                  | <b>س٥</b> : اكتب بعض ما يرشد إليه الحديث.     |
|                                                  |                                               |
|                                                  |                                               |
|                                                  |                                               |
|                                                  |                                               |

### 📲 الحديث الحادي عشر: حلاوة الإيمان

#### نصُ الحَديث:

عن أنس بن مالك عن النبي عَلَيْ قال: «ثَلاَثُ مَنْ كُنَّ فِيهِ وَجَدَ حَلاوةَ الإِيَمانِ: أَنْ يَكُونَ اللهُ وَرَسُولُهُ أَخَبَّ إِلَيْهِ مِمَّا سِوَاهُمَا، وَأَنْ يُحِبَّ المَرْءَ لاَ يُحِبَّهُ إِلَّا لله، وَأَنْ يَكْرَهَ أَنْ يَعُودَ فِي الكُفْرِ كَمَا يَكْرَهُ أَنْ يُعُودَ فِي الكُفْرِ كَمَا يَكْرَهُ أَنْ يُقْذَفَ فِي النَّارِ» [متفق عليه].

#### معاني المفردات:

| معناها                          | الكلمة                |
|---------------------------------|-----------------------|
| ثلاثُ خصالٍ.                    | ثلاثٌ                 |
| وُجِدَت واجتَمَعَت في إنسانٍ.   | كُنَّ فيه             |
| أحسَّ وشَعَرَ بحلاوةِ الإيمانِ. | وَجَدَ حلاوةَ الإيهان |
| يصيرُ إليه.                     | يعود في الكفر         |
| يُلقَى ويُطرَحُ فيها.           | يُقذَف في النار       |

#### المعنى العام:

### ما تتحقَّقُ به حلاوةُ الإيمانِ:

- يُبِيِّنُ النبيُّ عَلِيه في هذا الحديث أنَّ حلاوة الإيمانِ تتحقَّقُ لمن اتَّصفَ بثلاثِ خصالٍ: ·

الخصلةُ الأولى: أن يكونَ اللهُ ورسولُه ﷺ أحبَّ إليه من أيِّ شيءٍ من ماكٍ، ونفسٍ، وولدٍ، وأهلٍ وملذاتِ الدنيا وشهواتِها.

وقُدِّمَت هذه الخصلةُ على غيرها؛ لأنَّ الله َ - جلَّ جلالُه - هو الذي خلقَ الإنسانَ من العدم، وأنْعَمَ عليه نِعًا لا تُعدُّ ولا تُحصَى، والرَّسولُ ﷺ هو المبلِّغُ لما جاء به من عندِ ربِّه فهدانا اللهُ به إلى نورِ الإيمانِ.

وتكونُ محبةُ الله ورسولِه ﷺ بتقديم طاعتِهما على غيرهما؛ ويكونُ ذلك باتّباعِ المأموراتِ، واجتنابِ المنهيّاتِ، قال اللهُ تَعالى: (قُلُ إِن كُنتُمْ تُجِبُونَ اللهَ فَاتّبِعُونِي يُحْبِبُكُمُ اللهُ) [آل عمران: ٣١].

الخصلةُ الثانيةُ: «أن يحِبَّ المرءَ لا يحبُّه إلا لله» أي: لا يحِبُّ صاحبَه لكونِه أعطاه شيئًا من متاع الدنيا، فليس الدافعُ لمحبَّتِه جاهًا، أو مالًا، أو عَرَضًا زائلًا، بل يدفعُه لحبِّه الثوابُ العظيمُ الذي أعدَّه اللهُ للمتحابين في جلالِه.

الخصلةُ الثالثة: «أن يكرَه أن يعودَ في الكفر كما يكرهُ أن يُقذَفَ في النارِ»: أي أن يتمسَّكَ بدينِه، ويتحمَّلَ الأذى في سبيلِه، وأن يكرَه العودةَ إلى الكفر أو الدخولَ فيه والعصيانَ كراهيةَ أن يُقذفَ في النارِ.

- وفيه دلالةٌ على كراهية المؤمن للمعصيةِ حتى لو فَعَلَها فإنَّه يندمُ عليها ليغفرَها اللهُ له.
- وتحصُلُ حلاوةُ الإيمانِ لمن أشرقَ قلبُه بنورِ الإيمانِ، واستَمتَعَ بسلامةِ العقيدةِ وصحَّتِها.

- ١- بيانُ أثرِ الإيمانِ في إسعادِ الفردِ والمجتمع.
- ٢- للإيمانِ حلاوةٌ ولذةٌ يشعرُ بها الصالحون.
- ٣- المؤمنُ الصادقُ يعتزُّ بإيانِه مهم كانت المغرياتِ.
- ٤- الحثُّ على الإخلاص في محبةِ الناس وجعلِها خالصةً لوجهِ الله تعالى.
- ٥- كراهية المؤمن للمعصية وندمه عليها سبَبٌ في مغفرة ذنوبه وستر عيوبه.

| ت الآتية: (كُنَّ فيه - حلاوة الإيهان - يعود في الكفر - يُقْذَف في النار). | س ١: اكتب معنى الكلما                   |
|---------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------|
|                                                                           |                                         |
|                                                                           |                                         |
|                                                                           |                                         |
|                                                                           | س٢: أكمل ما يلي:                        |
|                                                                           | (أ) تتحقق حلاوة الإيمان                 |
| سوله ﷺ:                                                                   | (ب) المراد بمحبة الله ور                |
| وله ﷺ على غيرها من الصفات؛ لأن:                                           | (ج) قدمت محبة الله ورس                  |
| م العبارة الصحيحة، وعلامة (×) أمام العبارة الخطأ، مع تصحيح الخطأ:         | س٣: ضع علامة (√) أما                    |
| أي: ثلاث خصال.                                                            | ۱. معنى كلمة «ثلاث»                     |
| له عَلَيْهِ بنطق الشهادتين فقط.                                           | <ol> <li>تكون محبة الله ورسو</li> </ol> |
| الأصدقاء ما يقدمه أحدهم للآخر من متاع الدنيا. ( )                         | ٣. المعيار الحقيقي لمحبة                |
| ويندم على فعلها. ( )                                                      | ٤. المؤمن يكره المعصية                  |
| از.                                                                       | س٤: اشرح الحديث بإيج                    |
|                                                                           |                                         |
|                                                                           |                                         |
| تفادُّ من الحديث.                                                         | س٥: اكتب بعضَ ما يس                     |
|                                                                           |                                         |
|                                                                           |                                         |
|                                                                           |                                         |

### الحديث الثاني عشر: النهي عن سبّ الأموات

#### نصُ الحَديث:

عن عائشة على الله النبيُّ عَلَيْ الله الله عَلَيْ الله الله عَلَيْ الله عن عائشة عن عائشة الله عن عائشة عن عائشة عن عائشة الله عن عائشة على المفردات:

| معناها                                                     | الكلمة               |
|------------------------------------------------------------|----------------------|
| لا تذكروا عيوبَهم.                                         | لا تَسُبُّوا الأموات |
| وصلوا.                                                     | أفضوا                |
| إلى جزاءِ ما قدموه من أعمالهِم، سواءٌ كانت خيرًا أم شرًّا. | إلى ما قَدَّموا      |

#### المعنى العام:

### النهى عن سبِّ الأمواتِ:

- ينهانا النبيُّ عَلَيْهُ في هذا الحديث الشريفِ عن سبِّ الأمواتِ، وذِكرِ عيوبِهم التي كانوا عليها في الدنيا، وعن التَّحدُّثِ بأخلاقِهم الذميمةِ التي اتصفوا بها في حال الحياةِ، وعن ذِكرِ ما كانوا يرتكبونه من الأعمال القبيحةِ والإفسادِ في الأرض؛ لأنَّه لا فائدةَ ترجى من هذا؛ فإنهم قد وصلوا إلى جزاءِ ما قدموه من الأعمال، ويُجازَوا بحسبِ عملِهم، إن كان خيرًا فسيُجزَوا خيرًا، وإن كان شرَّا فسيُجزَوا عليه شرَّا.

# حكْمُ التَّكلُّم في أموات غير المسلمين:

- ظاهرُ هذا الحديث النهيُ عن سبِّ الأمواتِ مطلقًا سواءٌ أكانوا مسلمين أم غير مسلمين، ولكن هذا الظاهرَ محصوصٌ بأمواتِ المسلمين، والدليلُ على ذلك ما وردَ في حديثِ أنسٍ قال: «مَرُّوا بِحَنازةٍ، فأَثْنَوْا عَلَيْهَا خَيْرًا، فقال النَّبِيُّ عَلَيْ: «وَجَبَتْ»، ثُمَّ مَرُّوا بِأُخْرَى فَأَثْنَوْا عَلَيْهَا شَرَّا، فقال: «وَجَبَتْ»، ثُمَّ مَرُّوا بِأُخْرَى فَأَثْنَوْا عَلَيْها شَرَّا، فقال: «وَجَبَتْ»، فقال عُمَرُ بْنُ الحَطَّابِ عَنَ مَا وَجَبَتْ؟ قال: «هذا أَثْنَيْتُمْ عليْهِ خَيْرًا، فَوجَبَتْ لَهُ الجَنَّةُ، وهذا أَثْنَيْتُمْ عَلَيْهِ شَرًّا، فَوَجَبَتْ لَهُ النَّارُ، أَنْتُمْ شُهَدَاءُ الله في الأَرْضِ» [متفق عليه].

فلم يُنكِرْ عليهم ذِكرَ الفاسدِ بمفاسِدِه التي كان يعمَلُها في الدنيا؛ تنفيرًا للناس منها.

# حرمة أعراض المسلمين أحياء وأمواتًا:

كما وردَت أحاديثُ أخرى تُبيِّن حرمةَ أعراضِ المسلمين أحياءً وأمواتًا منها قولُه ﷺ: «كُلُّ المسْلِمِ عَلَى المسْلِم حَرَامٌ، دَمُهُ، وَمَالُهُ، وَعِرْضُهُ»(١).

بل إن عِرضَ الميِّتِ أولى بالحُرمةِ والصيانةِ لعجزِه عن الدفاع عن نفسِه.

- فعلى المسلمِ أن يُرَاعِيَ حقَّ الأمواتِ، ولا يذكرُهم بسوءٍ إلا إذا كان ذلك لتوجيه الناسِ إلى الخير، وتحذيرهم من الشرِّ.

- ويجِبُ على المسلمِ أيضًا أن يتركَ أثرًا طيِّبًا يذكُرُه الناسُ به بعد موتِه، لعلَّه يكون سببًا في دخولِه لجنةِ.

# بعضُ ما يُرشدُ إليه الحديثُ:

١- النهى عن سب أموات المسلمين.

٢- عدم الاشتغال بشئون الغير إلا للضرورة.

٣- توجيه المسلم إلى أن يشتغل بها ينفعه في دنياه وآخرته.

٤- جواز ذكر عيوب غير المسلمين للعبرة والعظة.



<sup>(</sup>١) رواه مسلم.

| س ١: أكمل ما يلي:                                                            |
|------------------------------------------------------------------------------|
| (أ) معنى: «لا تسبوا الأموات»                                                 |
| (ب) معنى: «أفضوا»                                                            |
| (جـ) معنى: «ما قدموا»                                                        |
| (د) في هذا الحديث ينهى النبي عَيَالِيَّةِ عن                                 |
| س٢: علل لما يأتي:                                                            |
| ١. نهي النبي عَيَالِيَّةٍ عن سب الأموات.                                     |
|                                                                              |
| <ul> <li>٢. النهي عن سب الأموات خاص بالمؤمنين.</li> </ul>                    |
|                                                                              |
| ٣. النهي عن سب المؤمن ميتًا أولى بالحرمة.                                    |
| <ol> <li>٤. يجب على المسلم أن يترك أثرًا طيبًا يُذكر به بعد موته.</li> </ol> |
| ٠٠٠ عيب على المسلم الى يورك الواطية يدكر به بعد موت.                         |
| س ٣: اذكر الدليل على ما يأتي:                                                |
| <ul> <li>جواز ذكر عيوب غير المسلم بعد موته.</li> </ul>                       |
|                                                                              |
| <ul> <li>حرمة أعراض المسلمين.</li> </ul>                                     |
|                                                                              |
| س ٤: اكتب بعض ما يستفاد من الحديث.                                           |
|                                                                              |
|                                                                              |

### 🛖 الحديث الثالث عشر: اليد العليا خير من اليد السفلى 🌓

#### نصُ الحَديث:

عن حَكِيم بن حِزام عن النبيِّ عَلَيْ قال: «اليَدُ العُلْيَا خَيْرٌ مِنَ اليَدِ السُّفْلَى، وَابْدَأْ بِمَنْ تَعُولُ، وَخَيْرُ الصَّدَقةِ عَنْ ظَهْرِ غِنِّى، وَمَنْ يَسْتَعْفِفْ يُعِفُّهُ الله، وَمَنْ يَسْتَغْنِ يُغْنِهِ الله» [متفق عليه].

#### معانى المفردات:

| معناها                                                                | الكلمة         |
|-----------------------------------------------------------------------|----------------|
| المنْفِقةُ المعطيةُ.                                                  | اليد العليا    |
| الآخِذةُ، وقِيلَ: هي السَّائلةُ.                                      | اليد السُّفلي  |
| ابدأُ بأولَويات الإنفاقِ الأهمِّ، فالمهمُّ ممن يجِبُ عليك نَفَقَتُهم. | وابدأ بمن تعول |
| غِنًى يفي بحاجتِه.                                                    | ظهر غنی        |
| من يطلُبُ العفُّةَ من الله -تعالى- ويسلُكُ طريقَها ليكونَ عَفِيفًا.   | يستَعفِف       |
| من يطلُبُ الغِني من اللهِ -تعالى- ويسعَى إليه.                        | يستغن          |

#### التعريفُ براوي الحديث:

هو حكيمُ بن حزام بن خويلد، ابن أخي السيدة خديجة أم المؤمنين ، أسلَمَ يوم الفتح، وعمره أربع وسبعون سنة، لَهُ أَرْبَعُونَ (٤٠) حَدِيثًا، مات سنة أربع وخمسين (٥٤ هـ)، وعمره مائة وعشرون (١٢٠) سنةً.

#### المعنى العام:

#### المسلم عزيز النفس:

- يُرغّبنا النبي على العمل والكسب والإنتاج؛ حيث جعل اليد المعطية المنفقة خيرًا من اليد السائلة الآخذة، وفي ذلك إشارة إلى الترفع عن السؤال، والتعفف عن الدنايا، وأنه ينبغي على المنفق أن يبدأ بنفسه أولًا، ثم من يعول من زوجة وأولاد وغيرهم، مراعيًا تقديم الأهم فالمهم ممن تجب عليه نفقتهم؛ إغناءً لهم عن السؤال، واهتهامًا بشأنهم وعنايةً بأمرهم.

فالنفقة على الأهل أفضل من الصدقة؛ لأن الصدقة تطوع، والنفقة على الأهل فريضة.

#### أفضل الصدقات:

ثم يبين لنا النبي عَلَيْ أن أفضل الصدقة وأعلاها ثوابًا ما أخرجه الإنسان من مال بعد أن يكون عنده ما يكفيه هو وأولاده ومن يعول، بحيث لا يصير محتاجًا، ولا يندم على صدقته، وبذلك يصاحبها الإخلاص، وكرم النفس؛ فتقع موقع القبول، والرضا من الله رب العالمين.

### حثُّ النبي عَلَيْةٍ على الاستعفاف:

حثَّ النبي عَلَيُ الفقراء على الاستعفاف، والكف عن الحرام، وسؤال الناس، وعلى أن يصبر المحتاج، مبينًا لهم أن من طلب العفة من الله -تعالى- رزقه أسبابها وجعله عفيفًا، ومن يلتمس طريقًا يغنيه عن سؤال الناس يسر الله -تعالى- له هذا الطريق، ومنحه أسباب الغنى النفسي والمادي.

- ١- فضلُ اليدِ المُعطيةِ المتصدقةِ على الآخذةِ والسائلةِ.
  - ٢- وجوبُ عنايةِ الإنسانِ بنفسِه وأهلِه ومن يعولُ.
- ٣- حتُّ الأغنياء والقادرين على الصدقة التي يصاحبُها الإخلاصُ وعدمُ الندم.
  - ٤- حضُّ الفقيرِ والمحتاج على التعفُّفِ والترفُّع عن السؤالِ.
  - ٥- توجيهُ المسلمِ إلى أن يصونَ نفسَه عن مواضع الذِّلَّةِ والمهانةِ.

#### س ١: صل الكلمات الآتية بما يناسبها:

| ۱ – أى غنى يفى بحاجته.                  | (أ) اليد العليا.   |
|-----------------------------------------|--------------------|
| ٢ - الآخذة أو السائلة.                  | (ب) يستغن.         |
| ٣- المنفقة المعطية.                     | (جـ) اليد السفلي.  |
| ٤ - من يطلب الغني من الله ويسعى إليه.   | (د) يستعفف.        |
| ٥ – ابدأ بأولويات الإنفاق الأهم فالمهم. | (هـ) ظهر غني.      |
| ٦ – أي من يطلب العفة ويسلك طريقها.      | (و) ابدأ بمن تعول. |

#### س٢: رتب الكلمات التي بين الأقواس:

- ١) راوي الحديث هو (ابن حزام ابن أسد حكيم)
- ٢) أولويات الإنفاق أن يبدأ الإنسان بـ (زوجته وأولاده نفسه أعمامه)

#### س٣: اختر الإجابة الصحيحة مما بين الأقواس

- أ- اليد العليا خير من (اليد المنفقة السائلة العاملة).
- ب- توفي حكيم بن حزام وعمره (٥٤ ١٢٠ ٧٤) سنة.
- ج- أفضل الصدقات التي ينفقها المسلم (عند قبل بعد) أن يكون عنده ما يكفيه.
  - د- الصدقة تطوع بينها النفقة على الأهل (فرض مستحب شرط).

| سه. أكتب ما تعرفه عن رأوي الحديث. |
|-----------------------------------|
|-----------------------------------|

| <b>س٥</b> : اكتب بعض ما يستفاد من الحديث. |
|-------------------------------------------|
|                                           |



#### 📤 الحديث الرابع عشر: الرحمة بالحيوان سبب المغفرة 🌓

#### نصُ الحَديث:

عن أبي هُريرة ﴿ أَن النبي ﷺ قال: «بَيْثَمَا رَجُلٌ يَمْشِي بِطَرِيقٍ، اشْتَدَّ عَلَيْهِ العَطَشُ، فَوَجَدَ بِئُرًا فَنَزَلَ فِيهَا، فَشَرِبَ ثُمَّ خَرَجَ، فإذا كُلْبٌ يَلْهَثُ، يَأْكُلُ الثَّرَى مِنَ العَطَشِ، فقال الرَّجُلُ: لَقَدْ بَلَغَ هَذَا الكَلْبَ مِنْ العَطَشِ مِثْلُ الَّذِي كَانَ بَلَغَ بِي، فَنَزَلَ البِئْرَ فَمَلاً خُفَّهُ ثُمَّ أَمْسَكَهُ بِفِيهِ فَسَقَى الكَلْبَ، فَشَكَرَ اللهُ لَهُ مَنَ العَطَشِ مِثْلُ الَّذِي كَانَ بَلَغَ بِي، فَنَزَلَ البِئْرَ فَمَلاً خُفَّهُ ثُمَّ أَمْسَكَهُ بِفِيهِ فَسَقَى الكَلْبَ، فَشَكَرَ اللهُ لَهُ فَعَفَرَ لَهُ»، قَالُوا: يا رَسُولَ الله، وإنَّ لَنا في البَهَائِمِ أَجْرًا؟! فقال: «نَعَمْ، فِي كُلِّ ذَاتِ كَبِدٍ رَطْبَةٍ أَجُرٌ» [متفق عليه].

#### معانى المفردات:

| معناها                                   | الكلمة      |
|------------------------------------------|-------------|
| يُخْرِجُ لسانَه من شدة العطشِ.           | يلهث        |
| الترابُ النَّديُّ.                       | الثّرى      |
| قبِل عمله، وأثابه عليه.                  | شكر الله له |
| كل ما كانت فيه حياة.                     | كبد رطبة    |
| ملبوسٌ للقدمِ يُتَّخذُ من جلدٍ أو نسيجٍ. | عُفْحُ      |

#### المعنى العام:

# حقُّ الحيوانِ في الإسلام:

في هذا الحديثِ الشريفِ يحكي لنا النبيُّ عَلَيْ قصَّة رجلٍ كان يمشي في طريق، فاشتدَّ عليه العطشُ فأخذَ يبحَثُ عن ماء يشربُ منه، ويروي به ظمأَه، ويبرِّدُ به حرارةَ عطشِه، فوجَدَ بئرًا فنزلَ فشربَ منها، ولما خَرَجَ من البئرِ وَجَدَ كلبًا يأكلُ الترابَ النديَّ من شِدةِ العطشِ، فأدرك الرجلُ أن هذا الكلبَ يعاني من نفسِ ما عاناه من جَهدِ العَطشِ، ومشقَّةِ الظمأ قبل أن يشربَ من البئر، فرقَّ لحالِه، وعزمَ على عاني يسقيَه؛ فنزلَ البئرَ وملأ خُفَّه بالماءِ وصَعَدَ به إلى الكلبِ، وفي أثناء الصعودِ اعتمد بيديه على جدران البئر، وأمسك الحف بفمه، ثم سقى الكلبَ حتى ارتوى، ولما كان هذا الفعلُ من الرجلِ إخلاصًا لله للبئر، وأمسك الخف بفمه، ثم سقى الكلبَ حتى ارتوى، ولما كان هذا الفعلُ من الرجلِ إخلاصًا لله للبئر، وأمسك الخف بفمه، ثم سقى الكلبَ حتى ارتوى، ولما كان هذا الفعلُ من الرجلِ إخلاصًا لله المئلَ ورحمةً بالكلبِ قَبِلَ اللهُ – تعالى – منه عمَلَه أحسنَ القبولِ، وأثابَه عليه بمغفرةِ ذنوبِه، وأدخلَه الجنّةَ مع الأبرار.

# الأجرُ عام لكلِّ حيوانٍ:

ثم سألَ الصحابةُ رسولَ الله على عن سقي البهائم، والإحسانِ إليها: هل فيها أجرٌ وثوابٌ؟ فأخبرَ هم النبيُّ على أنَّ في إطعام أو سقي كلِّ ذي كبدٍ فيه حياةٌ من إنسانٍ، أو حيوانٍ، أو طيرٍ، أو غيرِها أجرًا عظيمًا، وثوابًا جزيلًا لأن من يرحم الحيوان الأعجم يرحمه الله تعالى.

- ١- سَعةُ فضلِ اللهِ تعالى وعظيم ثوابِه.
- ٢- الحُثُّ على معاونةِ أصحابِ الحاجاتِ وإغاثةِ الملهوفين.
  - ٣- فضيلةُ الرحمةِ بالحيوانِ والرِّفقِ به وبالناس.
    - ٤- ذكر تصص السابقين للعظة والاعتبار.
- ٥- العملُ القليلُ مع الإخلاص يستحقُّ فاعلُه الأجرَ العظيمَ.

| س١: بيِّن معنى المفردات الآتية: (يلهث - الثرى - خُفه - شكر الله له - كبد رطبة) |
|--------------------------------------------------------------------------------|
|                                                                                |
| س٢: ما الهدفُ من حكايةِ النبيِّ عَيَّكِيًّ لهذه القصةِ؟                        |
| س ٣: لماذا تقبل الله عمل هذا الرجل وغفر له؟                                    |
| س٤: هل الأجر خاصٌّ بهذه القصَّةِ فقط أو لكلِّ حيوانٍ؟                          |
| س٥: ما الهدفُ من ذكرِ قَصصِ السابقين؟                                          |
| س٦: اشرح الحديث بأسلوبك.                                                       |
| س٧: بين بعض ما يستفاد من الحديث.                                               |
| **************************************                                         |

### 

#### نصُ الحَديث:

عن أبي هُريرَة ﷺ قال: قِيلَ: يَا رَسُولَ اللهِ ادْعُ عَلَى المشْرِكِينَ قال: «إِنِّي لَمْ أُبْعَثْ لَعَّانًا، وَإِنَّمَا بُعِثْتُ رَحْمَةً» [رواه مسلم].

#### معاني المفردات:

| معناها                                                                           | الكلمة              |
|----------------------------------------------------------------------------------|---------------------|
| أُرسل.                                                                           | أُبعَث              |
| من اللَّعن، وهو الإبعادُ عن رحمةِ اللهِ، والمرادُ: إني لم أُبعث لألعنَ هذا وذاك. | لعَّانًا            |
| إِنَّهَا بُعِثْتُ لأُقرِّبِ الناسَ إلى اللهِ تعالى ورحمتِه.                      | وإنها بُعِثْت رحمةً |

#### المعنى العام:

### الرحمةُ من أساليب الدعوةِ إلى الله:

أرسلَ اللهُ -تعالى- محمدًا على هاديًا وبشيرًا للناس جميعًا فكانت أخلاقُه السمحةُ، وسجاياه الطيبةُ طريقًا من طُرُقِ الدعوة العمليَّةِ إلى الله -تعالى- وبابًا دخلَ الناسُ منه في دينِ اللهِ أفواجًا؛ فقد أرسَلَه اللهُ رحمةً للخلقِ جميعًا، قال الله -تعالى-: ﴿ وَمَا آرْسَلْنَاكَ إِلَّا رَحْمَةً لِلْعَالَمِينَ ﴾ (١)، وكان على المؤمنين رءُوفًا رحيمًا كما قال تعالى: ﴿ لَقَدْ جَاءَ كُمْ رَسُولُ مُن مِّنَ أَنفُسِكُمْ عَنِيزُ عَلَيْهِ مَا عَنِيتُ مَ عَنِيزُ عَلَيْهِ مَا عَنِيتُ مَ حَرييشَ عَلَيْكُمْ مِ بِالْمُؤْمِنِينِ رَءُوفُ رَحِيمً ﴾ (١).

### الهدف من بعثة النبيِّ عَلَيْكَةٍ:

ويُبيِّنُ الصَّحابيُّ الجليلُ ﴿ وَهِ هذا الحديث الشريف - أَنَّ النبيُّ عَيْكُ لِمَا سُئِلَ أَن يدعوَ على جماعةٍ خصوصةٍ من المشركين، امتنعَ أن يدعوَ عليهم وقال: ﴿إنِّي لم أُبْعَث لعَّانًا، وإنَّما بُعِثتُ رحمةً» أي لم أُبْعَث لعَّانًا، وإنَّما بُعِثتُ رحمةً» أي لم أُبْعَث لعَّانًا، وإنَّما في طردِ الناسِ وإبعادِهم من رحمة الله -تعالى-؛ فإنَّ هذا يُخالِفُ الهدفَ الذي بَعَثني اللهُ من

<sup>(</sup>١) سورة الأنبياء، آية: ١٠٧.

<sup>(</sup>٢) سورة التوبة، آية: ١٢٨.

أجلِه، وهو هدايةُ الخلقِ والرحمةُ بهم والشفقةُ عليهم، متصفًا بخلقي الذي وصَفَني اللهُ به حين قال: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَكَ إِلَّا رَحْمَةً لِلْعَكِمِينَ ﴾.

قال بعضُ العلماءِ: أما رحمتُه على للمؤمنين فظاهرٌ، وأما رحمتُه للمشركين؛ فلأنَّ العذابَ رُفِعَ عنهم في الدنيا بسبيه، قال الله تعالى: ﴿ وَمَا كَانَ اللهُ لِيُعَذِّبَهُمْ وَأَنتَ فِيهِمَّ وَمَا كَانَ اللهُ مُعَذِّبَهُمْ وَهُمَّ يَسَتَغْفِرُونَ ﴾ (١). وصدق على إذ قال: «يا أيمًّا الناسُ إنَّما أنا رحمةٌ مهداةٌ» (٢).

# عفةُ اللسانِ من محاسن الإسلام:

والحديثُ الشريفُ يدعو المسلمَ إلى عِفَّةِ اللسانِ، وطيبِ القولِ، وحسنِ المنطقِ مع المسلمِ وغيرِ المسلمِ، فلا يلعَنُ أحدًا، ولا يسبُّه، ولا يفحشُ له بالقول أو بالفعل، بل يتعاملُ مع الناس جميعًا بالمعروف، مظهرًا محاسنَ الإسلامِ وجوانبِ عظمتِه، قال تعالى: ﴿وَقُولُواْ لِلنَّاسِ حُسَّنًا ﴾ (٣).

- ١ حسن أخلاقِه، وعفَّة لسانِه عليه الصلاة والسلام.
- ٢- معاملةُ غيرِ المسلمين معاملةً حسنةً؛ لإظهارِ محاسنِ الإسلامِ.
  - ٣- رهمةُ النبيِّ عَيْكَةٍ بأمَّتِه؛ بل وبالخَلْقِ جميعًا.
- ٤- الإسلامُ يأمرُ بالعفَّةِ والصيانةِ، وينهى عن الفحش والبذاءةِ.

<sup>(</sup>١) سورة الأنفال، الآية ٣٣.

<sup>(</sup>٢) رواه الدارمي في سننه.

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة، الآية: ٨٣.

| ت رحمة).                                       | س ١: بيَّن معاني المفرداتِ الآتية: (أُبْعَث - لعانًا - بُعث |
|------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------|
| طريقًا من طرقِ الدعوةِ إلى اللهِ)، وضِّحْ ذلك. | س ٢: (كانت أخلاقُ النبيِّ عَلَيْ السمحةُ وسجاياه الطيبةُ    |
|                                                |                                                             |
|                                                | س٣: اختر الإجابة الصحيحة مما بين القوسين:                   |
| (الرحمة - عفة اللسان - هما معًا).              | ١ - من أساليبِ الدعوةِ إلى الله:                            |
| (للمؤمنين - لغير المؤمنين - هما معًا).         | ٧- رحمةُ النبيِّ عَيْكِيْ تكون:                             |
|                                                | س ٣: اشرح الحديث بأسلوبك الجميل شرحًا موجزًا.               |
|                                                | س٤: دلل على ما يأتي:                                        |
|                                                | ١- رحمةُ النبيِّ ﷺ للخلق جميعًا.                            |
|                                                | ٢- الهدفُ من بعثة النبيِّ ﷺ الرحمةُ وليس اللعن.             |
| •••••                                          | ٣- رحمةُ النبيِّ ﷺ نالَت المشركين في الدنيا.                |
|                                                | ٤- على المسلم ألَّا يتكلَّمَ إلا بالكلامِ الحسنِ.           |
|                                                | س٥: اذكر أهم ما يُرشِدُ إليه الحديثُ.                       |
|                                                | <b>\$\$\$</b>                                               |

## الحديث السادس عشر: فضل التَّكافُل الاجتماعي

#### نصُ الحَديث:

عن أَبِي سعيدٍ الحُدريِّ عَلَى وَاحِلةٍ لَهُ، فَجَعَلَ يَصْنُ فِي سَفَرٍ مع النَّبِيِّ عَلَى وَاجِلةٍ لَهُ، فَجَعَلَ يَصْرِفُ بَصَرَهُ يَمِينًا وَشَهَالًا، فقال رسولُ الله عَلَى : «مَنْ كَانَ مَعَهُ فَضْلُ ظَهرٍ فَلْيَعُدْ بِهِ عَلَى مَنْ لا ظَهْرَ لَهُ، وَمَن كَانَ مَعَهُ فَضْلُ ظَهرٍ فَلْيَعُدْ بِهِ عَلَى مَنْ لا ظَهْرَ لَهُ، قال: فَذَكَرَ مِن أَصْنَافِ المَالِ ما ذَكَرَ حَتَّى رَأَيْنَا وَمَن كَانَ لَهُ فَضْلٌ مِن زَادٍ فَلْيَعُدْ بِهِ على مَن لا زادَ لَهُ». قال: فَذَكَرَ مِن أَصْنَافِ المَالِ ما ذَكَرَ حَتَّى رَأَيْنَا أَنَّهُ لا حَقَّ لأحدٍ مِنَّا فِي فَضْلِ.[رواه مسلم].

#### التعريف براوي الحديث:

هو سعد بن مالك بن سِنان الخُدْري نسبة إلى خُدْرة، هو وأبوه صحابيان، بَايع تَحت الشَّجَرَة، وَشَهِدَ مَا بعد أُحُد، وَكان من عُلَهَاء الصَّحَابة، لَهُ ألف وَمِائةُ حَدِيثٍ وَسَبْعُونَ (١١٧٠) حَدِيثًا، وكان فقيهًا عاملًا كثيرَ المناقبِ، تُوفِّي بالمدينة يومَ الجمعةِ سنة أُربعِ وَسبعين (٧٤ هـ)، ودُفِنَ بالبقيعِ.

#### معانى المفردات:

| معناها                                                                             | الكلمة                             |
|------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------|
| اسمٌ لما يُوضعُ عليه الرَّحلُ ويُركب من الإبل.                                     | راحلة                              |
| صار يتَلَفَّت يمينًا وشمالًا كأنَّما يبحَثُ عن شيء.                                | فجَعَلَ يصرِفُ بصره يمينًا وشهالًا |
| كان عنده فَرَسٌ، أو جملٌ، أو دابَّةٌ تُركَبُ، زائدةً عن حاجتِه.                    | فضْل ظهرٍ                          |
| فليتصدَّق به.                                                                      | فلیعُد به                          |
| على الذي ليس له ما يركَبُه من الدوابِّ.                                            | على من لا ظهْرَ له                 |
| فليتصدَّق به على المحتاج الذي لا يجِدُ طعامًا.                                     | فليعد به على من لا زاد له          |
| ذَكَرَ أصنافًا كثيرةً ممَّا يملكه الإنسان: كالثيابِ، والفرسِ،<br>والآنيةِ، وغيرها. | فذكر من أصناف المال ما ذكر         |

#### المعنى العام:

### دعوة الإسلام للتكافل:

يَحكِي هذا الحديثُ الشريفُ صورةً حيَّةً مشرِّفةً من صورِ التكافلِ والتعاونِ في الإسلام؛ فبينها كان رسولُ الله على من الأسفار إذ جاء هذا الرجلُ على راحلةٍ ينظرُ ذاتَ اليمين، وذاتَ الشهال، كأنَّها يبحَثُ عن شيءٍ، وقد فَطِنَ النبيُّ عَلَيْ لحالِه؛ فالرجلُ محتاجٌ إلى المساعدة، ولكن يمنعُه من التصريح بحاجتِه مانعٌ، أو عزةُ نفسٍ، وهنا تتجلَّى شفقتُه ومراعاتُه لشعورِ الرجلِ فأمرَ أصحابَه بأن يتصدَّقوا بها زاد عن حاجاتِهم.

-والأمرُ في هذا الحديثِ بالتصدُّقِ بها زاد عن الحاجةِ من مطعمٍ أو مركبٍ، أو غيرِهما من أصنافِ المالِ محمولٌ عندَ العلماءِ على الاستحباب.

### التكافل يكون في جميع الأحوالِ:

- في هذا الحديث يُحُتُّ النبيُّ عَلَيْ أُمَّتَه على تطبيقِ مبدأِ التكافلِ بين الناس في سفرهم، وحضرهم، كما يشجِّعُ على التعاون على سدِّ الحاجاتِ؛ فيواسي القويُّ الضعيفَ، والغنيُّ الفقيرَ، وأنَّ هذا بابٌ من السخاءِ، ومكارم الأخلاقِ.

وقد امتَدَحَ النبيُّ ﷺ في حديثٍ آخرَ قبيلة الأشعريين اليمنيين الذين كانوا يفعلون ذلك فقال: «إِنَّ الأَشْعَرِيِّينَ إِذَا أَرْمَلُوا فِي الغَزْوِ، أَوْ قَلَّ طَعَامُ عِيَالِهِمْ بِالمدِينَةِ جَمَعُوا مَا كَانَ عِنْدَهُمْ فِي ثَوْبٍ وَاحِدٍ، ثُمَّ الْأَشْعَرِيِّينَ إِذَا أَرْمَلُوا فِي الغَزْوِ، أَوْ قَلَّ طَعَامُ عِيَالِهِمْ بِالمدِينَةِ جَمَعُوا مَا كَانَ عِنْدَهُمْ فِي ثَوْبٍ وَاحِدٍ، ثُمَّ الْأَشْعَرِيِّينَ إِذَا أَرْمَلُوا » أي: نَفَد وفَنيَ طعامُهم. اقْتَسَمُوهُ بَيْنَهُمْ في إناءٍ واحِدٍ بالسَّوِيَّةِ، فَهُمْ مِنِّي وَأَنَا مِنْهُمْ » (١)، ومعنى «أَرْمَلُوا » أي: نَفَد وفَنيَ طعامُهم.

# بعضُ ما يُرشِدُ إليه الحديث:

- ١ سبقُ الإسلامِ إلى تقرير مبدأِ التكافلِ الاجتهاعيِّ بين الناس.
- ٢- حسنُ أدبِ النبيِّ عَيْكَ في محافظتِه على شعورِ الرجلِ فلم يأمُرْ بالصدقةِ عليه.
  - ٣- فطنةُ النبيِّ عَلَيْهِ ؛ حيثُ عرَفَ ما بنفس الرجلِ من غير أن يُفصِحَ.
    - ٤- حرض الإسلام على تماسك المجتمع، والترابط بين أفراده.

للصف الثاني الإعدادي \_\_\_\_\_

<sup>(</sup>١) متفق عليه.

| س ١: ماذا تعرف عن راوي الحديث؟                                                        |
|---------------------------------------------------------------------------------------|
| س٢: اكتب معنى الكلمات الآتية:                                                         |
| (راحلة - فضل ظهر - فليعد به - على من لا ظهر له - فذكر من أصناف المال ما ذكر).         |
|                                                                                       |
| س ٣: ما الذي فطن له النبي ﷺ عندما رأى الرجل يلتفت يمينًا وشمالًا؟ وماذا قال بعدها؟    |
| س٤: أكمل ما يلي:                                                                      |
| ١- أبو سعيد الخدري هو                                                                 |
| ٧- الأمر في هذا الحديث بالصدقة محمول على                                              |
| ٣- في هذا الحديث يحث النبي عَلَيْ أمته على تطبيق مبدأ                                 |
| ٤ - معنى أرملوا                                                                       |
| ٥- مدح النبي عَلَيْق لتطبيقهم مبدأ التكافل.                                           |
| س٥: ضع علامة (√) أمام العبارة الصحيحة، وعلامة (×) أمام العبارة الخطأ، مع تصحيح الخطأ: |
| ۱- روى أبو سعيد الخدري ۱۱۱۷ حديث.                                                     |
| <ul> <li>٢- الإسلام لا يقر مبدأ التكافل بين الناس.</li> </ul>                         |
| <ul> <li>۳- معنى «فليعد به على من لا زاد له» أي من كان عنده فرس أو جمل.</li> </ul>    |
| ٤- الإسلام يحرص على تماسك المجتمع ومراعاة شعور أفراده. ( )                            |
| س٦: اكتب بعض ما يستفاد من الحديث.                                                     |
|                                                                                       |

## **﴿** الحديث السابع عشر: رِفقُ النبيُّ ﷺ ورأفتُه بصحابتِه ۗ

#### نصُ الحَديث:

عن أنس بن مالك ، قال: خَدَمْتُ رَسُولَ الله ﷺ عَشْرَ سِنِينَ، واللهِ ما قال لِي: أُفِّ قَطُّ، ولا قال لِي لِشَيْءٍ: لِمَ فَعَلْتَ كَذَا؟ [متفق عليه].

#### معاني المفردات:

| معناها                                                               | الكلمة           |
|----------------------------------------------------------------------|------------------|
| قمْتُ بِخِدمتِه، والقيامِ على شئونه.                                 | خدمت رسول الله ﷺ |
| كلمةٌ تدلُّ على الكراهيَّةِ والضَّجرِ، وتعني: الاحتقارَ والاستِقذار. | أفً              |
| سؤالٌ عن سببِ الفعلِ، والباعثِ عليه، أي: لأيِّ شيءٍ صنَعتَ           | لم فعلت كذا؟     |
| هذا الفعل.                                                           |                  |

#### المعنى العام:

## رحمةُ النبيِّ عَلَيْكَ بِمَن حولَه:

- يُوضِّحُ هذا الحديث الشريفُ أدبًا من آداب النبوَّة، وخُلقًا ساميًا من أخلاقه الكريمة، وشهائلِه العظيمة، في تعامُلِه مع الناس، فكانت معاملاتُه على تتصفُ بالرحمة، والرِّفق، والرَّفق، والشَّفقة، واللطف، حيث يحكي لنا سيدُنا أنس بن مالكِ الأنصاريُ ﴿ أَنَّهُ خَدَمَ النبيَّ على حينَ قدِمَ المدينة المنورة بعد هجرتِه؛ حيث جاءت به أمَّه وهو في سنِّ العاشرة؛ ليخدمَ رسولَ الله على فظلَّ سيِّدُنا أنسٌ هذه النبيَّ عشرَ سنواتٍ، فلم يظهر منه على أيُّ ضجر، أو ضيق، أو احتقار، أو تأفّفٍ طيلة هذه السنواتِ العشر، فلم يُعنف رسولُ الله على أنسًا ﴿ على أيِّ تقصيرٍ بَدَرَ منه في أمرٍ أمرَه به عليه الصلاةُ والسلامُ، أو نَهيً نهاه عنه، ولم يقل له يومًا لشيءٍ فعلَه: لم صَنعْت هذا هكذا، كما لم يقل له أيضًا المسلاةُ والسلامُ، أو نَهيً نهاه عنه، ولم يقل كذا؟ أو هلا فعلت كذا، ولو بأذنى الكلماتِ التي يعبِّرُ بها عن ذات يومٍ على شيءٍ لم يصنعْه: لم لم تفعل كذا؟ أو هلا فعلت كذا، ولو بأذنى الكلماتِ التي يعبِّرُ بها عن التَّضَجُّرِ وهي كلمة «أفٌ»، وهذا من عظيم خُلُقِه على وحسنِ عِشرتِه، وجميلِ حلمِه، وكريم صفْحِه التَّضَجُّرِ وهي كلمة «أفٌ»، وهذا من عظيم خُلُقِه على وحسنِ عِشرتِه، ولكنَّ حسنَ خلقِه حملَه على ألَّه عنا وقعَ من خادمِه أنسٍ ﴿ ... السؤالُ عن مثلِ هذه الأمورِ، ولكنَّ حسنَ خلقِه حملَه على ألَّا يسألُ عيًا وقعَ من خادمِه أنسٍ ﴿ ... اللهُ عَلَا وقعَ من خادمِه أنسٍ ﴿ ... اللهُ اللهُ عنه اللهُ عنه عنه عنه عنه أنسٍ هذه الأمورِ، ولكنَّ حسنَ خلقِه ملَه على ألَّا

## أمرُ النبيِّ عَلَيْ بحُسنِ معاملةِ الخدم:

لقد كانت أخلاقُ رسولِ الله على نموذجًا حيًّا من أخلاق القرآن، فقد سُئِلَت السيدةُ عائشةُ عن خُلُقِ رسولِ الله على فقالَت: «كَان خُلُقُه القرآن»(۱)، فلم يُنقَل عنه أنه عنّفَ خادِمَه يومًا، أو احتَقَرَه، أو شَتَمَه، أو ضَرَبَه، أو حَمَّلَه فوقَ طاقتِه، بل إنَّه أمرَ بمعاملةِ الخدم وغيرِهم معاملةً كريمةً فقال: «إخوانُكم خَوَلُكم - أي يقومون على شئونِكم وخدمتكم - جعَلَهُمُ اللهُ تحتَ أيديكم؛ فمن كان أخوه تحتَ يدِه، فليُطعمُه مما يأكل، وليُلبسُه مما يلبِسُ، ولا تُكلِّفوهم ما يغلبُهم، فإن كلَّفتموهم فأعينوهم»(١).

## فضلُ أنسٍ ١٠٠٠

تبيِّنُ رواياتُ هذا الحديثِ فضلَ سيدِنا أنسِ بن مالكٍ ﴿ الذي تشرَّ فَ بخدمةِ النبيِّ عَلَيْ فنالته بركةُ دعائِه عَلَيْهِ، حيث جاءت أُمُّه فقالت: «يا رسولَ الله، خُويدِمُك أنسُ ادعُ الله له، فقال عَلَيْ: «اللهمَّ باركُ له في مالِه وولدِه، وأطِلْ عمرَه، واغفرْ ذنبَه» (٣).

## بعضُ ما يُرشدُ إليه الحديثُ:

١ - حسنُ خلقِه عليه وكريمُ شمائلِه، وعظيمُ مناقبه.

٢- الرِّفقُ بالخادم، وحسنِ معاملتِه، وعدم الإساءةِ إليه.

٣- مراعاةُ خاطرِ الخادمِ؛ بالتَّلطفِ معه، وتركِ معاتبتِه.

٤- تنزيه اللسانِ عن الزِّجرِ والسَّبِ والتقريع والتعنيفِ.

٥- فضلُ سيِّدنا أنس بن مالك .

<sup>(</sup>١) رواه مسلم.

ر ٢) متفق عليه. - (٢) متفق عليه

<sup>(</sup>٣) رواه مسلم.

## المناقشة والتدريبات

|          |             | ذا؟)              | س ١: اذكر معاني الكلمات الآتية: (خدمت النبي عَلَيْهُ - أفِّ - لم فعلت كا              |
|----------|-------------|-------------------|---------------------------------------------------------------------------------------|
| •••••    | •••••       |                   |                                                                                       |
| •••••    | • • • • • • | ••••••            | س٢: تَخَيَّر الإجابة الصحيحة مما بين القوسين:                                         |
|          |             | خادمه.            | ١- يوضح الحديث الشريف: (رفق - عنف - زجر) رسول الله ﷺ مع                               |
|          |             |                   | ٢- أدنى كلمة تعبر عن الضيق: (كف - أف - صه - مه).                                      |
|          |             | - القرآن)         | <ul> <li>٣- كانت أخلاق رسول الله ﷺ: نموذجًا حيًّا من: (الإنجيل - التوراة -</li> </ul> |
| (        | • ما سـ     |                   | ٤- دعا النبي ﷺ لخادمه أنسٍ ، ب (البركة في المال- في الولد- طول ال                     |
|          |             |                   |                                                                                       |
| ح الخطأ. |             |                   | س٣: ضع علامة (√) أمام العبارة الصحيحة، وعلامة (×) أمام العبارة ال                     |
|          | (           | )                 | ١- كانت أخلاقُ النبيِّ عَيَالَةٍ تتصف بالقوَّةِ والغِلظةِ والجفاء.                    |
|          | (           | )                 | ٢- جاء أنس بن مالك ، إلى النبيِّ ﷺ يخدمُه، وعمرُه عشرون سنةً.                         |
|          | (           | )                 | ٣- تبيِّنُ رواياتُ الحديثِ فضلَ أنسِ 🥮.                                               |
|          | (           | )                 | ٤- لم يُنقلْ عن النبيِّ عَلَيْكَ أَنَّه عنَّفَ خَادمًا.                               |
|          |             |                   | س ٤: اشرح الحديثَ بأسلوبِك الجميلِ شرحًا موجزًا.                                      |
| •••••    | • • • • • • |                   |                                                                                       |
| •••••    | •••••       | • • • • • • • • • | س٥: اذكر أهمَّ ما يُؤخَذُ من الحديث الشريفِ.                                          |
|          |             |                   |                                                                                       |
|          |             |                   |                                                                                       |
| •••••    | • • • • • • | ••••••            |                                                                                       |
|          |             |                   |                                                                                       |

## الحديث الثامن عشر: امتثال المأمورات واجتناب المنهيات سبب دخول الجنة ولل العَديث: فَصُ العَديث:

عَنْ جَابِر بن عبد الله ، قَالَ: أَتَى النَّبِيَّ ﷺ النَّعْمَانُ بْنُ قَوْقَلٍ، فقال: يا رَسُولَ الله، أَرَأَيْتَ إِذَا صَلَّيْتُ اللَّحْتُوبَةَ، وَحَرَّمْتُ الحَرَامَ، وَأَحْلَلْتُ الحَلَالَ، أَأَدْخُلُ الجُنَّةَ؟ فقال النَّبِيُّ ﷺ: «نَعَمْ» [رواه مسلم].

## معاني المفردات:

| معناها                                        | الكلمة           |
|-----------------------------------------------|------------------|
| أخبرني.                                       | أرأيت            |
| اعتَقَدتُ أنَّه حلالٌ، وفعلْت ما أمكَنني منه. | وأحللت الحلال    |
| تركتُه معتَقِدًا حُرمَتَه.                    | وحرَّمتُ الحرامَ |

#### المعنى العام:

#### حرصُ الصحابةِ على دخول الجنةِ:

يُبيِّنُ هذا الحديثُ الشريفُ حرصَ الصحابة الكرام - رضوان الله تعالى عليهم - على تعلُّم أمورِ دينِهم، ومعرفة الحقّ والهدى، الأعمالِ الموصلة إلى الجنة؛ لذا سألَ الصحابيُّ الجليلُ النُّعُمَان بن قَوْقَل هي رسولَ الله على أنَّه إذا حافظَ على الصلواتِ المكتوبةِ، وداومَ على الحلالِ، واجتَنَبَ المحرماتِ، هل يكون ذلك سببًا في دخول الجنة؟ فبشَّرَه النبيُّ عَلَيْ بقوله: (نعم)(۱).

## معنى تحليل الحلال وتحريم الحرام:

والمراد بتحليلِ الحلالِ أن يكون معتَقِدًا حِلَّه، وتحريمِ الحرامِ يكون باعتقادِ حرمتِه مع اجتنابِه، ويحتملُ أن يُرادَ بتحليلِ الحلال إتيانُه، ويكونُ المعنى: أنَّه يفعَلُ ما ليس بمحرَّمٍ عليه، ولا يتَعدَّى ما أُبيحَ له إلى غيره، ويجتنِبُ المحرماتِ.

#### أهميَّةُ الصلاةِ:

كما يدلُّنا الحديثُ الشريفُ على عِظمِ شأنِ الصلواتِ الخمسِ، وأنَّها أهمُّ الأعمال بعد الشَّهادتين، وأنَّها من أركانِ الإسلام التي بُنِيَت دعائمُ الإسلام عليها.

<sup>(</sup>١) رواه مسلم.

كما بيَّنَ النبيُّ عَلَيْهِ أَن دخولَ الجنةِ مرتبطٌ بتحريم الحرامِ، وتحليلِ الحلالِ؛ لأَنَّه كنايةٌ عن الوقوفِ عند حدودِ الله – تعالى – ومراعاةُ آدابِ الشرع الحنيفِ.

وفي الحديث الشريفِ دلالةٌ على أن الأعمالَ سببٌ في دخولِ الجنةِ، وأنَّ الإنسانَ يعبدُ اللهَ -عز وجل-؛ لتحصيلِ رضاه، واجتناب سخطِه، ولأن يُدخلَه الجنةَ.

## بعضُ ما يُرشدُ إليه الحديثُ:

- ١- أداءُ الفرائض يكون سببًا في دخولِ الجنةِ إذا اجتَنَبَ المسلمُ المحرماتِ.
- ٢- حرصُ الصحابةِ على معرفةِ الأعمالِ التي تكون سببًا في دخول الجنةِ.
  - ٣- المسلمُ يُحِلُّ الحلالَ معتقِدًا حلَّه، ويجتنِبُ الحرامَ معتقِدًا حرمَتَه.
    - ٤- أن الأعمالَ سببٌ في دخول الجنةِ.
      - ٥- أهميةُ الصلاةِ والمحافظة عليها.

## المناقشة والتدريبات

| س١: أكمل ما يلي:                                                                          |
|-------------------------------------------------------------------------------------------|
| ١- أرأيت                                                                                  |
| ٢- وأحللت الحلال                                                                          |
| ٣- وحرمت الحرام                                                                           |
| س٢: ضع علامة $(\forall)$ أمام العبارة الصحيحة أو $(×)$ أمام العبارة الخطأ مع تصحيح الخطأ: |
| ١ - الذي سأل النبي عليه هو النعمان بن بشير هي . ( )                                       |
| ٧- يدل الحديث الشريف على عِظَمِ الصلوات الخمس. ( )                                        |
| ٣- الأعمال الصالحة ليست سببًا في وخول الجنة.                                              |
| <ul> <li>٤- معنى (حرمت الحرام) أي تركته معتقدًا حرمته.</li> </ul>                         |
| س٣: هل الأعمال سبب لدخول الجنة؟ وضح ذلك.                                                  |
| سع: علل لما يلي:                                                                          |
| ١ - سؤال النعمان بن قوقل للنبي عليه الله الله الله الله الله الله الله ا                  |
| ••••••                                                                                    |
| ٧- دخول الجنة مرتبط بتحليل الحلال وتحريم الحرام.                                          |
|                                                                                           |
| <b>س٥</b> : اكتب بعض ما يُستفاد من الحديث.                                                |
|                                                                                           |
|                                                                                           |
|                                                                                           |
|                                                                                           |

### 🦺 الحديث التاسع عشر: فضل الاجتماع على تلاوة القرآن 🦺

### نصُ الحَديث:

عن أبي هريرة ﴿ قال: قال رسول الله ﷺ: ﴿ مَنْ نَفَّسَ عَنْ مُؤْمِنٍ كُرْبةً مِنْ كُرُبِ الدُّنْيَا وَالْآخِرَةِ، وَمَنْ سَتَرَ اللهُ عَلَيْهِ فِي الدُّنْيَا وَالْآخِرَةِ، وَمَنْ سَتَرَ عَلَى مُعْسِرٍ، يَسَّرَ اللهُ عَلَيْهِ فِي الدُّنْيَا وَالْآخِرَةِ، وَمَنْ سَلَكَ طَرِيقًا مُسْلِعًا، سَتَرَهُ اللهُ فِي الدُّنْيَا وَالْآخِرَةِ، واللهُ فِي عَوْنِ الْعَبْدِ مَا كَانَ الْعَبْدُ فِي عَوْنِ أَخِيهِ، وَمَنْ سَلَكَ طَرِيقًا يَلْتَمِسُ فِيهِ عِلْمًا، سَهَّلَ اللهُ لَهُ بِهِ طَرِيقًا إِلَى الجُنَّةِ، وَمَا اجْتَمَعَ قَوْمٌ فِي بَيْتٍ مِنْ بُيُوتِ الله، يَتْلُونَ كِتَابَ الله، وَيَتَدَارَسُونَهُ بَيْنَهُمْ اللهُ لَهُ بِهِ طَرِيقًا إِلَى الجُنَّةِ، وَمَا اجْتَمَعَ قَوْمٌ فِي بَيْتٍ مِنْ بُيُوتِ الله، يَتْلُونَ كِتَابَ الله، وَيَتَذَارَسُونَهُ بَيْنَهُمْ اللهُ لِيَعْمُ اللهُ فِيمَنْ عَلَيْهِمُ السَّكِينَةُ، وَغَشِيتُهُمُ الرَّحْمَةُ وَحَفَّتُهُمُ اللَّلاَئِكَةُ، وَذَكَرَهُمُ اللهُ فِيمَنْ عِنْهَا بِهِ عَمَلُهُ، لَمْ يُسْرِعْ بِهِ نَسَبُهُ ﴾ [رواه مسلم].

#### معانى المفردات:

| معناها                                                           | الكلمة                 |
|------------------------------------------------------------------|------------------------|
| بتشديد الفاء أي: فرَّجَ أو أزال.                                 | من نفَّس               |
| الغمُّ الشديد الذي تضيقُ له النفسُ.                              | كُربة                  |
| سهَّلَ على فقير بإمهالِ سدادِ الدينِ، أو بتركِ بعضِه، أو كُلِّه. | ومن يسَّر على معسِرٍ   |
| يسَّر اللهُ عليه جميعَ أمورِه.                                   | يسَّر اللهُ عليه       |
| رأه على قبيحٍ ولم يفضحُه.                                        | ومن ستر مسلمًا         |
| سَتَرَ عيوبَه، أو ستَرَ عورتَه.                                  | ستره الله              |
| يدرسُ بعضُهم على بعضٍ القرآنَ.                                   | ويتدارسونه بينهم       |
| طمأنينة القلب، وانشراح الصدر.                                    | إلا نزلت عليهم السكينة |
| أتَتْهم وعلَتْهم وغطَّتْهم.                                      | وغشِيَتهم الرحمةُ      |
| جلست حولهم ملائكةُ الرحمةِ والبركةِ.                             | وحفتْهمِ الملائكةُ     |
| من التبطئةِ ضد التَّعجُّلِ.                                      | ومن بطَّأ              |
| عمله السيئ في الآخرةِ، أو تفريطُه في العمل الصالح في الدنيا.     | عمله                   |
| لم يقدِّمْه نسبُه، ولم يَجْبر نقيصتَه لكونِه نسيبًا في قومه.     | لم يسرع به نسبه        |

#### المعنى العام:

#### جزاء التيسير والتسهيل:

يُخِبِرُ النبيُّ عَلَيْ فَي هذا الحديث الشريف أنَّ مَن فرَّجَ عن أخيه شدةً وعناءً، وأبدَلَ حُزْنَه إلى فرح، فإن الله - تعالى - يفرِّجُ عنه كرباتِ يوم القيامةِ وشدائدها، وكذا من سهَّلَ على إنسانٍ معسرٍ؛ وذلك بإعانتِه على إزالة عُسرتِه؛ فإن كان مدينًا ساعَدَه بإعطائه ما يقضي به دينَه، وإن كان الدَّينُ له أجَّلَه إن لم يبرئه منه، والإبراءُ خيرٌ من التأجيل؛ لقولِ الله - عز وجل-: ( وَإِنْ كَانَ ذُو عُسْرَةٍ فَنَظِرَةٌ إِلَى مَيْسَرَةٍ وَأَنْ تَصَدَّقُوا خَيْرٌ لَكُمْ إِنْ كُنتُمْ تَعْلَمُونَ )(١)، وقد بينَّ عَلَيْ أنَّ الجزاءَ على التيسير يكونُ بالتيسير من الله - تعالى - في الدنيا والآخرة.

## المسلم ستر لأخيه المسلم:

كما يَحُثُّ النبيُّ عَلَيْ على أهميةِ سترِ المسلمِ أخاه في الدنيا، وأنَّ الجزاءَ على ذلك سترٌ جميلٌ من الله - تعالى - يكونُ في الدنيا والآخرة؛ فمن كان معروفًا بالاستقامةِ فوقَعَ في معصيةٍ لضعفِه البشريِّ، فهذا ينصَحُ له، ويستُر عليه؛ ليعينه على الاستقامة.

ومن كان معروفًا بالفساد والإجرام، فإنَّ الستر عليه قد يهوِّن عليه إجرامه، فيستمرُّ ويتهادَى فيه، فالمصلحةُ في مثل هذا عدمُ السترِ عليه؛ ليحصلَ له العقوبةُ التي تَزْجرُه عن العودةِ إلى إجرامِه وعدوانه.

كما يدعو الحديثُ الشريف إلى إعانة المسلمِ أخاه المسلم، وأنه كلما حصَلَ منه العونُ للناس فإنَّه يحصلُ بذلك عونُ الله له وتوفيقُه وتأييدُه وتسديدُه جل وعلا.

## حثُّ الإسلام على طلب العلم:

كما يحثّنا الحديثُ الشريف على طلب العلم الذي ينفعُ البشريةَ في الدينِ والدنيا، وسلوكِ الطرقِ الموصلةِ إلى تحصيلِه، سواء أكانَ ذلك بالسفر لطلبِه؛ أم بالأخذِ بأسباب تحصيلِه، وملازمةِ العلماءِ والتتلمذِ على أيديهم.

والجزاء على ذلك من الله – تعالى – يكون بتسهيلِ الطريقِ التي يصلُ بها طالبُ العلم إلى الجنة؛ بإعانتِه على تحصيل مقصودِه، وتيسيرِ مطلوبِه.

٢٥٢)

<sup>(</sup>١) سورة البقرة، آية: ٢٨١.

## فضلُ الاجتماع لمدارسة القرآنِ:

كما يُرغِّبُنا الحديثُ على الاجتماعِ في المساجد لتلاوةِ القرآنِ، ومدارستِه، وتعليمِ الناسِ بعضهم بعضًا أحكامَ تلاوتِه، وبيانِ معانيه، وتفسيرِ آياتِه، وتعلُّمِ أحكامِه.

## ويكونُ الجزاءُ من الله - تعالى - أربعةَ أمورٍ، هي:

- (١) نزولُ السكينةِ والطمأنينة عليهم.
  - (٢) وأن تغشاهم الرحمةُ.
  - (٣) وأن تحفَّهم الملائكةُ.
  - (٤) وأن يذكرَهم اللهُ عندَ ملائكتِه.

## أهميةُ العملِ الصالح في رفع الدرجاتِ:

ثم يَخْتِمُ النبيُّ عَلَيْ حديثَه ببيانِ أن العمل الصالحَ هو الذي يبلغُ بالعبد جناتِ النعيم في الآخرة، كما قال تعالى: (وَلِكُلِّ دَرَجَتُ مِمَّا عَكِمِلُوا) [الأنعام: ١٣٢]؛ فمن لم يوصلُه عملُه المنازلَ العاليةَ عند الله - عالى - لم يُسرعْ به نسبُه فيبلغُه تلك الدرجاتِ؛ فإن الله َ رتَّبَ الجزاءَ على الأعمال لا على الأنساب، قال اللهُ - تعالى - : (فَإِذَا نُفِخَ فِي الصَّورِ فَلَا أَنْسَابَ بَيْنَهُمْ يَوْمَئِذٍ وَلَا يَتَسَاءَلُونَ) [المؤمنون: ١٠١].

## بعضُ ما يُرشدُ إليه الحديثُ:

- ١- الحثُّ على تخليص المؤمنين من الشدائد وتنفيس الكُرَب عنهم.
- ٢- الحضُّ على التيسير على المعسر، وأنه من يفعلْ ذلك يُيسِّر الله عليه في الدنيا والآخرة.
  - ٣- الترغيبُ في الستر على المسلم ما لم يكن في السترِ مفسدةٌ راجحةٌ.
    - ٤- فضل إعانة المسلم لأخيه في أمور دينه ودنياه.
  - ٥- فضلُ طلبِ العلم الذي ينفعُ البشريَّةَ، وأنَّه سببٌ لدخولِ الجنةِ.
    - ٦- الترغيبُ في الاجتماع في المساجد لتلاوة القرآن ومدارستِه.
  - ٧- أن تلاوةَ القرآن ومدارستَه تبعَثُ على الطمأنينة، وتنزل بسببها الرحمةُ.
  - ٨- أن التفاضلَ عند الله بالتقوى والعملِ الصالح، لا بالأنسابِ والأحسابِ.
    - ٩- أن الجزاء من جنس العمل.

## المناقشة والتدريبات

## س ١: صل الكلمات الآتية بما يناسبها:

| أ- بالتشديد أي فرَّج وأزال      | ١ -وحفتهم الملائكة.        |
|---------------------------------|----------------------------|
| ب- أي ملائكة الرحمة             | ۲ – من نفَّس.              |
| جـ - غمُّ شديد تضيق له النفس    | ٣-وغشيتهم الرحمة.          |
| د- طمأنينة القلب وانشراح الصدر  | ٤ – ستره الله.             |
| هـ- أتتهم وعلتهم                | ٥ - ويتدارسونه بينهم.      |
| و - ستر عيوبه أو عورته          | ٦ - كربة.                  |
| ز - يدرس بعضهم على بعض القرآن   | ٧-ومن يسَّر على معسر.      |
| ح – سهل على فقير سداد الدين     | ٨- إلا نزلت عليهم السكينة. |
| ط – لم يقدمه نسبه ولم يجبر نقصه | ٩ – ومن بطًّأ.             |
| ي - من التبطئة ضد التعجل        | ۱۰ - لم يُسرع به نسبه.     |

## س٢: ضع علامة $(\lor)$ أمام العبارة الصحيحة، وعلامة (×) أمام العبارة الخطأ، مع تصحيح الخطأ:

| الجزاء من جنس العمل.                                   | ) | ( | ( |
|--------------------------------------------------------|---|---|---|
| <ul> <li>العمل لا يبلغ بالعبد درجات الآخرة.</li> </ul> | ) | ( | ( |
| ) من رأى أخاه على معصية يفضحه.                         | ) | ( | ( |
| ) يحث الحديث على تنفيس الكروب وتيسير العسير .          | ) | ( | ( |

ع المحمد أصول الدين \_\_\_\_

| س٣: بين جزاء كل مما يأتي:                            |
|------------------------------------------------------|
| ١ - التيسير على المعسر.                              |
|                                                      |
|                                                      |
|                                                      |
| <ul> <li>٢ من سلك طريقًا يلتمس فيه العلم.</li> </ul> |
|                                                      |
|                                                      |
| ٣- الاجتماع لتلاوة القرآن.                           |
|                                                      |
|                                                      |
|                                                      |
| س٤: تحدث عن أهمية التعليم ومدارسة القرآن الكريم.     |
|                                                      |
|                                                      |
|                                                      |
|                                                      |
|                                                      |
| س ٥: اكتب بعض ما يستفاد من الحديث.                   |
|                                                      |
|                                                      |
|                                                      |
|                                                      |
| A A A                                                |
|                                                      |

## الحديث العشرون: المصائب مُكفَرة للخطايا

#### نصُ الحَديث:

عن أبي هريرة عن النبيِّ عَلَيْهِ قال: «ما يُصِيبُ المُسْلِمَ؛ مِن نَصَبِ ولَا وصَبِ، ولَا هَمٍّ ولَا حُزْنٍ ولَا أَذًى ولَا غَمِّ -حتَّى الشَّوْكَةِ يُشَاكُهَا- إلَّا كَفَّرَ اللهُ بَهَا مِن خَطَايَاهُ» [متفق عليه].

#### معاني المفردات:

| معناها                                                                         | الكلمة           |
|--------------------------------------------------------------------------------|------------------|
| ينزِلُ به، ويحدُثُ له.                                                         | ما يصيبُ المسلمَ |
| تُعَبِ.                                                                        | نَصَبِ           |
| المرضُ الملازمُ.                                                               | وَصَبٍ           |
| توقُّعُ حصولِ الأذي في المستقبل.                                               | هَمّ             |
| الضِّيقُ الحاصلُ بسببِ فقدِ ما يشقُّ على المرء فقدُه.                          | حزن              |
| الضَّررُ مطلقًا، وقيل: هو خاصُّ بها يَلحَقُ الإنسانَ من تعدِّي غيره عليه.      | أذى              |
| الكربُ الذي يحدثُ للقلب بسببِ ما يحصلُ للإنسان من أذًى، أو شرٍّ.               |                  |
| وقيل: إنَّه يشملُ جميعَ أنواع المكروهات.                                       | غم               |
| بالضَّمِّ أي: تدخلُ في جسدِه، والمراد هنا أن تدخلَ الشوكةُ بنفسها أو بفعل أحد. | يُشاكها          |
| ستَر وغطَّى، والمراد ستَرَ الذنبَ.                                             | كفَّر            |
| جمع خطيئةٍ، وهي الذنْبُ، والمراد هنا الذنوبُ الصغائرُ.                         | خطاياه           |

#### المعنى العام:

#### المصائب كفارات للذنوب:

يُبَيِّنُ لنا النبيُّ عَلَيْهِ في هذا الحديثِ الشريفِ أن ما ينزل بالمسلم من مصائب، أو يحلُّ به من نوازلَ، أو يعتريه من هموم وأحزان، أو يصيبه من أمراض، أو يلحقُه من أذًى وإن كان يسيرًا كالشوكةِ تدخُلُ في جسمِه، أو يُدخِلُها غيرُه فيه؛ يكونُ كلُّ ذلك سببًا في كفارةِ ذنوبِه التي اقترَفَها، ومحوِ خطاياه التي اكتسبَها.

وظاهِرُ الحديثِ أنَّ الثوابَ يحصلُ، والأجرَ يثبُت بمجرَّدِ حصولِ المصيبةِ، وأمَّا الصبرُ والرِّضا فقدْرُ زائدٌ يمكن أن يُثابَ عليهما زيادةً على ثواب المصيبةِ.

## الصبرُ على المصائب مطلوبٌ شرعًا:

ولا جدالَ في أنَّ الصبرَ على هذه الأمورِ مطلوبٌ شرعًا، وأن الرضا بها محبوبٌ شرعًا، ومأمورٌ به، فعلى المسلمِ أن يصبرَ على ما يصابُ به، ويرضى بها قضاه عليه ربُّه ومولاه، فقضاءُ اللهِ خيرٌ له مما يحبُّه هو ويرضاه لنفسه؛ ليفوزَ بموعودِ رسولِ الله عَلَيْهِ.

## الكبائرُ لا يكفِّرُها إلَّا التوبةُ:

وظاهرُ الحديثِ يدلُّ على أن تكفيرَ الذنوبِ والخطايا شاملٌ للصغائرِ والكبائرِ.

لكنَّ جمهورَ العلماء خصُّوا ذلك بالصغائرِ، وذهبوا إلى أنَّ الكبائرَ لا يكفِّرُها إلا التوبةُ، أو عفوُ اللهِ -تعالى-.

## بعضُ ما يُرشدُ إليه الحديثُ:

١ - المصائبُ التي يُبْتَلى بها الإنسانُ تكون سببًا في تكفيرِ سيئاتِه، ورفع درجاتِه.

٢ - التذكيرُ بنعمةِ الإسلام، والشكرُ عليها.

٣- عظيمُ فضلِ اللهِ تعالى؛ حيثُ يَجزي الثوابَ الجزيلَ على الشيءِ القليلِ.

٤ - البِشارةُ العظيمةُ للمؤمنِ؛ فإنَّ أمرَه كلَّه له خيرٌ.

## المناقشة والتدريبات

| س ١: اكتب معنى الكلمات الآتية: (نصب - هم - أذى - يُشاكها - خطاياه). |
|---------------------------------------------------------------------|
| س٧: اشرح الحديث بأسلوبك الجميل.                                     |
|                                                                     |
| س٣: فرق بين كل مما يأتي:                                            |
| ١ - النصَب، والوصَب.                                                |
| ٢- الهم، والحزن.                                                    |
| ٣-الأذي، والغم.                                                     |
| س٤: أكمل ما يأتي:                                                   |
| (أ) ظاهر الحديث أن الثواب يحصل بمجرد حصول أمافقدْر زائد.            |
| (ب) ظاهر الحديث يدل على أن تكفير الذنوب شامل لكن الجمهور خصوا ذلك   |
| (جـ) الكبائر لا يكفرها إلا أو                                       |
| س٥: اكتب بعض ما يستفاد من الحديث.                                   |
|                                                                     |
| · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                               |

## المراجع والمصادر

- ١- صحيح البخاري.
  - ٧- صحيح مسلم.
- ٣- فتح الباري شرح صحيح البخاري، لابن حجر.
- ٤- المنهاج شرح صحيح مسلم بن الحجاج، للنووي.
- ٥- المنهل الحديث في شرح الحديث، للدكتور موسى شاهين الشين.
- ٦- فتح المنعم شرح صحيح مسلم، للدكتور موسى شاهين لاشين.
  - ٧- صفوة صحيح البخاري، للشيخ عبد الجليل عيسى.



## 🦺 أهداف دراسة وحدة السيرة 🕒

### بنهاية دراسة هذه الوحدة، يتوقع من الطالب أن:

- ١ يعرف أسباب الهجرة إلى المدينة المنورة وأحداثها.
  - ٢\_ يعرف أهمية المسجد في الإسلام.
  - ٣\_ يعرف حكم عقد المعاهدات مع غير المسلمين.
- ٤- يعرف أسباب غزوة بدر الكبرى، وغزوة أحد، وغزوة الخندق،
   مستنتجًا أهم نتائج هذه الغزوات.
  - ٥ يعرف كيفية إجلاء النبي عليه ليهود المدينة، وأسباب ذلك.
    - ٦- يعرف موقف المنافقين من إجلاء النبي علي اللهود.
      - ٧ يدرك أهمية مبدأ الشورى في الإسلام.
  - ٨ يستنتج الدروس المستفادة من دراسته لموضوعات السيرة.



## الموضوع الأول الله الموضوع الأول الله المدينة وأسبابها

لمَّا اشتد الأذى بالمسلمين وزاد التضييق عليهم في مكة، أمر الرسول عَلَيْهُ أصحابه بالهجرة إلى المدينة، فصاروا يخرجون سرَّا دون أن يراهم أحدُّ من المشركين.

#### أسباب الهجرة:

٢ بيعتا العقبة: وفي هاتين البيعتين ظهر للرسول على أنَّ الأوس والخزرج مخلصون له وللإسلام،
 وأنَّهم سيدافعون عنه وينصرونه.

" المؤامرة الكبرى: وهي المؤامرة التي اتفق المشركون فيها على قتل رسول الله على والتخلُّص منه؛ ليرجع السُّلطان لآلهتهم المزعومة وعقائدهم الفاسدة.

#### أحداث الهجرة:

## النبي عَلَيْهُ في بيت أبي بكر والله عَلَيْهُ

أتى النبي على إلى بيت أبي بكر في وقت شديد الحرِّ بين الظهر والعصر، فلما رأه أبو بكر قال: ما جاء رسول الله على في هذه الساعة إلا لأمر عظيم، فلمَّا دخل قام له أبو بكر وأجلسه مكانه، قال: ما جاء رسول الله قلى في الهجرة»، فقال أبو بكر في: الصُّحْبَةَ يا رسول الله، قال: «الصُّحْبَةُ»، فبكى أبو بكر في من شدَّة الفرح.

#### زمن الهجرة:

خرج رسول الله على من مكة في العشر الأواخر من شهر صفر، في السنة الثالثة عشرة من البعثة لنبوية.

## دور علي بن أبي طالب على في الهجرة:

أَمَرَ رسولُ الله عَلَيْهِ عليًا عَلَيًا عَلَيْ أَنْ يَبِيتَ في مكانه، وغَطَّاه ببردته الشريفة، فكان المشركون إذا نظروا من ثُقب في الباب وجدوا عليًا على نائمًا، فيظنون أنه رسول الله على فيطمئنون. وخرج رسول الله من بين أيديهم وهم لا يشعرون.

### النبي عَلَيْةً في غار ثور:

وصل رسول الله على إلى غار ثور ومعه صاحبه الصديق أبو بكر هم ومكث في الغار ثلاث ليال. وكان عبد الله بن أبي بكر ينطلق إلى الغار إذا دخل الليل فيَقُصُّ على رسول الله على ما سمعه من تدبير المشركين في مكة، ثم يأتي عامر بن فُهيرة مولى أبي بكر بأغنامه، فينال النبي على وأبو بكر من ألبانها ولحومها ما يشاءان، ثم يعود عبد الله بن أبي بكر ويعود عامر بالقطيع وراءه؛ ليُغَطِّي على أثر قدمَه.

#### مطاردة المشركين للرسول عَلَيْهُ:

لمَّاعلمت قريش بخروج النبي عَي وصاحبه أبي بكر فزعوا أشد الفزع فطاردوه، حتى وصلوا إلى مقربة من غار ثور، فلما سمع النبي عَي وصاحبه صوت أقدام المشركين أمام الغار، قال أبو بكر: يارسول الله، لو نظر أحدهم تحت قدميه لرأنا، ولكن الرسول عَي طمأنه قائلًا له: «يا أبا بكر، ما ظنك باثنين الله ثالثهما؟! يا أبا بكر، لا تحزن إن الله معنا».

#### في الطريق إلى المدينة:

خرج رسول الله على وصاحبه من الغار بعد ثلاثة أيام، وكان الدليلُ عبد الله بن أُريقط ينتظرهم، فسار بهما من طريق غير معروف؛ حتى يُضلِّلَ الكفار، إلى أن وصل إلى منطقة قباء؛ فأقاموا فيها أربعة أيام وأسس فيها النبي على مسجد قباء.

ثم غادر رسول الله على قباء واتجه إلى المدينة حيث كان الأوس والخزرج قد تقلّدوا سيوفهم، وامتلأت نفوسهم بالبشر والسرور؛ ثم سار على في المدينة في موكب من النور، وكلّما مر على على دارٍ من دُوْر الأنصار دعاه أهلها للنزول عندهم وأخذوا بزمام ناقته، فيقول لهم الرسول على «دعوها فإنها مأمورة»، حتى بركت الناقة أمام دار أبي أيوب الأنصاري، فقال رسول الله على: «هاهنا المنزل إن شاء الله»، ﴿ وَقُل رَّبِ أَنْزِلْنِي مُنزَلًا مُباركاً وَأَنتَ خَيْرُ ٱلْمُنزِلِينَ ﴾ (١٠).

واختار النبي على النزول في الدُّور الأسفل من بيت أبي أيوب؛ ليكون أسهل لزائريه.

#### أهم الدروس المستفادة من الهجرة النبوية:

- ١- وجوب تناصر المسلمين، مهما اختلفت ديارهم وبلادهم.

<sup>(</sup>١) سورة المؤمنون. الآية: ٢٩.

- ٣ الأخذ بالأسباب لا يتنافى مع التَّوكل على الله.
- ٤ دَوْر الشباب في حمل رسالة الإسلام وبناء الأوطان.

\* \* \*



#### عزيزي الطالب:

#### من خلال مراجعة المصادر المتاحة لك:

- اكتب بحثًا عن دور الشباب في الهجرة النبوية.
- استنتج أهم الآثار التي أدت إليها الهجرة النبوية.

## المناقشة والتدريبات 🕨

س ١: اذكر أسباب الهجرة النبوية.

#### س ٢: أكمل ما يلي:

- (أ) مكث رسول الله عَلَيْ في غار ..... ثلاث ليال.
- (ب) أمر الرسول على الشريفة. ..... أن يبيت في مكانه ويتغطى ببردته الشريفة.
  - (جـ) كانت الهجرة النبوية في شهر ..... من سنة .....
  - (د) كان دليل النبي ﷺ في الهجرة هو .....
  - (هـ) أقام النبي علي في قباء ..... وأسس فيها ....
    - س٣: ما الدروس المستفادة من الهجرة النبوية.
- س 3: قام المشركون بمطاردة النبي علي حتى وصلوا إلى غار ثور، فماذا كان رد فعل النبي علي و و و و النبي علي و أبو بكر علي ؟



## الموضوع الثاني الله المدينة دعائم الدولة الإسلامية في المدينة

#### قامت الدولة الإسلامية على ثلاث دعائم:

#### ١ ـ تأسيس المسجد بالمدينة:

بدأ رسول الله على منذ وصل إلى المدينة في بناء مسجده في المكان الذي بركت فيه ناقته، وكان هذا المكان مملوكًا لغلامين يتيمين، فاشتراه على وأمر ببناء المسجد فيه.

#### ٢ - المؤاخاة بين المهاجرين والأنصار:

عمل الرسول على تنظيم صفوف المسلمين وتأكيد وحدتهم، فربط بينهم برباط متين، حيث عقد تلك الأخوة النادرة المثال بين الأنصار والمهاجرين، وجعل لها من الحقوق والواجبات ما لأخوة النسب.

#### ٣ المعاهدات بين الرسول واليهود:

كان اليهود يقيمون بجوار المسلمين في المدينة، وهم يهود بني قينقاع وبني النضير وبني قريظة، فكان من سياسة الرسول على وحسن تدبيره أن يتفق مع هؤلاء اليهود على التضامن والتعاون، وقد كتب الرسول على معاهدة بيَّن فيها حقوق المسلمين وواجباتهم، وحقوق اليهود وواجباتهم، وكان أساس هذه المعاهدة التعاون في السِّلْم، والدفاع عن المدينة وقت الحرب، والتعاون التام بين الفريقين.

#### الدروس المستفادة:

- ١\_ أهمية المسجد في الإسلام.
- ٢\_ مِنْ أهم دعائم الدولة المسلمة: التَّآخي والتَّآلف بين أفرادها.
  - ٣\_ جواز عقد المعاهدات مع أهل الكتاب.

## المناقشة والتدريبات 🕨

|       | دولة.       | ، دعائم ال | س ١: اكتب عن المعاهدات بين الرسول ﷺ واليهود، ودورها في تثبيت               |
|-------|-------------|------------|----------------------------------------------------------------------------|
| ••••• | • • • • • • | •••••      |                                                                            |
| ••••• |             | •••••      |                                                                            |
|       |             |            |                                                                            |
|       |             |            |                                                                            |
|       |             | स्वो:      | س ٢: ضع علامة $(orall$ أمام العبارة الصحيحة وعلامة $(X)$ أمام العبارة الـ |
|       | (           | )          | (أ) بني رسول الله ﷺ مسجده في المكان الذي بركت فيه ناقته.                   |
|       | (           | )          | (ب) تُقرِّر معاهدات النبي عَلِيَّةٍ حرية العقيدة والرأي.                   |
|       | (           | )          | (جـ) رسالة المسجد هي العبادة فقط.                                          |
|       | (           | فقط. (     | (د) أساس المعاهدات بين النبي علي واليهود التعاون في وقت الحرية             |
|       |             |            | <b>公公公</b>                                                                 |

# الموضوع الثالث السين الموضوع الثالث السين غـزوة بـدر الكبرى الجمعة ١٧ رمضان سنة ١٨ــ مارس ٢٢٤ م

أذن الله للمسلمين بالدفاع عن أنفسهم؛ ردًّا لما لحقهم من ظلم؛ فقال تعالى: ﴿أُذِنَ لِلَّذِينَ لِلَّذِينَ لِلَّذِينَ لِلَّذِينَ اللهُ عَلَى نَصْرِهِمْ لَقَدِيرٌ ﴾ (''.

#### سبب الغزوة:

بعد هجرة المسلمين إلى يثرب قام المشركون بنهب أموالهم التي تركوها في مكة، ثم كان للمشركين قافلة ستمر بطريق قريب من يثرب فأراد النبي على أن يعترض طريق هذه القافلة ليسترد المسلمون جزءًا من أموالهم.

وعلم أبو سفيان بخروج رسول الله على ، فأرسل إلى مكة مستنجدًا بقريش؛ ليمنعوه من المسلمين؛ فخرجت قريش لمنع المسلمين من اعتراض القافلة، وكان عدد المشركين ما بين التسعمائة والألف، معهم مائة فرس وسبعمائة بعير ونزلوا بالعُدُّوة القصوى من وادي بدر، وكان عدد المسلمين ثلاثمئة وثلاثة عشر.

وعلم رسول الله على بخروج قريش فاستشار أصحابه للخروج، فلمَّا رأى منهم ما يَسُرُّه، أمرهم بالخروج للقاء قريش.

#### أحداث الغزوة:

دارت معركة بدر في صبيحة يوم الجمعة ١٧ من رمضان من السنة الثانية للهجرة، مارس سنة ٢٢٤ م والتقى الجمعان، ومع اشتداد القتال زاد دعاء الرسول على وتضرعه إلى ربه، ثم قال: «أبشريا أبا بكر، هذا جبريل آخذ برأس فرسه عليه أداة الحرب».

فلمًّا انتصر المسلمون، وصلت أنْباء هزيمة المشركين إلى قريش، فعمَّ الحزنُ المشركين وساد الأسى، وكثر بكاؤهم على قتلاهم.

(١) سورة الحج. الآية: ٣٩.

#### الدروس المستفادة من غزوة بدر:

- ١- أهمية التضرع إلى الله تعالى وشدة الاستعانة به.
  - ٢\_ التزام النبي عليه مبدأ الشوري مع أصحابه.
- ٣ إمداد الله تعالى لنبيه على والمسلمين معه بالملائكة.



## ♦ المناقشة والتدريبات

س ١: ما أسباب غزوة بدر؟

س ٢: ما الدروس المستفادة من غزوة بدر؟

س٢: علل لما يأتي:

أ- أذن الله تعالى للمسلمين بالدفاع عن أنفسهم.

ب- عزم النبي علي والمسلمون اعتراض قافلة قريش.

س٤: متى كانت غزوة بدر؟ وما أثرها على المسلمين وكفار قريش؟

س٥: دلل على التزام النبي على مبدأ الشوري مع أصحابه.

س٦: ما أسباب انتصار المسلمين في غزوة بدر من وجهة نظرك؟

# الموضوع الرابع الحجات الموضوع الرابع الحجات الموضوع الرابع الحجات الموضوع الرابع الحجات الموضوع الموض

#### سبب الغزوة:

لم يلتزم يهود بني قينقاع بالمعاهدة؛ حيث بدأوا بالعدوان على المسلمين، وذلك حين جاءت امرأة من نساء الأنصار إلى سوق اليهود ومعها حِلْيَةٌ تريد أن تعرضها على صائغ منهم، فلمّا جلست لكي تعرضها على أحدهم، جاءها رجلٌ يهوديٌّ من خَلْفِها، فجعل طَرَفَ ثوبها إلى ظهرها دون أن تشعر، فلمّا قامت انكشفت عورتها، فضحك اليهود، وصاحت المرأة مستغيثة، فقام رجلٌ من المسلمين فقتل ذلك اليهودي، فاجتمع اليهود على المسلم فقتلوه.

#### محاصرة النبي عَلِيةٍ لهم:

لما نقض اليهود عهدهم خرج النبي عليه إليهم في شوّال من السنة الثانية من الهجرة، وحاصرهم في حصونهم خمسَ عَشْرَة ليلة متتالية، فأصابهم الرعب، وطلبوا من رسول الله عليه أن يُخلِّي سبيلهم، ويخرجوا من المدينة بنسائهم وذرياتهم، ويتركوا الأموال للمسلمين، فوافق رسول الله عليه، وخرج بنو قينقاع من المدينة أذلَّة؛ لما خانوا عهدهم مع رسول الله عليه.

#### الدروس المستفادة من هذه الغزوة:

- ١- حماية الأعراض والدفاع عنها واجب شرعي.
  - ٢\_ المسلم الحق يغار على عِرض المسلمة.
    - ٣ الخيانة في اليهود طبعٌ لا يمكن تركه.



## 🖊 المناقشة والتدريبات 🜓

| س ١: ما سبب غزوة بني قينقاع؟                                                         |
|--------------------------------------------------------------------------------------|
|                                                                                      |
|                                                                                      |
| س ٢: أكمل العبارات التالية:                                                          |
| (أ) حاصر النبي ﷺ بني قينقاع في شوال سنة هـ.                                          |
| (ب) دام حصار النبي علي الله الله عليه الله عنه الله الله الله الله الله الله الله ال |
| (جـ) كان من نتائج غزوة بني قينقاع أن يُخَلِّي رسول الله ﷺ سبيلهم مقابل               |
| س٣: ما أهم الدروس المستفادة من غزوة بني قينقاع؟                                      |
|                                                                                      |
|                                                                                      |
|                                                                                      |
|                                                                                      |

## الموضوع الخامس ﴿ الموضوع الخامس ﴿ الله عَزوة أُحُد السبت ٥ ١ من شوال ٣ هـ، مارس ٢ ٦ م

#### سبب الغزوة:

اتفق زعماء قريش على الثأر لقتلاهم في بدر، والانتقام من المسلمين؛ لإرجاع هيبتهم بين قبائل العرب.

#### وصول الأنباء إلى المدينة، وموقف الرسول ﷺ:

أرسل العباسُ بنُ عبد المطلب كتابًا إلى رسول الله على في المدينة، يخبره فيه بما تُدبِّرُه قريش له ولأصحابه، فاستشار النبي على أصحابه وخيَّرهم بين الخروج لقتال المشركين خارج المدينة، ولأصحابه في المدينة فإنْ دخلوا عليهم فيها قاتلوهم، فكان رأي كبار الصحابة عدم الخروج من المدينة، غير أنَّ كثيرًا من شباب الصحابة، قالوا: (يا رسول الله، اخرج بنا على أعدائنا، لا يرون أنَّا عنهم وضَعُفْنَا)، ولم يزل أصحاب هذا الرأي برسول الله على حتى وافقهم.

#### خروج قريش:

خرجت قريش من مكة في شوال من السنة الثالثة من الهجرة مَعَ حُلفائِهم في ثلاثة آلاف مقاتل بلغوا الأَبُواء (۱)، ثم تابعت قريش سيرها حتى نزلت قريبًا من جبل أُحد على بُعد خمسة أميال (۲) من المدينة.

#### خروج جيش المسلمين من المدينة:

صَلَّى رسول الله عَلَيْ صلاة الجمعة ٦ من شوال سنة ٣ هـ، وقال في خطبتها: «لكم النصر ما صَبَرْتُم»، ثم خرج النبي على من المدينة في ألف من أصحابه صباح يوم السبت، حتى إذا كانوا بين المدينة وأُحُد رجع عبد الله بن أُبيِّ ابن سلول ـ رأس المنافقين ـ بثلث الجيش، وبقي مع الرسول على سبعمائة رجل من المؤمنين المخلِصين، فمضوا في طريقهم حتى وصلوا إلى جبل أُحُد.

<sup>(</sup>٢) الميل حوالي ١٨٥٠ متّرا.

#### أحداث الغزوة:

نظم رسول الله على الجيش، تنظيمًا دقيقًا، وجعل على الجبل خَلْفَ المسلمين خمسين راميًا على رأسهم عبد الله بن جُبير الأنصاري؛ ليحموا ظهر المسلمين، وقال لهم: «إنْ رأيتمونا قد انتصرنا فلا تُشاركونا، وإنْ رأيتمونا نُقتل فلا تنصرونا، وارشُقُوهم بالنبل، فإنَّ الخيل لا تقدم على النبل».

ثمَّ بدأ القتال، ونصر الله المؤمنين على أعدائهم.

#### الرماة يتسببون في هزيمة المسلمين:

رأى الرماة أنَّ الله تعالى قد نصر رسوله، فهمُّوا بترك أماكنهم، فنصحهم رئيسهم عبد الله بن جبير بألًا يتركوا أماكنهم؛ تنفيذًا لأوامر رسول الله على الكنهم غادروا أماكنهم ولم يبق على الجبل إلا عبد الله ومعه عشرة آخرون، استغل خالد بن الوليد هذه الفرصة، فهجم برجاله على مكان الرُّماة، وقتل العشرة جميعًا، فما شعر المسلمون إلا والسيوف تتناوشهم من هنا وهناك.

وأحاط المشركون برسول الله عليه يريدون قتله، فثبت رسول الله عليه، وثبت معه نفر من المؤمنين، وانتهت المعركة، وقال أبو سفيان مُظْهرًا الشَّماتة بالمسلمين: يومٌ بيوم بدرٍ والحربُ سِجَال (١٠).

#### شهداء المسلمين في المعركة:

قُتل في هذه المعركة حمزة بن عبدالمطلب عم الرسول على وبلغ عدد شهداء المسلمين نحوًا من سبعين صحابيًا.

#### أهم الدروس والعبر من غزوة أحد:

- ١ مخالفة الجنود للقائد من أسباب الهزيمة.
- ٢- عزيمة الشباب وهِمَّتُهم في نصرة الإسلام والمسلمين.
  - ٣\_ على القائد أن يتشاور مع جنوده.
- ٤ كان للمنافقين دَوْرٌ كبيرٌ في العمل على إضعاف الصف المسلم.
  - ٥ طاعة الرسول عليه من أهم أسباب النصر.
    - (١) سجال: مرة لهؤلاء ومرة لهؤلاء.

## المناقشة والتدريبات 🕒

| س ١: ما أسباب غزوة أحد؟                                                                    |
|--------------------------------------------------------------------------------------------|
|                                                                                            |
|                                                                                            |
| س ٢: ضع علامة $(\forall)$ أمام العبارة الصحيحة وعلامة $(X)$ أمام العبارة الخطأ:            |
| ١_ كانت غزة أحد في سنة ٤ هـ.                                                               |
| ٢_ بلغ عدد شهداء المسلمين ٥٠ صحابيًّا.                                                     |
| ٣ كان رأي الشباب عدم الخروج من المدينة.                                                    |
| س٣: أرسل العباس بن عبد المطلب كتابًا إلى النبي عليه قبل غزوة أحد: فماذا كان فيه؟ وماذا فعل |
| النبي بعد ذلك؟                                                                             |
| س٤:متى خرجت قريش لمحاربة المسلمين في غزوة أحد؟وكم كان عددهم؟                               |
| چر در دو در                                            |
| س٥: أكمل الفراغات التالية بكلمات مناسبة.                                                   |
| أ- كانت غزوة أحد في السنة من الهجرة.                                                       |
| ب- رجع رأس المنافقين بـ الجيش في غزوة أحد.                                                 |
| جـ- بقى مع النبي على الله الله الله عنه المؤمنين المخلصين.                                 |
| د- جبل أحد يبعد حوالي أميال من المدينة.                                                    |

## الموضوع السادس ال جلاء بني النضير جلاء بني النضير ربيع الأول سنة ٤ هـ أغسطس ٦٢٥ م

#### سبب الغزوة:

لم يوفِ بنو النضير بعهودهم، ولا عجب فالغدر شيمة اليهود، فبينما رسول الله على في ديارهم وهو مسند ظهره إلى جدار إذ تآمَر جماعة منهم على قتله، بأن يأخذ واحد منهم صخرة ويلقيها عليه من أعلى الجدار، ولكن الله تعالى أخبره بما يريده هؤلاء اليهود، فقام على ورجع إلى المدينة ومعه أصحابه وأحبط الله مؤامرتهم، ورد كيدهم، وطلب منهم الرسول على مغادرة المدينة وأمهلهم عشرة أيام.

#### موقف المنافقين:

كانت جماعة من المنافقين وعلى رأسهم عبد الله بنُ أبي ابن سلول قد أزعجتهم قوة الرسول على الله عنه أبي ابن سلول قد أزعجتهم قوة الرسول على فأرسلوا إلى بني النضير يقولون: لا تخرجوا من دياركم وأقيموا في حصونكم، فإننا سندافع معكم حتى نموت، أو نخرج معكم، فلم يخرجوا من ديارهم.

وظنوا أنهم مانعتهم حصونهم من الله، فحاصرهم النبي عليه ست ليال.

ولمَّا يئس اليهود من أن ينصرهم عبدالله بن أُبيِّ، سألوا رسول الله على أن يُؤمِّنهُم على دمائهم، وديارهم، وأموالهم حتى يخرجوا من المدينة، فصالحهم الرسول على على أن يخرجوا منها، لكل ثلاثة منهم بعير يحملون عليه ما شاءوا من مال أو طعام أو شراب ليس لهم غيره.

#### الدروس المستفادة من هذه الغزوة:

١ لقي اليهود من بني النضير جزاء خيانتهم البأساء والضراء وكتب الله عليهم الجلاء، وأصبحوا مثلًا سيئًا للذلة والعار.

٢- العاقبة للمتقين، وذلك لمَّا خان اليهود من بني النَّضير أورث الله المسلمين أرضهم وديارهم.



## 🖊 المناقشة والتدريبات 🜓

|                                         |                                         | : أكمل العبارات التالية:                                           | س۱          |
|-----------------------------------------|-----------------------------------------|--------------------------------------------------------------------|-------------|
|                                         | رة.                                     | أ) كان جلاء بني النضير في السنةمن الهجر                            | )           |
|                                         |                                         | ب) رأس المنافقين هو                                                | )           |
|                                         | ني النضير.                              | <ul> <li>اكتب في نقاط مختصرة موقف المنافقين في غزوة بنا</li> </ul> | س۲          |
|                                         |                                         |                                                                    |             |
|                                         |                                         |                                                                    |             |
|                                         |                                         |                                                                    |             |
|                                         |                                         | ١: ما سبب جلاء بني النضير عن المدينة المنورة؟                      | س           |
| • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • |                                                                    | ••••        |
|                                         |                                         |                                                                    | • • • •     |
|                                         |                                         |                                                                    |             |
| ַם:                                     | أمام العبارة الخص                       | (X) أمام العبارة الصحيحة وعلامة $(X)$ أ                            | س ٰ         |
| (                                       | )                                       | حاصر النبي عَلَيْةً بني النَّضير عشر ليال                          | <b>-</b> –Î |
| (                                       | )                                       | و فَّي عبد الله ابن سلول بعهده مع يهود بني النضير                  | ب-          |
| (                                       | م عشرة أيام (                           | - طلب النبي على من بني النضير معادرة المدينة وأمهله                | جـ-         |
|                                         | . ,                                     |                                                                    |             |

## الموضوع السابع 🌓 غزوة الخندق (الأحزاب) شوال سنة هــ مارس ۲۲۷ م

#### سبب الغزوة:

لمَّا تمَّ خروج بني النضير وإجلاؤهم، جاء عدد من حلفائهم إلى مكة يحرضون قريشًا على قتال المسلمين ورسولهم ﷺ؛ فاستجابت قريش وبعض قبائل العرب.

#### حفر الخندق حول المدينة:

استشار الرسول على أصحابه ماذا يصنع أمام هذا الجيش الكبير، أيمكث بالمدينة أم يخرج للقائه؟ فأشار عليه سلمان الفارسي بحفر الخندق، وهو عمل لم تكن تعرفه العرب، لكنه من فنون الفُرْس في حروبهم؛ فأمر على بحفره في شمال المدينة من الجهة الشرقية إلى الجهة الغربية، وهذه الجهة التي كان الأعداء يستطيعون غزو المدينة منها.

#### وصول المشركين إلى الخندق:

وصل المشركون إلى حدود المدينة، فأفزعهم هذا الخندق العجيب، ووقفوا أمامه متحيرين وأخذوا يترامون مع المسلمين بالنبال، وجعل الرسول على الخندق حراسًا حتى لا يقتحمه المشركون بالليل، فلم يتركوا فرصة للمشركين يستطيعون أن ينفذوا منها إليهم.

#### موقف المنافقين:

كان في جيش المسلمين جماعة من المنافقين لا يعلمهم الرسول على وقد وقف هؤلاء المنافقون كعادتهم من المسلمين موقف اللؤم والخيانة، وانسحبوا من صفوف المسلمين قائلين \_ كما حكاه القرآن الكريم \_ : ﴿ إِنَّ بُيُوتَنَاعُورَةً ﴾ (()، فرد الله ﴿ عليهم بقوله: ﴿ وَمَا هِيَ بِعَوْرَةٍ ﴾.

#### تآمر بني قريظة على الرسول ﷺ والمسلمين:

انتهز يهود بني قريظة الفرصة واستجابوا لتحريض بني النضير لهم فصمموا على نقض العهود التي بينهم وبين الرسول على فأصبحوا عدوًّا ثالثًا مع الأحزاب والمنافقين.

(١) سورة الأحزاب. الآية: ١٣.

وأخذوا يتخبطون في أودية الظنون، ولكن عناية الله \_ تعالى \_ تداركت المسلمين، فساق الله إليهم رجلًا من غطفان وهو نُعيم بن مسعود الأشجعي، وقد استطاع هذا الرجل بحيلته ودهائه أن يغير اتجاه الأحزاب واليهود، وأن يوقع بينهم الخلاف والشقاق، ويصرف كيدهم عن الرسول والمسلمين.

#### إرسال الرياح لزلزلة المشركين:

أرسل الله على الأحزاب ريحًا شديدة في ليلة شديدة البرد، فجلعت تَكْفِئ قُدُورَهم، وتُمَزِّق خيامهم؛ فامتلأت نفوس الأحزاب بالرعب، ورحلوا في تلك الليلة، وكفى الله المؤمنين القتال.

#### الدروس المستفادة من هذه الغزوة:

١- ينبغي على المسلم أنْ يُحسن توكله على الله، وأنْ يتعلق به سبحانه في كشف الضُّر عنه.

٢ قد يؤيد الله عباده الصادقين بشيء يبدو ضعيفًا لا يخطر على بالهم، كما نُصِر النبيُ على أعدائه بتلك الرياح التي زلزلت أركانهم.

#### ۞۞۞ المناقشة والتدريبات 🌓

#### س ١: تخير الإجابة الصحيحة مما بين الأقواس:

(أ) الذي أشار على رسول الله علي بحفر الخندق هو:

(عمر بن الخطاب - أبو هريرة - ليس واحدًا ممن سبق).

(ب) الذي صرف كيد الأحزاب عن رسول الله عليه هو:

(عبد الله بن مسعود ـ نعيم بن مسعود ـ أبو مسعود الأشجعي).

س ٢: ما الدروس المستفادة من غزوة الخندق؟

س٣: ما سبب غزوة الخندق؟ وما موقف المنافقين فيها؟

سع: ما موقف بني قريظة من النبي على والمسلمين في غزوة الخندق؟ وما أثر ذلك على المسلمين؟



# الموضوع الثامن ﴿ الله الله الله الله عزوة بني قريظة في القعدة سنة ٥ هـ أبريل ٢٢٧ م

#### سبب الغزوة:

كانت هزيمة الأحزاب طعنةً قاتلة أصابت يهود بني قريظة، ولا عجب فقد عُرفت خيانتهم للرسول على حين تركوا المسلمين وحدهم أمام الأحزاب وفروا هاربين، فكان لا بد للمسلمين بعد أن كفاهم الله القتال في غزوة الخندق أن يُطَهِّرُوا بلادهم من هؤلاء اليهود الخائنين الذين لا عهد لهم ولا ميثاق.

وفي اليوم نفسه الذي انتهت فيه غزوة الخندق أمر الله نبيه على أن يغزو بني قريظة، فقال لأصحابه: «لا يصلين أحد العصر إلا في بني قريظة»(١)، فخرجوا مسرعين.

#### حكم الله في بني قريظة:

بعد أن مكَّن الله المسلمين من يهود بني قريظة، اختار الرسول على سعد بن معاذ سيد الأوس، ليحكم فيهم فحكم سعد أن يُقتل الرجال وتُسبى النساء والذرية، فقال رسول الله على «لقد حكمت فيهم حكم الله يا سعد» (٢).

#### الدروس المستفادة من هذه الغزوة:

- ١ ـ جواز قتال من نقض العهد إن رأى الإمام المصلحة في ذلك.
  - ٢\_ جواز قبول التحكيم من المشركين.
- ٣\_ بصيرة سيدنا سعد بن معاذ ﷺ؛ حيث حكم فيهم بحكم الله تعالى.



<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري.

<sup>(</sup>٢) جزء من حديث أخرجه مسلم.

# المناقشة والتدريبات 🕒

|                                         |                                | س ١: ما سبب غزوة بني قريظة؟                  |
|-----------------------------------------|--------------------------------|----------------------------------------------|
|                                         |                                |                                              |
|                                         |                                |                                              |
| • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • |                                |                                              |
|                                         |                                |                                              |
|                                         |                                |                                              |
|                                         |                                |                                              |
|                                         | وعلامة (X) أمام العبارة الخطأ: | س ۲: ضع علامة $()$ أمام العبارة الصحيحة، و   |
|                                         | رد بنی قینقاع. ( )             | أ- كانت هزيمة الأحزاب طعنة قاتلة أصابت يهو   |
|                                         | ( )                            | ب- جواز قتال الحاكم لمن نقض العهد.           |
|                                         | عُبادة سيد الخزرج ( )          | جـ - حَكَّمَ رسول الله ﷺ في بني قريظة سعد بن |
|                                         |                                | <b>\\$</b>                                   |



#### قطاع المعاهد الأزهرية نموذج استرشادي لامتحان أصول الدين: الورقة الأولى (التفسير والحديث) للصف الثاني الإعدادي الفصل الدراسي الأول

#### أولًا - التفسير:

١ - قال تعالى : ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ يَأْمُرُكُمْ أَن تُؤدُّوا ٱلْأَمَننَتِ إِلَىٰٓ أَهْلِهَا وَإِذَا حَكَمْتُم بَيْنَ ٱلنَّاسِ أَن تَحَكُمُواْ بِٱلْعَدَٰلِ ۚ .
 إِنَّ ٱللَّهَ نِعِمًا يَعِظُكُم بِيِّةٍ إِنَّ ٱللَّهَ كَانَ سَمِيعًا بَصِيرًا ﴾ .

أ) وضِّح معانى المفردات الآتية: (أمانة - العدل -يَعِظُكُر بِدِيّ).

 $\cdot$  ) أمام العبارة الصحيحة وعلامة ( $\times$ ) أمام العبارة الخطأ فيما يأتي:

| باد. | ه من الع | ١ - الأمانة تشمل كل ما يؤتمن عليه الإنسان من حق ربه أو حق نفسه أو حق غيره           |
|------|----------|-------------------------------------------------------------------------------------|
| (    | )        |                                                                                     |
| (    | )        | ٢- ليس العدل واجبًا إلا على الحاكم مع رعيته فقط.                                    |
| (    | )        | ٣- ﴿ إِنَّ ﴾ في قوله تعالى ﴿ إِنَّ اللَّهَ يَأْمُرُكُمْ ﴾ لتأكيد وجوب امتثال الأمر. |
| (    | )        | ٤ - أمر الله تعالى بالعدل حتى مع الأعداء.                                           |

[YO-V]

٢- قال تعالى: ﴿ أَدْعُ إِلَىٰ سَبِيلِ رَبِّكَ بِٱلْحِكْمَةِ وَٱلْمَوْعِظَةِ ٱلْحَسَنَةِ ۖ وَجَدِلْهُم بِٱلَّتِي هِيَ أَحْسَنُ إِنَّ رَبِّكَ هُو أَعْلَمُ بِٱلْمُهْتَدِينَ ﴾.
 رَبَّكَ هُو أَعْلَمُ بِمَن ضَلَّ عَن سَبِيلِهِ ۗ وَهُو أَعْلَمُ بِٱلْمُهْتَدِينَ ﴾.

أ) مَن يدعو الناس إلى دين الله عليه اتباع وسائل ثلاثة . اذكرها إجمالًا.

ب) لِمَن الأمر في قوله تعالى ﴿ أَدْعُ إِلَىٰ سَبِيلِ رَبِّكَ ﴾؟

جـ) ما سر إضافة الـ ﴿ سَبِيلِ ﴾ إلى ﴿ رَبِّكَ ﴾ في قوله ﴿ إِلَّى سَبِيلِ رَبِّكَ ﴾؟

د) ما أهم الدروس المستفادة من الآية الكريمة؟

[70-7]



#### ثانيًا - الحديث:

١ - عن أنس بن مالك قال : سمعت رسول الله قول : (مَن سَرَّه أن يُبسط له في رزقه، أو يُنسـاً له في أثره، فليصل رحمه).

- أ) وضِّح معانى المفردات الآتية: ( مَن سره يبسط يُنساً أثره ).
  - ب) ما الرحم؟ وما الذي تعنيه؟
  - جـ) ما الذي تسببه قطيعة الرحم؟

د ) اذكر اثنين مما يرشد إليه الحديث؟

٢ عن أبي هريرة هوعن النبي إلى قال : (ليس الغنى عن كثرة العرض، ولكنَّ الغنى غنى النفس).

- أ) تَخيَّر الإجابة الصحيحة مما بين القوسين فيما يأتى:
- ١ معنى (كثرة العرض) أي: (كثرة المال كثرة المتاع كلاهما صحيح).
  - ٢ معنى (غنى النفس) أي:
- (الرضا والقناعة بما قسم الله تعالى عدم تطلع النفس إلى الزيادة كلاهما صحيح).
- ٣- المقياس الحق للغنى والفقر هو: ( الازدياد من المال طلب الجاه غنى النفس وفقرها ).
  - ٤ المال: يعتبر (هدفًا لذاته وسيلة لقضاء الحاجات كلاهما صحيح).
    - ب) في ضوء فهمك للحديث املاً الفراغات الآتية بالكلمات المناسبة:

المتصف بغنى النفس يكون ..... بما رزقه الله تعالى .... بما قُسم له .... بالأسباب لا ينظر إلى ما في .... غيره مستغنيًا عنهم.

### قطاع المعاهد الأزهرية نموذج استرشادي لامتحان أصول الدين الورقة الثانية: (التوحيد والسيرة النبوية) للصف الثاني الإعدادي الفصل الدراسي الأول

#### 

| اولا - التوحــيد:                                                                       |              |        |
|-----------------------------------------------------------------------------------------|--------------|--------|
| ١ - أ ) ما الإيمان لغة واصطلاحًا؟ وما علاقة الإيمان بالعمل؟                             |              |        |
| ب) ضع علامة ( $ar{ert}$ ) أمام العبارة الصحيحة وعلامة ( $	imes$ ) أمام العبارة الخطأ في | لأ فيما يأتم |        |
| ١ - يكفي التصديق إجمالًا فيما عُرف إجمالًا.                                             | )            |        |
| ٢- الإيمان يزيد وينقص بزيادة الأعمال ونقصها.                                            | )            |        |
| <ul><li>٣- الرسول: هو إنسان ذكر حر أوحى الله إليه بشرع ولم يؤمر بالتبليغ.</li></ul>     | )            |        |
| ٤ - يجب للرسل اللي تفصيلًا: الأمانة والصدق والتبليغ والفطانة.                           | )            | [Yo-V] |
| ٢- أ) ما العصمة؟ وما الدليل عقلًا على وجوبها في حق الأنبياء ( الله علي ؟                |              |        |
| ب) علل لما يأتي:                                                                        |              |        |
| ١ – عصمة الأنبياء المليخ واجبة.                                                         |              |        |
|                                                                                         |              |        |

٧ - النبي أو الرسول لابد أن يكون من بني البشر ذكرًا وليس امرأة.

٣- يجب الإيمان بالرسل والأنبياء اللله.

٤ - تسمية أولى العزم من الرسل على بهذا الاسم.

#### ثانيًا – السيرة النبوية:

١ - أ) متى خرج رسول الله على من مكة مهاجرًا إلى المدينة ؟ ولِمَ اختار النبي على النزول في اللَّوْر الأسفل من بيت أبى أيوب ؟

### ب) تَخيّر الإجابة الصحيحة مما بين القوسين فيما يأتي:

١ – من أسباب الهجرة إلى المدينة:

(المؤامرة الكبرى - تأسيس المسجد بالمدينة - المؤاخاة بين المهاجرين والأنصار).

- ٢ وقعت غزوة بدر الكبرى في: (١٠ ١٥ ١٧ ) رمضان سنة ٢ هـ.
- ٣- حاصر النبي علم يهود بني قينقاع في حصونهم ( ثلاث خمس سبع ) عشرة ليلة.
- ٤- قُتل حمزة بن عبد المطلب عم الرسول الله في (غزوة بدر غزوة أحد جلاء بنى النضير).
  - ٢- أ) ما سبب غزوة أحد؟ وكم بلغ عدد شهداء المسلمين فيها؟
    - ب) املاً الفراغات الآتية بالكلمات المناسبة:
- ١ وصل رسول الله على غار ثور ومعه صاحبه ..... ه ومكث في الغار ..... ليال.
- ٢ اليهود الذين كانوا يقيمون بجوار المسلمين في ..... هم : يهود بني ..... وبني ......
   وبنى قريظة.
- جـ) ما أهم الدروس المستفادة من موضوع: ( دعائم الدولة الإسلامية في المدينة )؟ [٦ - ٢٥]

#### قطاع المعاهد الأزهرية نموذج استرشادي لامتحان أصول الدين: الورقة الأولى (التفسير والحديث) للصف الثاني الإعدادي الفصل الدراسي الثاني

#### أولًا - التفسير:

١- قال تعالى: ﴿ طه ﴿ مَا أَنزَلْنَا عَلَيْكَ ٱلْقُرْءَانَ لِتَشْقَى ﴿ إِلَّا لَذَكِرَةً لِمَن يَغْشَىٰ ﴿ تَنزِيلًا مِمَّنَ خَلَقَ ٱلْأَرْضَ وَالسَّمَوْتِ ٱلْعُلَى ﴿ اللَّهُ مُن عَلَى ٱلْمَرْشِ ٱسْتَوَىٰ ﴿ اللَّهُ لَا إِلَهُ اللَّهُ لَا إِلَهُ إِلَّا هُوَ لَهُ ٱلْأَرْضِ وَمَا فِي ٱللَّهُ لَا إِلَهُ إِلّا هُو لَهُ ٱلْأَسْمَاءُ بَيْئُهُمَا وَمَا تَحْتَ ٱلثّرَىٰ ﴿ وَإِن تَجْهَرُ بِٱلْقَوْلِ فَإِنَّهُ, يَعْلَمُ ٱلسِّرَ وَأَخْفَى ﴿ اللَّهُ لَا إِلَهُ إِلَّا هُو لَهُ ٱلْأَسْمَاءُ الْخُسْنَىٰ ﴿ اللَّهُ لَا إِلَهُ إِلَّا هُو لَهُ ٱلْأَسْمَاءُ الْخُسْنَىٰ ﴿ اللَّهُ لَا إِلَهُ إِلَّا هُو لَهُ ٱلْأَسْمَاءُ الْخُسْنَىٰ ﴿ اللَّهُ لَا إِلَهُ إِلَّهُ وَلِ فَإِنَّهُ مَعْلَمُ ٱلسِّرَ وَأَخْفَى ﴿ اللَّهُ لَا إِلَهُ إِلَّا هُو لَهُ ٱلْأَسْمَاءُ اللَّهُ مَا وَمَا عَمْ اللَّهُ لَا إِلَهُ إِلَّا هُو لَهُ ٱلْأَسْمَاءُ اللَّهُ اللَّهُ لَا إِلَهُ إِلَّا هُولِ فَإِنَّهُ مُ يَعْلَمُ ٱلسِّرَ وَأَخْفَى اللَّهُ لَا إِلَهُ لِلللَّهُ لَا إِلَهُ اللَّهُ لَا إِلَهُ اللَّهُ لَا إِلَا هُولِ فَإِنَّهُ مُ اللَّهُ لَا إِلَّا هُولِ فَإِنَّا لَهُ مُلْقَالِ فَإِلَّا هُولِ فَإِنَّهُ مُ اللَّهُ لَا إِلَهُ لَا إِلَهُ لَا إِلَا اللَّهُ لَا إِلَٰ اللللَّهُ لَا إِلّهُ إِلَا لَهُ وَلَا اللَّهُ لَا إِلَّا اللَّهُ لَا إِلَهُ اللَّهُ لَا إِلَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ لَا إِلَهُ لَا اللَّهُ لَا إِلَّهُ مَا أَلَا اللَّهُ لَا إِلَّا اللَّهُ لَا إِلَّهُ اللَّهُ اللَّهُ لَا اللَّهُ لَا اللَّهُ لَا اللَّهُ لَا اللَّهُ لَا اللَّهُ لَلَّهُ لَا اللَّهُ لَا اللَّهُ لَا الللَّهُ لَا لَا اللَّهُ لَلَّهُ اللَّهُ لَا الللَّهُ لَا اللَّهُ لَا الللَّهُ لَا الللَّهُ لَا اللَّهُ لَا اللَّهُ لَا اللَّهُ لَا الللَّهُ لَا اللَّهُ لَا الللَّهُ لَا اللَّهُ لَا اللللَّهُ لَا الللَّهُ لَا اللَّهُ لَا اللَّهُ لَا اللَّهُ لَا اللَّهُ لَا اللَّهُ لَا اللَّهُ لَا الللَّهُ لَا اللَّهُ لَا الللَّهُ لَا اللللَّهُ لَا اللَّهُ لَا اللَّهُ لَا اللَّهُ لَا اللَّهُ لَا الللّهُ لَا اللّهُ لَا اللّهُ لَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ لَا الللّهُ لَا

أ) وضِّح معانى المفردات الآتية: (لِتَشْقَى - لِّمَن يَخْشَىٰ - ٱلثَّرَىٰ).

| ا يأتي: | خطأ فيم | ب) ضع علامة ( $ar{ert}$ ) أمام العبارة الصحيحة وعلامة ( $	imes$ ) أمام العبارة ال |
|---------|---------|-----------------------------------------------------------------------------------|
| (       | )       | ١ – كان النبي ﷺ لا يتحسر على كفر قومه.                                            |

٢ - في هذه الآيات تسلية للنبي على إعراض قومه عن دعوته. ( )

٣- وصف السماوات بالعلى دليل ظاهر على عظمة خالقها وقدرته. ( ) [٦ - ٢٥]

٢ - قال تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ إِنَّا خَلَقْنَكُمْ مِن ذَكْرِ وَأُنثَىٰ وَجَعَلْنَكُمْ شُعُوبًا وَقَبَآبِلَ لِتَعَارَفُوا ۚ إِنَّ ٱلسَّحَرَمَكُمْ عِن اللَّهِ ٱلْقَنَكُمْ إِنَّ ٱللَّهَ عَلِيمٌ خَبِيرٌ ﴾.

أ) وضِّح معانى المفردات الآتية: (مِّن ذَكِّرٍ وَأُنثَى - لِتَعَارَفُوٓا - التقوى).

ب) في الآية الكريمة تذكير بثلاث أمور مهمة. اذكرها.

جـ) ما الغرض من إسناد الفعل ( خلق ) و ( جعل ) إلى الضمير ( نا ) ؟

د) ما الدروس المستفادة من الآيتين الكريمتين ؟

#### ثانيًا - الحديث:

١ – عن حكيم بن حزام عن النبي على قال: (اليد العليا خير من اليد السفلى، وابدأ بمن تعول، وخير الصدقة عن ظهر غنى، ومَن يستعفف يعفه الله، ومَن يستغن يغنه الله).

أ) وضِّح معانى المفردات الآتية: (اليد العليا - ظهر غنى - يستعفف).

. للصف الثاني الإعدادي \_\_\_\_\_

جـ) ما الدروس المستفادة من الحديث؟

٢ - عن أنس بن مالك ، قال : (خدمت رسول الله ، عشر سنين، والله ما قال لي: أفِّ قط، ولا قال لي الشيء: لِمَ فعلت كذا؟ وهلَّا فعلت كذا؟).

أ) وضِّح معانى المفردات الآتية: (خدمت رسول الله عِي - لِمَ فعلت كذا؟).

ب) تَخيَّر الإجابة الصحيحة مما بين القوسين فيما يأتي:

١ - أدنى كلمة تعبِّر عن التضجر هي (كف - أف - صه).

٧- يوضح الحديث الشريف (رفق - عنف - زجر) رسول الله على مع خدمه.

٣- دعا النبي ﷺ لخادمه أنسًا ﷺ بـ (البركة - طول العمر - مغفرة الذنب - جميع ما سبق). [٧ - ٧]

## أسئلة المتخلفين عن امتحان الفصل الدراسي الأول

### أولًا - التفسير:

١ - قال تعالى: ﴿ لَا خَيْرَ فِي كَثِيرٍ مِن نَجُولُهُمْ إِلَا مَنْ أَمَرَ بِصَدَقَةٍ أَوْ مَعْرُوفٍ أَوْ إِصْلَاجٍ بَيْنَ
 النَّاسِ وَمَن يَفْعَلُ ذَلِكَ ٱبْتِغَآء مَرْضَاتِ ٱللهِ فَسَوْفَ نُؤْنِيهِ أَجُرًا عَظِيمًا ﴾.

أ) وضِّح معانى المفردات الآتية: (نَّجُونهُمْ - مَعْرُوفٍ - ٱبْتِغَآءَ مَرْضَاتِ ٱللَّهِ).

ب) يخبر الله تعالى في هذه الآية الكريمة أنه لا خير في كثير من كلام الناس وتناجيهم إلا إذا كان في أحد أمور ثلاثة. اذكرها إجمالًا.

أ) وضِّح معانى المفردات الآتية: (أَوْلِيآءَ ٱللَّهِ - يَحُـزَنُونَ - يَتَّقُونَ).

ب) ما البشرى؟ وما سبب تسميتها بذلك؟

جـ) لِمَ افتتحت الآية الكريمة بأداة الاستفتاح ﴿ أَلاَّ ﴾ وبحرف التوكيد ﴿ إِنَّ ﴾؟ [٦ - ٢٥]

#### ثانيًا - الحديث:

١ - عن أبى هريرة عن النبي على قال: (الإيمان بضع وسبعون شعبة، والحياء شعبة من الإيمان).

أ) وضِّح معانى المفردات الآتية: (الإيمان - بضع - الحياء).

ب) لِمَ خَصَّ النبي ﷺ الحياء بالذكر من بين الشعب ؟

٢ عن أبي هريرة عن النبي إلى قال: (من أخذ أموال الناس يريد أداءها أدى الله عنه من أخذها يريد إتلافها أتلفه الله).

أ) بِمَ يكون الأداء في (الدنيا - الآخرة)؟

ب) ما الذي يرشد إليه الحديث؟

[YO-V]

#### قطاع المعاهد الأزهرية نموذج استرشادي لامتحان أصول الدين الورقة الثانية: (التوحيد والسيرة النبوية) للصف الثاني الإعدادي الفصل الدراسي الثاني

#### أولًا - التوحيد:

١ - أ) ما الذي يستحيل على الرسل ( إلى إجمالًا؟ مع التمثيل.

ب) ضع علامة  $(\lor)$  أمام العبارة الصحيحة وعلامة (×) أمام العبارة الخطأ فيما يأتي مع تصويب الخطأ:

١ - يجوز في حق الرسل إلى المشي في الأسواق.
 ٢ - ليس بواجب على الله تعالى إرسال الرسل إلى الناس.
 ٣ - الكرامة: هي أمر خارق للعادة يظهره الله قبيل بعثة نبي تأسيسًا للنبوة.
 ٢ - أ) ما المعجزة؟ وما مثالها (قولًا وفعلًا)؟
 ب) ما ثمرة الإيمان بالنبوات إجمالًا؟
 ثانيًا - السيرة النبوية:

١ - في أي سنة كان جلاء بنى النضير؟ وماذا طلب منهم الرسول إلى بعد أن تآمر جماعة منهم
 على قتله ؟ وعَلامَ صالحهم الرسول إلى ؟

٢- أ) ما سبب غزوة الخندق؟

ب) تَخيّر الإجابة الصحيحة مما بين القوسين فيما يأتي:

١ – الذي أشار على رسول الله على بحفر الخندق هو:

(أبو بكر الصديق @ - سلمان الفارسي @ - أنس بن مالك @)

٢- الذي صرف كيد الأحزاب عن رسول الله عليه هو:

(عبد الله بن عباس ١٥٥ - نعيم بن مسعود الأشجعي ١٥٥ - عبد الله بن مسعود ١٥٥ -

جـ) ما الدروس المستفادة من غزوة بني قريظة؟

### أسئلة المتخلفين عن امتحان الفصل الدراسي الأول

# أولًا - التوحيد:

١ - أركان الإيمان ستة. اذكرها إجمالًا.

٢- ما الإسلام لغة واصطلاحًا؟ وفِيمَ يتفق الإيمان والإسلام؟

ثانيًا - السيرة النبوية:

١ - قامت الدولة الإسلامية على ثلاث دعائم. اذكرها إجمالًا.

٢ - في أي عام كانت غزوة بدر الكبرى؟ وما عدد جيش ( المسلمين - المشركين ) فيها؟ وما
 أهم الدروس المستفادة من هذه الغزوة؟

|                 | ل <b>الب</b> | ل متابعة الت | جدو | I                 |
|-----------------|--------------|--------------|-----|-------------------|
| توقيع ولي الأمر |              | الدرجة       |     | P                 |
|                 | (            | ) من (       | )   | اختبار شهر أكتوبر |
|                 | (            | ) من (       | )   | اختبار شهر نوفمبر |
|                 | (            | ) من (       | )   | ختبار شهر ديسمبر  |
|                 | (            | ) من (       | )   | اختبار شهر يناير  |
|                 | (            | ) من (       | )   | اختبار شهر فبراير |
|                 | (            | ) من (       | )   | اختبار شهر مارس   |
|                 | (            | ) من (       | )   | اختبار شهر أبريل  |
|                 | (            | ) من (       | )   | اختبار شهر مايو   |

الأزهر الشريف

|                |   | جدول متابعا | ة الطالب |                 |
|----------------|---|-------------|----------|-----------------|
| P              |   | الدرجة      |          | توقيع ولي الأمر |
| التطبيق الأول  | ) | ) من (      | (        |                 |
| التطبيق الثاني | ) | ) من (      | (        |                 |
| التطبيق الثالث | ) | ) من (      | (        |                 |
| التطبيق الرابع | ) | ) من (      | (        |                 |
| التطبيق الخامس | ) | ) من (      | (        |                 |
| التطبيق السادس | ) | ) من (      | (        |                 |
| التطبيق السابع | ) | ) من (      | (        |                 |
| التطبيق الثامن | ) | ) من (      | (        |                 |
| ات:            |   |             |          |                 |

الأزهر الشريف

| مر                        | تواصل المعلم مع ولي الأ    |               |
|---------------------------|----------------------------|---------------|
| رسالة من ولي الأمر للمعلم | رسالة من المعلم لولي الأمر | تاريخ الرسالة |
|                           |                            |               |
|                           |                            |               |
|                           |                            |               |
|                           |                            |               |
|                           |                            |               |
|                           |                            |               |
|                           |                            |               |
|                           |                            |               |
|                           |                            |               |
|                           |                            |               |
|                           |                            |               |
|                           |                            |               |
|                           | <u> </u>                   | <u> </u>      |

الأزهر الشريف

منطقة:

# لعرض فيديوهات الشرح قم بعمل مسح لهذا الباركود



### قائمة الموضوعات

| رقم الصفحة | الموضوعات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٣          | مقدمة الكتاب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ٥          | الوحدة الأولى (التوحيد)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| ٧          | أهداف دراسة الإيمان والإسلام                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ٨          | الإيمان والإسلام                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 17         | المناقشة والتدرييات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ١٣         | أهداف دراسة إِلنّبوات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| ١٤         | القسم الثاني النَّبوات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ١٤         | حاجةً البشرِّ إلى الرسالات السماوية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 10         | تعريف النبي والرسول                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 17         | المناقشة والتدريبات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ١٨         | أهداف دراسة الواجب في حقِّ الرسل ِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ١٩         | الواجب في حق الرسل إجمالا وتفصيلا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 77         | المناقشة والتدريبات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 74         | أهداف دراسة المستحيل والجائِز في حق ٍ الرسل عَلَيْظُ السَّالِيِّلْ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ المال المنظلة المستحيل والجائِز في حق ٍ الرسل على السَّالِيِّلْ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ الللللَّاللَّمِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّ |
| 7 8        | المستحيل في حق الرسل إجمالا وتفصيلا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ۲٥         | الجائز في حقّ الرسل عَلِمُ السِّلامَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 77         | حكم إرسال الرسل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| <b>Y</b> V | المناقشة والتدريبات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 77         | أهداف تدريس المعجزة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| Y 9        | المعجزة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| ٣٢         | رسالة سيدنا محمد ﷺ وعمومها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ۳٥<br>٣٦   | المناقشة والتدريبات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ٣٨         | الوحدة الثانية (التفسير)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 49         | اهدات دراسه و حده النفسير                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ٤٢         | الموصوع الاول. اداء الا هانه والعدل بين الناس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| ٤٣         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 27         | الموضوع الثاني: التناجي بالخير                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| ٤٧         | الموضوع الثالث: إنصاف أهل الكتاب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 01         | المناقشة والتدريبات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ٥٢         | الموضوع الرابع: إباحة الزِّينة والطَّيِّبات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ٥٦         | المناقشة والتدريبات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ٥٧         | الموضوع الخامس: في الإسلام حياة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| <b>.</b>   | الموضوع الحامس. في الإسلام حياه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |

# تابع قائمة الموضوعات

| رقم الصفحة | الموضوعات                                        |
|------------|--------------------------------------------------|
| ٦١         | المناقشة والتدريبات                              |
| ٦٢         | الموضوع السادس: أوصاف أولياء الله وجزاؤهم        |
| 70         | المناقشة والتدريبات                              |
| ٦٦         | الموضوع السابع:منهج الدعوة إلى الله              |
| ٧٠         | المناقشة والتدريبات                              |
| ٧١         | الموضوع الثامن: القرآن وعظمة التنزيل             |
| ٧٥         | المناقشة والتدريبات                              |
| <b>٧٦</b>  | الموضوع التاسع: الرحمة المهداة                   |
| ٧٨         | المناقشة والتدريبات                              |
| ۸۰         | الموضوع العاشر: من وصايا لقمان الحكيم لابنه      |
| ۸۳         | المناقشة والتدريبات                              |
| ٨٤         | الموضوع الحادي عشر: أوصاف القرآن الكريم          |
| ۸٧         | المناقشة والتدريبات                              |
| ٨٨         | الموضوع الثاني عشر: ميزان التفاضل عند الله تعالى |
| 91         | المناقشة والتدريبات                              |
| ٩٣         | الوحدة الثالثة (الحديث)                          |
| 90         | أهداف دراسة وجدة الحديث                          |
| 47         | الحديث الأول: شُعب الإيمان                       |
| ٩٨         | المناقشة والتدريبات                              |
| 99         | الحديث الثاني: فضيلة الصدق                       |
| 1.7        | المناقشة والتدريبات                              |
| ١٠٣        | الحديث الثالث: فضل صلة الرحم                     |
| 1.0        | المناقشة والتدريبات                              |
| ١٠٦        | الحديث الرابع: من علامات الإيمان                 |
| ١٠٨        | المناقشة والتدريبات                              |
| ١٠٩        | الحديث الخامس: النهي عن الغضب                    |
| 111        | المناقشة والتدريبات                              |
| 117        | الحديث السادس: يسر الإسلام وسماحته               |
| 118        | المناقشة والتدريبات                              |
| 110        | الحديث السابع: اختيار الصديق الصالح              |
| 117        | المناقشة والتدريبات                              |
| 114        | الحديث الثامن: تأمين غير المسلم                  |
| 17.        | المناقشة والتدريبات                              |
| 171        | الحديث التاسع: القناعة                           |

# تابع قائمة الموضوعات

| رقم الصفحة | الموضوعات                                                           |
|------------|---------------------------------------------------------------------|
| 174        | المناقشة والتدريبات                                                 |
| ١٢٤        | الحديث العاشر: الحث على أداء الحقوق                                 |
| ١٢٦        | المناقشة والتدريبات                                                 |
| 177        | الحديث الحادي عشر: حلاوة الإيمان                                    |
| 149        | المناقشة والتدريبات                                                 |
| ۱۳۰        | الحديث الثاني عشر: النهي عن سب الأموات                              |
| ١٣٢        | المناقشة والتدريبات                                                 |
| 144        | الحديث الثالث عشر: اليد العليا خير من اليد السفلي                   |
| 140        | المناقشة والتدريبات                                                 |
| ١٣٦        | الحديث الرابع عشر: الرحمة بالحيوان سبب المغفرة                      |
| ۱۳۸        | المناقشة والتدريبات                                                 |
| 149        | الحديث الخامس عشر: النبي ﷺ رحمة الله للعالمين                       |
| ١٤١        | المناقشة والتدريبات                                                 |
| 1 2 7      | الحديث السادس عشر: فضل التكافل الاجتماعي                            |
| 1 £ £      | المناقشة والتدريبات                                                 |
| 180        | الحديث السابع عشر: رفق النبي علي ورأفته بصحابته                     |
| 1 2 7      | المناقشة والتدريبات                                                 |
| ١٤٨        | الحديث الثامن عشر: امتثال المأمورات واجتناب المنهيات سبب دخول الجنة |
| 10+        | المناقشة والتدريبات                                                 |
| 101        | الحديث التاسع عشر: فضل الاجتماع على تلاوة القرآن                    |
| 108        | المناقشة والتدريباتيي                                               |
| 107        | الحديث العشرون: المصائب مُكَفِّرة للخطايا                           |
| 101        | المناقشة والتدريبات                                                 |
| 171        | الوحدة الرابعة (السيرة)                                             |
| ١٦٣        | أهداف دراسة السيرة                                                  |
| 178        | الموضوع الأول: الهجرة إلى المدينة وأسبابها                          |
| ١٦٦        | المناقشة والتدريبات                                                 |
| 177        | الموضوع الثاني: دعائم الدولة الإسلامية في المدينة                   |
| ١٦٨        | المناقشة والتدريبات                                                 |
| 179        | الموضوع الثالث: غـزوة بـدر الكبرى شهر رمضان سنة ٢ هـ                |
| 1 / •      | المناقشة والتدريبات                                                 |
| 1 / 1      | الموضوع الرابع: جلاء بني قَيْنُقاع                                  |
| ۱۷۲        | المناقشة والتدريبات                                                 |
|            |                                                                     |

# تابع قائمة الموضوعات

| رقم الصفحة | الموضوعات                                           |
|------------|-----------------------------------------------------|
| ١٧٣        | الموضوع الخامس: غزوة أُحُد ٣ هـ                     |
| 140        | المناقشة والتدريبات                                 |
| 177        | الموضوع السادس: جلاء بني النضير                     |
| 177        | المناقشة والتدريبات                                 |
| ۱۷۸        | الموضوع السابع: غزوة الخندق (الأحزاب) شوال سنة ٥ هـ |
| 1 🗸 ٩      | المناقشة والتدريبات                                 |
| 1.4        | الموضوع الثامن: غزوة بني قريظة سنة ٥ هـ             |
| ١٨١        | المناقشة والتدريبات                                 |
| ١٨٢        | نماذج استرشادية                                     |
| 197        | جدول متابعة الطالب                                  |
| 190        | QR-code لعرض فيديوهات الشرح                         |
|            |                                                     |
|            |                                                     |
|            |                                                     |
|            |                                                     |

تمَّ بحمد الله