نمال لمال تمال تمال تمال تمال تمرال تمرال تمال تمال تمال تمرال تمرال تمرال تمرال تمرال تمرال تمرال تمر



# الأزهر الشريف قطاع المعاهد الأزهرية

# المحمد ال

(التوحيد \_ التفسير \_ الحديث \_ السيرة النبوية)

للصف الثالث الإعدادي

لجنة إعداد وتطوير المناهج بالأزهر الشريف

A 1227

A T.T7 - T.TO



#### مقدمة الكتاب

إن الحمد للَّه نحمده ونستعينه ونستهديه ونستغفره، ونصلي ونسلم على خاتم الأنبياء والمرسلين معلم الناس الخير والهادي إلى سواء السبيل.

#### أما بعد،،،

فهذا كتاب (أصول الدين) المقرر على الصف الثالث الإعدادي، وهو كتاب جمع بين دفتيه أصول الدين من عقيدة وتفسير لبعض آيات كتاب الله تعالى وبعض من أحاديث رسول الله على وجانب من السيرة النبوية المشرفة، وقد توخّينا عرض المحتوى العلمي لهذا الكتاب الجامع بأسلوب شيق وبعبارة سهلة تُقرب المعنى، مع الالتزام بالدقة العلمية.

وزيادةً في حسن العرض صدَّرنا هذه الوحدات بالأهداف التي ينبغي أن تتحقق في نهاية دراستها، ثم ذيلنا كل وحدة بمناقشات، ونحن إذ نقدم هذا المحتوى العلمي لأبنائنا نسأل الله عزَّ وجلَّ أن يكون عونًا لهم على التحلي بالسماحة والوسطية ودعوة الناس إليها، بما يحقق سعادة المجتمع، وتوصيل صورة الإسلام الصحيحة للناس.

لجنة تطوير المناهج بالأزهر الشريف





# بنهاية دراسة هذه الوحدة يُتَوَقّع من التلميذ أن:

١- يحدد معنى السمعيات (سؤال القبر - نعيم القبر وعذابه).

٢\_ يبيِّن حكم الإيمان بما سبق.

٣ يدلِّل على ما سبق من القرآن والسنة.



# 

قالَ الإمامُ الدَّرديرُ رَحِمَهُ الله - تعالى -:

وَيَلْزَمُ الْإِيهَانُ بِالْحِسَابِ \*\* وَالْحَشْرِ وَالْعِقَابِ وَالْثُوابِ وَالْثُوابِ وَالْثُوابِ وَالنَّرانِ وَالْجِنانِ وَالنَّرانِ وَالْجِنانِ فَالنَّشِرِ وَالصِّراطِ وَالْمِيزانِ \*\* وَالْحَوْرِ وَالْوِلْدانِ ثُمَّ الْأَوْلِيا وَالْجِنِّ وَالْوِلْدانِ ثُمَّ الْأَوْلِيا

## تعريف السمعيات:

السَّمعيات هي: الأمورُ التي لا تؤخَذُ إلا بإخْبارِ النَّبِيِّ عَلَيْه، ولا يَستقِلُّ العَقلُ بإدراكِها؛ لأنَّها لا تُدرَكُ بالحواسِّ ولا بالمشاهَدَة، وإنَّما طريقُ ثُبوتِها الكتابُ والسُّنَّة.

# حكم الإيمان بالسمعيّات:

الإيمانُ بالسَّمعِيَّات \_ كالحشر والحساب والميزان \_ واجِب؛ لأَنَّها رُكنٌ من أركانِ الإيمان، فجميع السمعيات جائزة عقلًا واجبة سمعًا.

ودليل وجوبها: أنها أمور ممكنة عقلًا أخبرنا بها الصادق على ما نطقت به النصوص، قال تعالى: ﴿ ٱلَّذِينَ يُؤُمِنُونَ بِٱلْغَيَبِ وَيُقِيمُونَ ٱلصَّالَوَةَ وَمِمَّا رَزَقَنْهُمُ يُنفِقُونَ ﴾ (١).

ومن أنكر شيئًا من السمعيات فهو كافر؛ إذ يلزمه تكذيب الله ورسوله في خبريهما.

<sup>(</sup>١) سورة البقرة. الآية: ٣.

# ١ ـ سؤال القبر

#### تعريفه:

سؤالُ القبر هو: سؤالُ الملكَيْن للمَيتِ في قَبرِهِ عن رَبِّهِ ودِينِه ونَبيِّه.

وسَواءٌ دُفِنَ الميتُ في قَبرٍ أم لم يُدفَن، كأنْ أكلَتهُ السِّباعُ أو الأسماكُ أو أحرقَتهُ النَّار.

ولكنَّهم أطلقوا عليه: سؤالَ القَبر؛ لأنَّ الغالِبَ في الموتى أن يُدفَنوا في القُبور.

## حكم الإيمان به:

الإيمانُ بسؤالِ القَبر: واجِبٌ، وإنكارُهُ بِدعَة وضلالة؛ لأنَّه ثابتٌ بالكتابِ والسُّنَّة، وهو أمرٌ جائزٌ عَقلًا، وأجمَعَ عليه أهل العلم.

#### حكم منكره:

لا يكفر منكر سؤال القبر على الراجح، ما دام المنكر يؤمن بالجزاء الأخروي.

#### دلیله:

# من القرآن الكريم:

قولُ الله تعالى: ﴿ يُثَبِّتُ اللهُ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ بِٱلْقَوْلِ ٱلثَّابِ فِي ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنِيَا وَفِي ٱلْآخِرَةِ وَيُضِلُّ اللهُ ٱللهُ مَا يَشَاءُ ﴾ (''. فقد قال ابن عباس في تفسيره: الشهادة يسألون عنها في قبورهم بعد موتهم.

# من السُّنَّة الشريفة:

١ - عن البراء بن عازب ، أن رسول الله على قال: «المسلمُ إذا سُئلَ في القَبر؛ شَهِدَ أن لا إله إلا الله وأن محمدًا رسولُ الله، فذلك قولُهُ جلَّ جلالُه: ﴿ يُثَبِّتُ ٱللَّهُ ٱلَّذِينَ عَامَنُواْ بِٱلْقَولِ ٱلثَّابِتِ فِي اللهُ وَأَن محمدًا رسولُ الله، فذلك قولُهُ جلَّ جلالُه: ﴿ يُثَبِّتُ ٱللَّهُ ٱلَّذِينَ عَامَنُواْ بِٱلْقَولِ ٱلثَّابِتِ فِي اللهُ يَنْ وَفِي ٱلْآخِرَةِ ﴾ (١٠).

<sup>(</sup>١) سورة إبراهيم. الآية: ٧٧.

<sup>(</sup>٢) متفق عليه .

٢ - وما روي عن سيدنا عثمان رضي الله عنه قال: كان النبي على إذا فرغ من دفن الميت وقف عليه فقال: «استغفروا لأخيكم وسلوا له بالتثبيت فإنه الآن يُسأل»(١).

٣-ومنهاماروي أنه بعدانصراف الناس من دفن الميت يأتيه ملكان، يقال لأحدهما مُنكر وللآخر نكير، يقعدانه فيعيدالله الروح فيه فيحيا حياة متوسطة بين الموت والحياة المعروفة، ويَرُدُّ إليه من الحواس والعقل ما يتوقف عليه فهم الخطاب، ويتأتى معه رد الجواب حين يُسأل، وعندئذ يقول الملكان له: من ربك؟ وما دينك؟ وما تقول في الرجل الذي بعث فيكم؟ فيقول المؤمن: ربي الله، وديني الإسلام، والرجل المبعوث فينا محمد على فيقولان له: انظر إلى مقعدك من النار قد أبدلك الله به مقعدًا في الجنة فيراهما جميعًا، أما الكافر أو المنافق فيقول: لا أدري، كنت أقول ما يقوله الناس فيه، فيقولان له: لا دريت ولا تليت، ثم يصيبه من العذاب ما قدر له.

- ويُسأل مَن غرق أو أحرق أو أكله سبع بكيفية يعلمها الله تعالى.

<sup>(</sup>١) رواه أبو داود وصححه الحاكم.

# ۲ نعیم القبر وعذابه ودلیلهما وحکم الإیمان بهما

#### تعريفه:

نعيمُ القبرِ وعذابُه هو: ما يَتعرَّضُ لهُ العَبدُ في قَبرِه قَبلَ البعث من النعيم أو العذابِ ، على حَسَبِ حالِهِ من الإيمانِ والكُفر، والطَّاعةِ والمعصية.

# حكم الإيمان به:

نعيمُ القبرِ وعذابُه من الأمورِ الثابتةِ بالقرآنِ والسُّنَّة، وأجمعَ على وقوعهما السلف قبل ظهور البدع، فالإيمانُ بهما واجِب، وإنكارُهما بِدعَةٌ وضَلالَة. وليس بالكفر.

#### دليلهما:

١- قولُه تعالى في حقّ الشُّهداء: ﴿ وَلَا تَحْسَبَنَ ٱلَّذِينَ قُتِلُواْ فِي سَبِيلِٱللَّهِ أَمُوتَنَّا بَلِ أَحْيَاءً عِندَ رَبِّهِمْ
 يُرْزَقُونَ اللهِ فَرِحِينَ بِمَا ءَاتَنهُمُ ٱللَّهُ مِن فَضَلِهِ وَيَسْتَبَشِرُونَ بِٱلَّذِينَ لَمْ يَلْحَقُواْ بِهِم مِّنَ خَلْفِهِمْ أَلَّا خَوْفُ عَلَيْمِمْ
 وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ اللهِ إِلَّهُ مِن فَضَلِهِ وَيَسْتَبَشِرُونَ بِٱلَّذِينَ لَمْ يَلْحَقُواْ بِهِم مِّنَ خَلْفِهِمْ أَلَّا خَوْفُ عَلَيْمِمْ
 وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ ﴾ (١)

٢- وقوله تعالى في حقّ آلِ فِرعَون : ﴿ ٱلنَّارُ يُعْرَضُونِ عَلَيْهَا غُدُوًّا وَعَشِيًّا وَيُوْمَ تَقُومُ ٱلسَّاعَةُ أَدْخِلُواْ
 اَلْ فِرْعَوْنِ أَشَدَّ ٱلْعَذَابِ ﴾ (١).

فالآية تُشِتُ أَنَّهم يُعرَضونَ على النارِ صَباحًا ومَساءً، وهذا العَرضُ في القَبر؛ لأنَّ خِتامَ الآية يُثبِتُ أَنَّهم يُدخَلونَ النَّارَ يومَ القيامَة. كما أن يوم القيامة لا غدو فيه ولا عشى.

٣- وعن ابنِ عبّاسٍ عبّالبّميمة، وأمّا الآخرُ فكانَ لا يَستبرئُ من بَولِه» (٣).

هذا والمنعَّم والمعذَّب عند أهل السنة الجسد والروح جميعًا، ومما تقدم يستفاد أن لأهل القبور حياة يدركون بها أثر النعيم والعذاب ولو تفتت أجسادهم، وأما كيفية تنعيمهم أو تعذيبهم فأمرها

<sup>(</sup>١) سورة آل عمران. الآيتان: ١٦٩: ١٧٠.

<sup>(</sup>٢) سورة غافر. الآية: ٤٦.

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري ومسلم بلفظ (لا يستتر...) وعند ابن ماجه (لا يستنزه).

غيبي لا تعرف حقيقته، وحال الميت في ذلك كحال النائم يشعر باللذة أو الألم، ولا يشعر من ينام بجواره بشيء من ذلك، وهذه الحياة تسمى (حياة البرزخ) قال تعالى: ﴿ وَمِن وَرَآبِهِم بَرْزَخُ إِلَى يَوْمِ بَرُزَخُ إِلَى يَوْمِ فَي عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى الللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهِ عَلَى اللَّهُ عَلَّ عَلَى اللَّهُ عَلَّا عَلَّهُ عَلَّا عَلَّا عَلَّا عَلَا عَلَّا ع

\* \* \*

| المناقشة والتدريبات 🕒                                                                  |
|----------------------------------------------------------------------------------------|
| س١: ما المقصود بالسمعيات؟ وما طريق ثبوتها؟ وما حكم الإيمان بها؟                        |
|                                                                                        |
| س٢: ما المراد بسؤال القبر؟ وما دليله؟                                                  |
|                                                                                        |
| س": ما حكم الإيمان بسؤال القبر؟ وما حكم من أنكره؟                                      |
|                                                                                        |
| س 2: ضع علامة $(orall$ ) أو علامة $(X)$ أمام كل عبارة مما يلي مع تصويب العبارة الخطأ: |
| أ - سؤال الملكين يكون في القبر للمؤمن فقط.                                             |
| ب - منكر سؤال القبر كافر. ( )                                                          |
| جـ - هناك نعيم وعذاب للإنسان في القبر.                                                 |
| د - الإيمان بالغيبيات واجب.                                                            |

# س٥: اختر الإجابة الصحيحة مما بين الأقواس:

أ\_ سؤال القبر ونعيمه وعذابه من الأمور التي (يجب، يجوز، يستحيل) الإيمان بها. ب\_طريق ثبوت السمعيات (الكتاب فقط، السنة فقط، الكتاب والسنة معًا).

جـ - إنكار نعيم القبر وعذابه (كُفر - بدعة - بدعة وضلالة)

<sup>(</sup>١) سورة المؤمنون. الآية: ١٠٠.

# اهوال يوم القيامة وأحداثه 🏲 الأهداف الدراسية

# بنهاية دراسة هذه الموضوعات يتوقع من التلميذ أن:

١- يتعرَّف مفهوم (النشر - الحشر - الحساب - الميزان - الصراط)، وحكم الإيمان بذلك والدليل
 عليه.

- ٢ يُبيِّن أحوال الناس في (الحشر الحساب).
  - ٣ يستشعر عظمة وضرورة يوم القيامة.
- ٤\_ يربط بين التطورات والاكتشافات العلمية وصدق الأمور السمعية.
  - ٥ يستنتج الفرق بين النشر والحشر.

# 🦊 ٣ ـ البعث والنَّشْر 🕒

#### تعريفه:

البعث والنشر \_ هو: إحياء الله الموتى، وإخراجُهم بعد جمع أجزائهم الأصلية من قُبورِهم يومَ القيامةِ بعدَ فَناء الدُّنيا، ويكون ذلك بردِّ الله \_ تعالى \_ أرواحَ العِبادِ إلى أجسامِهم.

# حكم الإيمان به:

الإيمان بالبعث والنَّشْرِ واجب، بل هو ركنٌ من أركانِ الإيمان، وإنكاره كفر؛ لأنَّهُ من الأمورِ الثابتةِ بالقرآن والسُّنَّة، وقد أجمَعَت عليه الشَّرائعُ كلُّها، وهو من الأمور الجائزةِ عقلًا.

#### دلیله:

ثبَتَ بالأدلَّةِ اليقينيَّة أنَّ الله سبحانه وتعالى خلَقَ الناسَ بقُدرتِه من العَدَم، وإذا ماتوا وأراد الله أن يُعيدَهم بعدَ الموتِ فلا مانعَ من ذلكَ عقلًا، فإن الذي خلقَهُم أولَ مرَّةٍ من العَدَم قادرٌ على إعادتهم بعدَ موتِهم، فقدرةُ الله لم تَزَل موجودَةً، ولا يُعجِزُها الإعادة، بل الإعادةُ أسهَل، فإنَّ مَن صَنعَ شيئًا يَستطيعُ أن يُعيدَ صناعَتَه مرَّةً ثانيةً بسهولة.

قال تعالى: ﴿ وَهُو الَّذِى يَبْدَؤُا ٱلْخَلْقَ ثُمَّ يُعِيدُهُ، وَهُو أَهْوَنُ عَلَيْهُ ﴾ (الله وقال تعالى: ﴿ وَضَرَبَ لَنَا مَثَلًا وَنَسِى خُلْقَهُ وَهُو اللَّهِ عَلَى الْعَظْمَ وَهِى رَمِيكُ ﴿ اللَّهُ قُلْ يُعْيِمُ اللَّهِ اللَّهَ اللَّهَ اللَّهَ الْقَلْمُ اللَّهُ اللَّهِ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهِ عَلَيْهُ اللَّهِ اللَّهُ اللّ

وقال تعالى: ﴿ زَعَمَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ أَن لَن يُبَعِثُواْ قَلُ بَلَى وَرَبِي لَنْبَعَثُنَّ ثُمَّ لَنُنَبَوْنَ بِمَا عَمِلَتُمُّ وَذَلِكَ عَلَى ٱللَّهِ يَسِيرُ ﴾ ("). وقال تعالى: ﴿ ذَلِكَ بِأَنَّ ٱللَّهَ هُوَ ٱلْحَقُّ وَأَنَّهُ وَيُحِي ٱلْمَوْتَى وَأَنَّهُ وَعَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴿ أَنَّ وَأَنَّ ٱلسَّاعَةَ ءَاتِيَةٌ لَا رَبِّ فِيهَا وَأَنَّهُ وَعَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴿ أَنَّ ٱلسَّاعَةَ ءَاتِيَةٌ لَا رَبِّ فِيهَا وَأَنَّ اللَّهُ يَبْعَثُ مَن فِي ٱلْقُبُورِ ﴾ (").

وقد روي أن أُبي بن خلف جاء النبي عله بعظم قد رُمَّ ثم فَتَّه بيده، وقال يا محمد: أترى أن الله يبعث هذا بعدما رُمَّ؟ فقال على: «نعم ويبعثك ويدخلك النار»(°).

<sup>(</sup>١) سورة الروم. الآية: ٧٧.

<sup>(</sup>٢) سورة يس. الآيتان: ٧٨، ٧٩.

<sup>(</sup>٣) سورة التغابن. الآية:٧.

<sup>(</sup>٤) سورة الحج. الآيتان: ٦، ٧.

<sup>(</sup>٥) تفسير البغوى: ٤/ ٢٣.

# الحَشْر 🕨

#### تعريفه:

الحشرُ معناه: سَوْقُ الله العبادَ بعد بَعثِهم إلى مَوقِفِ الحسابِ الذي يجتمع فيه الخلائق، وفيه يحاسبون وتوزن أعمالهم ويعرف كلُّ مصيره.

#### حكم الإيمان به:

الإيمانُ بالحشرِ واجب، وإنكاره كفر؛ لإنكارِ مَعلومٍ من الدِّين بالضَّرورَة (١)، حيثُ وردَت به نصوصٌ شرعيَّةٌ كثيرة.

#### دلیله:

قوله تعالى: ﴿ وَيَوْمَ نُسَيِّرُ ٱلْجِبَالَ وَتَرَى ٱلْأَرْضَ بَارِزَةً وَحَشَرْنَهُمْ فَامُ نُعَادِرْ مِنْهُمْ أَحَدًا ﴾ ". وقوله تعالى: ﴿ وَاتَّقُواْ اللّهَ وَاعْلَمُواْ أَنَّكُمْ إِلَيْهِ تَحْشَرُونَ ﴾ ". وقوله تعالى: ﴿ يَوْمَ تَشَقَّقُ ٱلْأَرْضُ عَنْهُمْ سِرَاعًا ۚ ذَلِكَ حَشْرُ عَلَيْ نَا يَسِيرُ ﴾ ". ذلك حَشْرُ عَلَيْ نَا يَسِيرُ ﴾ ".

# أحوال الناس في الحشر:

وأحوالُ الناسِ في الحشْرِ مختلِفَة، فمِنهُم الرّاكبُ وهم المتَّقون، ومنهم الماشي على رِجلَيه وهُم أصحابُ الطاعات القليلَة، ومنهُم المسحوبُ على وجهِه وهم الكُفّار، ومنهم الأعمى وهو الجائرُ في الحُكم، ومنهُم الأصمُّ والأبكَمُ وهو المعجَبُ بعَمَلِه.

قالَ رسولُ الله ﷺ: «يُحشرُ الناسُ يومَ القيامةِ ثلاثةُ أصنافٍ: صِنفٌ مُشاةٌ، وصِنفٌ رُكبانٌ، وصِنفٌ على وُجوهِم»(٥٠).

وأوَّلُ مَن تنشقُّ عنه الأرضُ ويُبعَثُ سيِّدُنا محمَّدٌ ﷺ، كما أنَّهُ أوَّلُ من يَرِدُ المحشَر، وأوَّلُ من يَدخُلُ الجنَّة.

<sup>(</sup>١) أي: يعلمه العامة والخاصة.

<sup>(</sup>٢) سورة الكهف. الآية: ٤٧.

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة. الآية: ٢٠٣.

<sup>(</sup>٤) سورة ق. الآية: ٤٤.

<sup>(</sup>٥) أخرجه أحمد في مسنده.

# الميزان 🌓

#### تعريفه:

الميزانُ آلةٌ يُوزَنُ بها العِبادُ، أو أعمالُهم، أو صحائفُ أعمالِهم.

والميزانُ واحدٌ لكلِّ الأعمالِ ولجميعِ الأمم، والوزنُ يكونُ للمؤمنِ والكافر، ولا يكونُ للأنبياءِ والملائكةِ ومَن يدخلُ الجنَّةَ بغير حِساب.

## حكم الإيمان به:

الذي يجبُ على العبدِ أن يؤمنَ به بالنسبةِ للميزانِ هو: أنَّ هناكَ وزنًا وميزانًا، ومُنكِرُ ذلك كافرٌ بإجماعِ العلماء، أمّا ما سوى ذلك من تفصيلات، فلا يجِبُ على العبدِ الإيمانُ به، ولا يُعَدُّ إنكاره كفرًا.

#### دلیله:

قولُ الله تعالى: ﴿ وَٱلْوَزْنُ يَوْمَيِدٍ ٱلْحَقُّ ﴾ ('). وقوله تعالى: ﴿ وَنَضَعُ ٱلْمَوَذِينَ ٱلْقِسَطَ لِيَوْمِ ٱلْقِينَمَةِ ﴾ ('). وقوله تعالى: ﴿ وَنَضَعُ ٱلْمَوَذِينَ ٱلْقِسَطَ لِيَوْمِ ٱلْقِينَمَةِ ﴾ ('). وقوله تعالى: ﴿ فَمَنْ خَفَّتُ مَوَزِينُهُ, فَأُولَتِهِكَ أُلِّذِينَ وَقُوله تعالى: ﴿ فَمَنْ خَفَّتُ مَوَزِينُهُ, فَأُولَتِهِكَ أُلِّذِينَ خَسِرُوا أَنفُسُهُمْ فِي جَهَنَّمَ خَلِدُونَ ﴾ (").

وعن أنس هُ عن النبي هَ قال: «يُخرَجُ من النارِ مَن قال لا إله إلا الله وفي قلبِه وزنُ شَعيرةٍ من خَير، ويُخرَجُ من النارِ من قال لا إله إلا الله وفي قلبه وَزنُ بُرَّةٍ من خَير، ويُخرَجُ من النار مَن قال لا إله إلا الله وفي قلبه وزنُ ذَرَّةٍ من خَير» (١٠).

وعن أبي هريرة على النبي على النبي على النبي على اللهان ثقيلتان في الميزان حبيبتان إلى الرحمن سبحان الله وبحمده سبحان الله العظيم»(٥).

ومما تقدم يعلم أنه يوزن عمل كل من يحاسب، حتى من لا حسنة له ليزداد خزيًا على رءوس الأشهاد، وبالوزن يظهر العدل في العذاب والعفو عن الذنوب والآثام.

<sup>(</sup>١) سورة الأعراف. الآية: ٨.

<sup>(</sup>٢) سورة الأنبياء. الآية: ٤٧.

<sup>(</sup>٣) سورة المؤمنون. الآيتان: ١٠٣، ١٠٣.

<sup>(</sup>٤) رواه البخاري.

<sup>(</sup>٥) متفق عليه.

# الحساب 🜓

# تعريفه:

كيفيته: أمر غيبي لم يرد ما يدل عليه(١١).

#### حكم الإيمان به:

الإيمان بالحسابِ واجِب، وإنكاره كفر؛ لإنكارِ أمرٍ معلوم من الدِّينِ بالضَّرورَة.

#### دلیله:

قوله تعالى: ﴿ ٱلْيُوْمَ تُحُزَىٰ كُلُّ نَفْسِ بِمَا كَسَبَتْ لَا ظُلْمَ ٱلْيُوْمُ إِنَ ٱللَّهَ سَرِيعُ ٱلْحِسَابِ ﴾ ```. وقوله تعالى: ﴿ وَقَالَ مُوسَى إِنِي عُذْتُ بِرَيِّ وَرَيِّكُم مِّن كُلِّ مُتَكَبِّرٍ لَا يُؤْمِنُ بِيَوْمِ ٱلْحِسَابِ ﴾ ```. وقوله تعالى: ﴿ فَأَمَّا مَنْ أُونِى كِئْبَهُ, بِيَمِينِهِ اللَّ فَسَوْفَ يُحَاسَبُ حِسَابًا يَسِيرًا ﴿ فَيَقَلِبُ إِلَىٰ ٱهْلِهِ مَسْرُورًا ﴾ ```. وقوله تعالى: ﴿ فَأَمَّا مَنْ أُونِى كِئْبَهُ, بِيَمِينِهِ عَلَىٰ فَسَوْفَ يُحَاسَبُ حِسَابًا يَسِيرًا ﴿ فَيَقَلِبُ إِلَىٰ ٱهْلِهِ مَسْرُورًا ﴾ ```.

# أحوال الناس في الحساب:

# الناسُ في الحساب على ثلاثةِ أصناف:

١- من الناس من يدخل الجنة بغير حساب، ولا يسألون عن أعمالهم، قال على: «يدخل الجنة من أمتى سبعون ألفًا بغير حساب» (٥٠)، منهم الصابرون والشهداء.

<sup>(</sup>١) قال الإمام الدردير - رحمه الله -: وكيفيته مختلفة: فمنه اليسير ومنه العسير، والسر والجهر، والفضل والعدل، على حسب الأعال فيغفر لمن يشاء ويعذب من يشاء.

<sup>(</sup>٢) سورة غافر. الآية: ١٧.

<sup>(</sup>٣) سورة غافر. الآية: ٧٧.

<sup>(</sup>٤) سورة الانشقاق. الآيات: ٧: ٩.

<sup>(</sup>٥) متفق عليه.

٢\_ طائفة تدخل النار بغير حساب؛ لاشتداد غضب الله عليهم، لقوله تعالى: ﴿ وَلَا يُسْتَكُلُ عَن 
دُنُوبِهِ مُ ٱلْمُجْرِمُونَ ﴾ (١).

٣\_ طائفة تُوقف للحساب، فيحاسبهم الله على أعمالهم الحسنة والسيئة، وهؤلاء منهم من يكون حسابه يسيرًا، ومنهم من يكون عسيرًا.

قال تعالى: ﴿ فَأَمَّا مَنْ أُوتِي كِنْبَهُ, بِيَمِينِهِ عَلَى فَسَوْفَ يُحَاسَبُ حِسَابًا يَسِيرًا ﴿ وَيَعْلِبُ إِلَى أَهْلِهِ عَسْرُورًا ﴿ وَيَصْلَى سَعِيرًا ﴾ (٢) .

<sup>(</sup>۱) سورة القصص. الآية: ٧٨.

<sup>(</sup>٢) سورة الانشقاق. الآيات: ٧: ١٢.



إذا ما انتهى الناس من الحساب ووزن أعمالهم وعرف كل إنسان نتيجة عمله \_ أخذ الخلق طريقهم إلى الصراط.

#### تعريفه:

الصِّراطُ هو: جِسْرٌ ممدود على ظَهرِ جهنَّمَ، يَعبُّرُ عليه جميعُ الخلائقِ من المؤمنين وغيرِهم. حكم الإيمان بالصراط:

الإيمانُ بالصِّراطِ واجبٌ شرعًا.

ويعتقد أهل السنة أن الأدلة الواردة عليه من القرآن والسنة على ظاهرها وحقيقتها.

وكثير من المعتزلة يصرفها عن ظاهرها ويقول: المراد بها الأدلة الواضحة وليس جسرًا حقيقيًا، أو هو طريق الجنة والنار دون تفاصيل.

وإنكاره: كفر؛ لإنكارِ مَعلومٍ من الدِّينِ بالضَّرورَة.

#### دلیله:

قولُه تعالى: ﴿ وَلَوْ نَشَاءُ لَطَمَسْنَا عَلَىٰٓ أَعْيُنِهِمْ فَاسْتَبَقُواْ ٱلصِّرَطَ فَأَنَّ يُبْصِرُونَ ﴾ ".

وعن أبي هريرة على الله على الله على قال: « ... ويُضربُ جِسْرُ جَهَنَّمَ، قال رسول الله على: « في وعن أبي هريرة على الله على الله

# أحوال الناس على الصراط:

تختلفُ أحوالُ الناسِ على الصِّراطِ على حَسَبِ درجاتِهم وأعمالِهم؛ فمنهُم من يضيق تحتَ قدَمَيه حتى يظهرَ له أنَّهُ أدَقُّ من السَّيف، فيترنَّحُ من فوقِه ويهوي في نار جهنم، ومنهم من يَنبَسِطُ (١) سورة يس. الآية: ٦٦.

(٢) رواه البخاري.

الصراط عريضًا تحتَ قدَمَيه فيمُرُّ من فوقِه إلى الجنَّة.

عن أبي سعيدِ الخُدْرِيِّ عَال: قال رسول الله عَلَى جِسْرِ جَهَنَّم، وَعَلَيْهِ حَسَكُ '' وَكَلَالِيبُ '' وَخَطَاطِيفُ '' تَخْطَفُ النَّاسَ يَمِينًا وَشِمَالًا، وَبِجَنْبَتَيْهِ مَلَائِكَةٌ يَقُولُونَ: اللهُمَّ سَلِّمْ سَلِّمْ سَلِّمْ فَوْ لَاللَّهُمْ مَنْ يَمُرُّ مِثْلَ النَّاسِ مَنْ يَمُرُّ مِثْلَ الْبَرْقِ، وَمِنْهُمْ مَنْ يَمُرُّ مِثْلَ الرِّيحِ، وَمِنْهُمْ مَنْ يَمُرُّ مِثْلَ الْفَرَسِ الْمُجْرِيِّ، وَمِنْهُمْ مَنْ يَرْحَفُ زَحْفًا ''، وَمِنْهُمْ مَنْ يَرْحَفُ زَحْفًا ''.

<sup>(</sup>١) الحسك: نبات له شوكة خشنة تعلق بالأصواف وما يشابهها.

<sup>(</sup>٢) كلاليب: جمع كُلَّاب: حديدة معوجة يُنْشَلُ بها الشيء أو يُعلق.

<sup>(</sup>٣) خطاطيف: جمع خُطَّاف، وهو حديدة مُعْوَجة.

<sup>(</sup>٤) يجبو حبوًا: يزحف على يديه وبطنه أو على أسته ويرفع صدره.

<sup>(</sup>٥) صحيح ابن حيان.

# الثواب والعقاب والجنة والنار والملائكة والجن 🌓 الأهداف الدراسية

# بنهاية دراسة هذا الدرس يُتَوَقّع من التلميذ أن:

- ١- يَتَعرَّف مفهوم (الثواب والعقاب الجنة والنار الملائكة الجن).
  - ٢\_ يبين حكم الإيمان بما سبق.
    - ٣ يدلِّل على ثبوت ما سبق.
  - ٤\_ يحدد مفهوم الخلود في دار الجزاء.
    - ٥ يستشعر الشوق إلى الجنة.
  - ٦- يذكر صفات الملائكة وحكم الإيمان بهم والدليل على ذلك.
    - ٧ يعدِّد أنواع الملائكة ويعرِّف كل نوع.
    - ٨ يتعرف على الجن وصفاتهم وحكم الإيمان بهم.
      - ٩ يميز بين صفات كل من الملائكة والجن.

# 🖊 ٨ ـ الثواب والعقاب 🜓

أمرَ الله سبحانه وتعالى عبادَه بالطَّاعات، ووَعدَهم عليها بالثَّواب، ونهاهُم عن المعاصي، وتوعَّدَهم عليها بالعقابِ يومَ القيامة.

# تعريف الثواب والعقاب:

الثوابُ: هو ما أعدَّه الله لعبادِه الطائعينَ من النَّعيم المقيم في الجنة تفضُّلًا منه سبحانه.

والعقابُ: هو ما أعدَّه الله للعُصاةِ والكفارِ من العذاب في النارِ عَدلًا منه سبحانه.

وَيَدْخِلُ فِي الثوابِ: السعادةُ والسُّرورُ الذي يُفيضُه الله على المُطِيع.

ويدخلُ في العقاب: الهَمُّ والحُزْنُ الذي يُصيبُ العصاةَ والكفّار.

والثوابُ رحمةٌ من الله تعالى وفضلٌ؛ والطَّاعاتُ مهما كثُرت لا تفي بشُكرِ نِعَمِ الله على الإنسان، والعقابُ عَدلٌ من الله سبحانه وتعالى، وقد يعفو الله بفضلِه عن العاصى إنْ شاء.

# حكم الإيمان بهما:

يجبُ على المسلِمِ الإيمانُ بأنَّ هناكَ ثوابًا وعقابًا في الآخرة، لورودِ الآياتِ والأحاديثِ الكثيرةِ بذلك، وإنكارُ وجودِ الثوابِ والعقابِ كفر، لإنكارِ ما عُلِمَ من الدِّينِ بالضَّرورةِ.

# دليلهما:

لولا الثواب والعقاب لم يكن فرق في الآخرة بين الطائع والعاصي، ولضاعت أعمال الصالحين وعبادتهم هباء.

قال تعالى: ﴿ يَـلُك حُـدُودُ ٱللَّهِ ۚ وَمَن يُطِع ٱللَّهَ وَرَسُولَهُۥ يُدَخِلَهُ جَنَّتِ تَجْرِى مِن تَحْيِه اللّهَ وَرَسُولَهُۥ يَدْخِلَهُ جَنَّتِ تَجْرِى مِن تَحْيِهَا ٱلْأَنْهَا رُ خَلِدِينَ فِيها ۚ وَذَالِكَ ٱلْفَوْزُ ٱلْعَظِيمُ ﴿ اللَّهَ وَرَسُولَهُۥ وَمَن يَعْصِ ٱللّهَ وَرَسُولَهُۥ وَيَتَعَكَّ حُدُودَهُۥ يُدُخِلُهُ نَارًا خَلِدًا فِيها وَلَهُۥ عَذَابُ مُهِينُ ﴾ (١).

وقال سبحانه: ﴿ فَمَن يَعْمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ خَيْرًا يَرَهُۥ ﴿ وَمَن يَعْمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ شَرًّا يَرَهُۥ ﴿ اللهِ وَمَن يَعْمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ شَرًا يَكُمُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

<sup>(</sup>١) سورة النساء. الآيتان: ١٤، ١٤.

<sup>(</sup>٢) سورة الزلزلة. الآيتان: ٧، ٨.

# ٩ ١- الجنة والنار

#### تعريفهما:

الجنة: هي دارُ الثواب التي أعدُّها اللهُ سبحانه للمطيعينَ.

والنار: هي دارُ العقابِ التي أعدُّها اللهُ للعاصينَ.

## حكم الإيمان بهما:

الإيمانُ بالجنة والنارِ واجب، وإنكارهما كفر؛ لإنكارِ شيءٍ عُلِمَ من الدِّينِ بالضرورة واشتَهَرَ بين أهلِ الإسلام.

#### دليلهما:

العالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ صَبَرُوا ٱبْتِعَآ وَجْهِ رَبِّهِمْ وَٱقَامُوا ٱلصَّلَوٰةَ وَٱنفَقُواْ مِمّا رَزَقْنَهُمْ سِرَّا وَعَلَانِيةً وَيَدْرَءُونَ
 المُسْنَةِ ٱلسَّيِّعَةَ أُولَئِيكَ لَمُمْ عُقْبَى ٱلدَّارِ ﴿ عُنْتُ عَدْنِ يَدْخُلُونَهَا وَمَن صَلَحَ مِنْ ءَابَآيِهِمْ وَٱزْوَجِهِمْ وَذُرِيَّتِهِمْ وَٱلْمَلَيْكَةُ وَالْمَلَيْكَةُ يَدُخُلُونَ عَلَيْهِم مِن كُلِّ بَابٍ ﴿ قَالَمَ سَلَمُ عَلَيْكُم بِمَا صَبُرَتُمْ فَنِعُم عُقْبَى ٱلدَّارِ ﴿ وَاللَّهِمِ مِن كُلِّ بَابٍ ﴿ قَالَهُ مِنْ بَعْدِ مِيشَقِدِه يَدُخُلُونَ عَلَيْهِم مِن كُلِّ بَابٍ ﴿ قَالَهُ مِن أَمْ وَاللَّهُ عَلَيْهُم مِن أَمْ وَاللَّهُ عَلَيْهُم عَمْ عُلْمَ اللَّهِ مِن أَلِي مِن اللَّهُ عَلَيْهُم مِن أَوْلَئِكَ هُو مُلْمَ سُوّهُ ٱلدَّارِ ﴾ وَاللَّهُ عِلْمُ مِن اللَّهُ عِلْمَ مُعْدَلًا اللَّهُ عَلَيْهُم عَلَيْهِم مِن كُلِّ بَابٍ ﴿ قَالَ اللَّهُ عَلَيْهُم عِمْ اللَّهُ عَلَيْهُم عَلَيْهِم عَن كُلِي بَالِ إِلَى اللَّهُ عَلَيْهُم عَلَيْهُم عَلَيْهُم عَلَيْهِم مِن كُلِّ بَابٍ ﴿ اللَّهُ مِن اللَّهُ عَلَيْهُم عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُم عَلَيْهِم مِن كُلِّ مَا مُنَا أَمَل اللَّهُ عِلَيْهِم مَن كُلِّ مَا مُورَالِ اللَّهُ عَلَيْهُم عَلَيْهُم عَلَيْهِم مَن كُلِي بَالِ إِلَى اللَّهُ عَلَيْهُم مِن اللَّهُ عَلَيْهِم اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ مَن اللَّهُ عَلَى اللَّهُم اللَّهُ وَالِم اللَّهُ عَلَيْهُم مَن اللَّهُ عَلَيْهُ مَا مُونَ الللَّهُ عَلَى اللَّهُ مِن اللَّهُ عَلَيْهُ مِن اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ مَا مُعْ وَاللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ مِن اللَّهُ عَلَيْهُ مَا عُلِي اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْكُونَ عَلَيْهُ مِنْ اللَّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْكُولُونَ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْ عَلَيْهُ عَلَيْكُونُ عَلَيْكُونُ عَلَيْ عَلَيْكُونَ عَلَيْكُونَ عَلَيْكُونَ عَلَيْكُونَ عَلَيْكُونُ عَلَيْكُونُ عَلَيْكُونُ عَلَيْكُولُ عَلَيْكُونَ عَلَيْكُولُونَ عَلَيْكُونَ عَلَيْكُونُ عَلَيْكُونُ عَلَيْكُولُ عَلَيْكُولُ عَلَيْكُولُ عَلَيْكُولُ عَلَيْكُولُ

٢ - وقال الله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ مِنْ أَهِّلِ ٱلْكِئْبِ وَٱلْمُشْرِكِينَ فِي نَارِجَهَنَّمَ خَلِدِينَ فِيهَأَّ أُوْلَيَكَ هُمُّ مَّرُ الْمُرْيَةِ ﴿ نَارِجَهَنَّمَ خَلِدِينَ فِيهَأَ أُوْلَيَكَ هُمُّ مَا اللهُ تعالى عَلَمُ اللهِ يَادِينَ فِيهَا أَوْلَيَكَ هُمُ خَيْرُ ٱلْمُرْيَةِ ﴾ (").

٣- وعن أبي سعيد الخُدْرِيِّ هُ أن النبي عَلَيْهُ قال: «يَدْخُلُ أهلُ الجنَّةِ الجنَّة وأهل النار النار، ثم يقول الله تعالى: أَخْرِجُوا من النَّار من كان في قلبه مثقال حبة من خَرْدلٍ من إيمانِ...»(").

# خلود الجنة والنار:

الجنةُ والنار خالدتان لا تفنيان، ونعيمهما وعذابهما خالدٌ؛ فعن عبد الله بن عمر عن النبي الجنةُ والنار خالدتان لا تفنيان، ونعيمهما وعذابهما خالدٌ؛ فعن عبد الله بن عمر عن النبي قال: «يَدْخلُ أهلُ الجنة الجنة الجنة، وأهل النار، النار، ثم يقوم مُؤذِّنٌ بينهم: يا أهل النار، لا مَوْتَ، ويا أهل الجنة لا مَوْتَ» (١٠).

<sup>(</sup>١) سورة الرعد. الآيات: ٢٢: ٢٥.

<sup>(</sup>٢) سورة البينة. الآيتان: ٦، ٧.

<sup>(</sup>٣) متفق عليه.

<sup>(</sup>٤)متفق عليه.

#### حكم العصاة من المؤمنين:

مَنْ أنعم الله عليه بدخول الجنة من المؤمنين فإنه يكون خالدًا فيها، وكذلك الكفار؛ فإنهم يخلدون في النار.

أما العصاةُ من المؤمنين الذين أدخلوا النار، فإنهم لن يخلدوا فيها، بل يخرجون منها بعفو الله عنهم أو بشفاعة النبي على أو شفاعة غيره من الصالحين، بعد أن يُعاقبوا على ما فعلوا من الآثام، ويكون العقاب على قدر الذنب.

\* \* \*

# المناقشة والتدريبات

س ١: عرف البعث، وما حكم الإيمان به؟ وما دليله؟

س٢: ما الحساب؟ وما حكم الإيمان به؟ وما أحوال الناس فيه؟

س٣: ما الثواب؟ وما العقاب؟ وما الدليل عليهما؟

# س٤: أكمل العبارات الآتية:

|  | هي دار | : | الجنة | _ 1 |
|--|--------|---|-------|-----|
|--|--------|---|-------|-----|

ب - النار: هي دار .....

جـ - الصراط: جسر يوضع على ظهر .....، يعبر عليه .... من من ... وغيرهم.

د - الميزان آلة .....

# س٥: ضع علامة $(\sqrt{})$ أمام العبارة الصحيحة، أو علامة (X) أمام العبارة الخطأ، مع تصويب العبارة الخطأ فيما يأتي:

|   | ) | <ul> <li>الحشر معناه سوق الله العباد بعد بعثهم إلى موقف الحساب.</li> </ul> |
|---|---|----------------------------------------------------------------------------|
| ( | ) | ب – منكر سؤال القبر مبتدع، ومنكر الحشر كافر.                               |
| ( | ) | ح – منكر نعيم القبر والميزان كافر.                                         |
| ′ | ) | - عصاة المؤمنين الذين أُدخاه الإنار سيخلدون فيها                           |

٢٤ ﴾ ﴿ ٢ الله الدين \_\_

# ١٠ الملائكة

#### تعريف الملائكة:

أجسامٌ لطيفةٌ مخلوقةٌ من النُّور، قادرون على التشكل بأشكال حسنة فقط، فيمكن أن يتشكل المَلكُ بصورة رجلٍ مثلًا؛ ولكنه لا يسري عليه ما يسري على الرجال من الجوع والعطش وغير ذلك.

وعن عائشة على أن رسول الله على قال: «خُلِقَتِ الملائكةُ مِن نُور»(١).

## مسكن الملائكة:

مسكن غالبهم السماء، ومنهم مَنْ يسكن الأرض، فِمنهم من ينزل لتنفيذ مهمات أُوكلت إليه.

١ - قال تعالى: ﴿ تَكَادُ ٱلسَّمَوَاتُ يَتَفَطَّرَ مِن فَوْقِهِ نَّ وَٱلْمَلَا عِكَةُ يُسَيِّحُونَ بِحَمْدِ رَبِّهِمْ وَيَسْتَغْفِرُونَ
 لِمَن فِي ٱلْأَرْضِ ۗ أَلا إِنَّ ٱللَّهَ هُو ٱلْغَفُورُ ٱلرَّحِيمُ ﴾ (١)

٢ - وقال أيضًا: ﴿ وَمَا نَـٰنَزُلُ إِلَّا بِأَمْرِ \ رَبِّكً لَهُ, مَا بَـٰينَ أَيْدِينَا وَمَا خَلْفَنَا وَمَا بَيْنَ ذَلِكَ وَمَا كَانَ رَبُّكَ نَسِيًا ﴾(٣).

#### صفة الملائكة:

لايأكلون ولا يشربون، ولا ينامون، ولا يتوالدون، ولا يعصون الله ما أمرهم ويفعلون ما يُؤْمَرون، ولا يوصفون بذكورة ولا يأنوثة، ومَنْ وصفَهُم بذكورة فَسَقَ؛ للخوض فيما لا عِلْمَ له به، ومَنْ وصفَهُم بأنوثة كفر لمعارضة قول الله تعالى: ﴿ وَجَعَلُواْ ٱلْمَكَيِكَةَ ٱلَّذِينَ هُمُ عِبَدُ ٱلرَّمْكِنِ إِنَكًا أَشَهِدُواْ خَلَقَهُمْ سَتُكُنَّ مُ شَهَدَ ثُهُمْ وَيُسْتَكُونَ ﴾ (').

وأَوْلَى بِالكُفْرِ مَنْ وصَفَهُم بِخُنُوثةٍ؛ لأنه نسب إليهم العيب والنقص بلا دليل.

# حكم الإيمان بالملائكة:

الإيمان بهم واجب، وهو ركن من أركان الإيمان، وإنكار وجودِهم كفر؛ لإنكار معلومٍ من الدين بالضرورة.

فيجب الإيمانُ إجمالًا بأن لله ملائكةً لا يعلم عددهم إلا هو، ويجب الإيمانُ تفصيلًا بمَنْ ذُكِرَ باسمه أو نَوْعِه في القرآن والسنة.

- (١) رواه مسلم.
- (٢) سورة الشورى . الآية: ٥.
  - (٣) سورة مريم . الآية: ٦٤.
  - (٤) سورة الزخرف. الآية: ١٩.

#### دلیله:

٢ - وقال رسول الله على: «الإيمان أن تؤمن بالله وملائكته وكتبه ورسله ...» (۱).

# أنواع الملائكة:

منهم من ذُكِرَ باسمه: سيدنا جبريل وميكائيل وإسرافيل ومالك عليهم السلام.

ومنهم من ثبت بنوعه كحملة العرش<sup>(٣)</sup>، قال تعالى: ﴿ وَٱلْمَلَكُ عَلَىٓ أَرْجَآبِهَاْ وَكَمِّلُ عَرَّشَ رَبِكَ فَوْقَهُمْ يَوْمَإِذِ ثُمَنِيَةً ﴾ (١٠).

ومنهم الحَفظة: وهم الذين يحفظون الإنسان من الأضرار بأمر الله تعالى.

ومنهم الكتبة: وهم الذين يحفظون ما يصدر من العبد ويكتبونه قولًا كان أو فعلًا أو اعتقادًا خيرًا أو شرًّا، حتى قوله: أكلت، شربت، ذهبت، قال تعالى: ﴿ وَإِنَّ عَلَيْكُمْ لَكَفِظِينَ ﴿ اللَّهِ كَرَامًا كَئِينِنَ ﴾ (()

- والحفظة والكتبة لا يفارقون العبد، ولو كان في بيت فيه جرس أو كلب أو صورة، وقد يفارق الكتبة العبد في حالات ثلاث: عند الجماع، وعند الاغتسال، وعند الغائط، ويجعل الله لهم علامة على ما يصدر من العبد في هذه الحالات فيكتبونه.

والصَّحيحُ في الكتبة: أنهما ملكانِ، أحدهما: لكتابة الحسنات، والثاني: لكتابة السيئات.

- وكاتب الحسنات: أمين على كاتب السيئات، فإذا فعل حسنة بادر بكتابتها كاتب الحسنات، وإذا فعل سيئة قال كاتب السيئات لكاتب الحسنات: أأكتب؟ فيقول له: لا، لعله يستغفر أو يتوب، فإذا مضى بضع ساعات بدون استغفار قال كاتب الحسنات لكاتب السيئات: اكتب أراحنا الله منه أنّ قال تعالى: ﴿ مَّا يَلْفِظُ مِن قَوْلٍ إِلَّا لَدَيْهِ رَقِيبٌ عَيدُ ﴾ (٧).

ومعنى رقيب: حافظ، ومعنى عتيد: حاضر، وهما وصفان لكل ملك من الملائكة الكتبة، وليس رقيبٌ اسمًا لمَلَكٍ وعتيدٌ اسمًا لمَلَكٍ آخر، كما يُتَوَهَّمُ.

٢٦ ﴾ ﴿ ٢٦ ﴾ ﴿ الدين \_

<sup>(</sup>١) سورة البقرة. الآية: ٢٨٥.

<sup>(</sup>٢) متفق عليه.

<sup>(</sup>٣) وهم في الدنيا أربعة وفي الآخرة ثمانية.

<sup>(</sup>٤) سورةُ الْحاقة. الآية: ١٧.

<sup>(</sup>٥) سورة الانفطار. الآيتان: ١١،١٠.

<sup>(</sup>٦) أخرجه الطبرى في تفسيره.

<sup>(</sup>٧) سورة ق. الآية: آ٨٠.

# اا الجن

#### تعريف الجن:

الجنُّ أجسامٌ لطيفةٌ مخلوقةٌ من النَّار، لهم قدرة على التشكل بالأشكال الحسنة أو القبيحة، لكن لو تمثَّل الجن في صورة ثعبان مثلًا، فقتله أحدٌ من الناس مات الجن.

والجن لهم القدرة على الإتيان بالأفعال الشاقَّة كالغوص في الماء، والصعود إلى السماء.

صفة الجن: يأكلون ويشربون ويتناكحون ويتوالدون.

## حكم الإيمان بوجودهم:

الإيمان بوجود الجن واجب؛ لوروده في القرآن والسنة، وإجماع الأمَّة على وجودهم، فمن أنكر وجودهم كفر؛ لإنكاره معلومًا من الدين بالضرورة.

#### دلیله:

قال تعالى: ﴿ وَأَنَّهُ كَانَ رِجَالُ مِّنَ ٱلْإِنسِ يَعُوذُونَ بِرِجَالٍ مِّنَ ٱلْجِينِّ فَزَادُوهُمْ رَهَقًا ﴾(١).

# تكليف الجن:

الجن مُكلَّفون بالإيمان والطاعة مثل الإنس؛ لقوله تعالى: ﴿ وَمَا خَلَفْتُ اللِّهِ أَ الْإِنسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ ﴾ "، وقوله تعالى: ﴿ يَمَعُشَرَ اللِّهِ فِي وَالْإِنسِ أَلَمْ يَأْتِكُمُ رُسُلُّ مِنكُمُ ﴾ ".

وعن جابر بن عبد الله على قال: «خرج رسول الله على أصحابه فقرأ سورة الرحمن من أولها إلى آخرها، فسكتوا، فقال: لقد قرأتها على الجنّ فكانوا أحسن مردودًا منكم، كنت كلما أتيتُ على قوله تعالى: ﴿ فَيِأَيّ ءَالاَ هِ رَبِّكُمَا تُكذِّبَانِ ﴾ قالوا: ولا بشيء من نعمك ربنا نُكذب فلك الحمد»('').

<sup>(</sup>١) سورة الجن. الآية: ٦.

<sup>(</sup>٢) سورة الذاريات. الآية: ٥٦.

<sup>(</sup>٣) سورة الأنعام. الآية: ١٣٠.

<sup>(</sup>٤) رواه الترمذي.

# أثر الإيمان بالسمعيات:

- ١- الأثر الفكري: حيث يعلم الإنسان حقيقة وقيمة الدنيا بجوار الآخرة.
- ٢- الأثر النفسي: يتمثل في طمأنينة الإنسان في عدل الله تعالى في انتصاف المظلوم من الظالم.
- ٣\_ الأثر الأخلاقي: ويتمثل في أن الفرد إذا علم أنه سيحاسب على عمله استقام سلوكه، وتحلَّى بالأخلاق الفاضلة.

| المناقشة والتدريبات 🦫                                                    |                       |
|--------------------------------------------------------------------------|-----------------------|
| س١: عرف الملائكة، واذكر حكم الإيمان بهم، ومن هم الحفظة؟ وما دليل الإيم   | يل الإيمان بالملائكة؟ |
|                                                                          |                       |
|                                                                          |                       |
| 9 (11: 1- 1 t (11)                                                       |                       |
| س٢: ما الجن؟ وما حكم الإيمان بوجودهم؟ وما الدليل على ذلك؟                |                       |
|                                                                          |                       |
|                                                                          |                       |
| س٣: ضع علامة ( $$ ) أمام العبارة الصحيحة، أو علامة (X) أمام العبارة الخط | رة الخطأ، مع تصويب    |
| العبارة الخطأ فيما يأتي:                                                 |                       |
| أ – الجن أجسام لطيفة مخلوقة من نور.                                      | (                     |
| ب - الملائكة أجسام لطيفة مخلوقة من نار.                                  | (                     |
| جـ - الجن مكلفون بالطاعة والإيمان.                                       | (                     |
| د - الكتبة من الملائكة يحفظون ما يفعله العبد ويكتبونه. ( )               | (                     |
| هـ – حملة العرش ثمانية. ( )                                              | (                     |

# 🤚 أهداف دراسة قسم التصوف 🦫

# بنهاية دراسة هذا الموضوع، يتوقع من التلميذ أن:

- ١\_ يتعرف مفهوم التصوف.
- ٢ يعدد أصول التصوف إجمالًا وتفصيلًا.
  - ٣\_ يبين علامات العارف بالله.
  - ٤ يذكر أنواع الذكر، ويفرق بينها.
- ٥ يتعرف الفرق الثلاث التي حفظت دين الأمة.
- ٦\_ يستشعر حلاوة التصوف وأثره على النفوس.

# 📥 قسم التصوف (۱)

قالَ الإمامُ الدَّرديرُ رَحِمَهُ الله تعالى :

فأكثرن من ذكرها بالأدبِ \*\* ترقى بهذا الذكر أعلى الرُّتبِ وغلِّب الخوف على الرجاءِ \*\* وسر لمولاك بلا تناءِ وجدد التوبة للأوزار \*\* لا تيأسن من رحمة الغفار وكن على آلائه شكورا \*\* وكن على بلائه صبورا

طريق الصوفية التي عليها نهجهم وسيرهم إلى الله تعالى هي: تقوى الله التي أمرنا الله بها في كتابه العزيز، وعلى لسان نبيه عليه ورتَّب عليها سعادة الدنيا والآخرة، وحصولَ المعارف والأسرار الإلهية.

ولما رأى أهل الله تعالى أن التمسك بالتقوى على الوجه الأكمل لا يمكن للنفس إلا بأصول وآداب؛ شرطوا على من أراد أن يسير في هذه الطريق التمسك بتلك الأصول والآداب.

فالتصوف هو: تنقية النفس من الأخلاق القبيحة، وتحليتها بالأخلاق الحسنة.

#### أصول التصوف

# أصول التصوف عشرة:

الأول: التوبة من كل ذنب ولو صغيرًا:

والتوبة هي: الرجوع إلى الله تعالى بعد ارتكاب المعاصي.

وأركانها أربعة:

١- الامتناع عن الذنب في الحال، إذا كان في حالة التلبس به، فإن كان يشرب الخمر وخطر على قلبه التوبة، ينبغي أن يلقي الكأس من يده فورًا.

وغايته: صلاح القلب وسائر الحواس في الدنيا، والفوز بأعلى المراتب في الآخرة.

وموضوعه: الأخلاق المحمدية من حيث التخلُّق بها.

<sup>(</sup>١) علم التصوف: هو علم بأصولٍ يعرف بها صلاح القلب وسائر الحواس.

- ٢\_ الندم على ما وقع منه من المخالفات؛ مراعاة لحق الله سبحانه وتعالى.
  - ٣ العزم على ألَّا يعود للذنب مرة أخرى.
  - ٤\_ رد المظالم والحقوق إلى أهلها أو طلب العفو منهم.
- والسير إلى الله تعالى إنما يصح بالتوبة عن جميع الذنوب، وتجب المبادرة بها؛ فتأخيرها ذنب آخر.
- ولا تنتقض التوبة بالرجوع إلى الذنب، ولو رجع إليه في اليوم ألف مرة، ويجب تجديدها كلما رجع الإنسان إليه (١)، ولا تيأس من رحمة الغفار الستار للذنوب؛ فإن رحمة الله تعالى وسعت كل شيء.

والولي هو الذي كلما وقع في ذنبٍ تاب، قال تعالى: ﴿إِنَّ ٱللَّهَ يُحِبُّ ٱلتَّوَّبِينَ ﴾ (`` وهم الذين كلما أذنبوا تابوا، ومن أحبه الله تعالى قرَّبه، وليس شيء أشد على الشيطان من تجديد المؤمن للتوبة، واليأس من رحمة الله تعالى كبيرة أو كفر، قال الله تعالى: ﴿إِنَّهُ لِلاَ يَأْتُ مُن مِن رَّوْح ٱللَّهِ إِلّا ٱلْقَوْمُ

# ٱلْكَنفِرُونَ ﴾".

# الثاني: الشكر على النّعم:

وهو استخدام العبد جميع ما أنعم الله به عليه من عقل وسمع وبصر ولسان وغيرها في طاعة الله تعالى.

# الثالث: الصبر على البلاء:

وهو التسليم بتقدير الله تعالى من غير انزعاج، فإنه تعالى يحب عبده الصبور قال تعالى: ﴿ وَبَشِّرِ الصَّابِرِينَ ﴾ ('')، وقال تعالى: ﴿ إِنَّمَا يُوَفَّى ٱلصَّابِرُونَ أَجْرَهُم بِغَيْرِحِسَابٍ ﴾ ('').

<sup>(</sup>١) مع العزم على عدم العودة للذنب مرة أخرى.

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة. الآية: ٢٢٢.

<sup>(</sup>٣) سورة يوسف. الآية: ٨٧.

<sup>(</sup>٤) سورة البقرة. الآية: ١٥٥.

<sup>(</sup>٥) سورة الزمر. الآية: ١٠.

والصبر وَصْفُ أولي العزم والهمم العالية، وقد ورد فيه وفي الشكر من الآيات والأحاديث الشريفة الكثير، إذ يدخل تحتهما كل الدين من المأمورات والمنهيات(١).

وإنما طُلب منك الصبر؛ لأن كل ما يحدث في الوجود فهو بسبب القضاء والقدر، فيجب إذن الصبر والتسليم لما قدَّره العليم الحكيم، فإن من لم يصبر وانقلب على وجهه خسر الدنيا والآخرة، من غير تخفيف عنه، ولا ناصر ينصره.

# الرابع: الرضا:

وهو الخروج عن رضا نفسه بالدخول في رضا ربه بالتسليم للأحكام والتدبيرات الإلهية بلا إعراض ولا اعتراض، فكُنْ أيها الطالب لرضا مولاك مُسلِمًا له تعالى في كل ما قدره وقضاه، أو أمر به من أحكام الدين أو نهى عنه، بأن ترضى بذلك من غير إعراض ولا اعتراض؛ كي تسلم من آفات الدنيا والآخرة.

# الخامس: عدم الإسراف في الطعام:

بألًّا يزيد على ثلث البطن عند شدة الجوع، ولكن المبتدئ لا قدرة له على ذلك غالبًا؛ فيكثر من الصوم في ابتداء أمره حتى تعتاد النفس على ذلك. وفي الحديث: «ما ملأ ابن آدم وعاءً شرًّا من بطن، حسب ابن آدم أُكُلات يقمن صلبه، فإن كان لا محالة: فثلث لطعامه، وثلث لشرابه، وثلث لنَفَسِه»".

# السادس: العزلة ما أمكن عن الناس:

إلا عمَّن يعينه على الطاعة والهمة، إلا لضرورة بيع أو شراء؛ إذ مخالطة الناس تكسب القلب ظلمةً لو فُرض أنها تخلو عن ارتكاب المحرمات، فكيف ولا يخلو مجلس منها عن غيبة ونميمة وغيرها.

<sup>(</sup>١) وبيان ذلك: أن الصبر إما على الطاعة أو عن المعصية أو على المصيبة، والشكر إما باللسان أو بالجنان أو بالأركان، ولا شك أنها قد جمعا معالم الدين، وهو امتثال المأمورات واجتناب المنهيات. "حاشية الصاوي: ص ٨٢".

<sup>(</sup>٢) رواه أحمد في مسنده.

#### السابع: الصمت:

إلا عن ذكر الله تعالى وما في معناه من طلب العلم ونحوه، لأنه ينبغي عليه أن يخلص القلب من الاشتغال بما سوى الله تعالى.

ويكون ذلك بالاجتهاد؛ قال تعالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ جَهَدُواْ فِينَا لَنَهُدِينَهُمْ سُبُلَناً ﴾ ()، والمجاهدة تكون بمخالفة النفس في هواها مع الخوف من الله تعالى.

## الثامن: الذكر:

الذكر أعظم أركان الطريق؛ لأن المقصود منها تخليص القلب مما سوى الله تعالى، وهو أعظمها في ذلك؛ لأن كثرته توجب استيلاء المذكور على القلب حتى لا يكون فيه سواه، بل جميع الأركان تنشأ عنه؛ لأنه يورث القلب نورًا ساطعًا به يزهد الدنيا التي حُبُّها رأس كل خطيئة؛ ولذا قالوا: من أُعطى الذكر فقد أعطى منشور الولاية، فالمداومة عليه دليل ولاية المشتغل به.

ولكونه أعظم الأركان وقع الحث عليه في القرآن المجيد أكثر من غيره من الأركان؛ قال تعالى: ﴿ فَاذَكُرُونِ آللّهَ قِيكُمّا وَقُعُودًا وَعَلَى جُنُوبِهِم وَيَتَفَكّرُونَ اللّهَ قِيكُمّا وَقُعُودًا وَعَلَى جُنُوبِهِم وَيَتَفَكّرُونَ اللّهَ فِيكُمّا وَقُعُودًا وَعَلَى جُنُوبِهِم وَيَتَفَكّرُونَ وَفَعُودًا وَعَلَى جُنُوبِهِم وَيَتَفَكّرُونَ وَفَعُودًا وَعَلَى جُنُوبِهِم وَيَتَفَكّرُونَ وَفَعُودًا وَعَلَى جُنُوبِهِم وَيَتَفَكّرُونَ وَفَعُودًا وَعَلَى جُنُوبِهِم وَيَتَفَكّرُونَ وَقَالَ عَالَى: ﴿ وَنَكُرُوا اللّهَ كَثِيرًا وَانتَصَرُوا مِنْ بَعَدِ مَا ظُلِمُوا ﴾ "، وقال تعالى: ﴿ وَذَكَرُوا اللّهَ كَثِيرًا وَانتَصَرُوا مِنْ بَعَدِ مَا ظُلِمُوا ﴾ "، وقال تعالى: ﴿ وَذَكَرُوا اللّهَ كَثِيرًا وَانتَصَرُوا مِنْ بَعَدِ مَا ظُلِمُوا ﴾ " وقال تعالى: ﴿ وَالذَّكِرِينَ اللّهَ كَثِيرًا وَالذَّكِرِينَ اللّهَ كَثِيرًا وَالذَّكِرَتِ ﴾ " وقال تعالى: ﴿ وَالذَّكِرِينَ اللّهَ كَثِيرًا وَالذَّكِرَا وَالذَّكِرَتِ اللّهَ كَثِيرًا وَالذَّكِرَتِ اللّهُ عَيْرَا وَالذَّكِرَا وَالذَكُوبُ وَالذَّكُوبُ وَلَا لَهُ عَلَى اللّهُ كَثِيرًا وَالذَّكُوبُ اللّهَ كَثِيرًا وَالذَّكُوبُ اللّهَ كَثِيرًا وَالذَّكُوبُ اللّهُ كَثِيرًا وَالذَّكُوبُ اللّهُ عَيْرِ ذلك.

<sup>(</sup>١) سورة العنكبوت. من الآية: ٦٩.

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة. الآية: ١٥٢.

<sup>(</sup>٣) سورة آل عمران. الآية: ١٩١.

<sup>(</sup>٤) سورة الأنفال. الآية: ٥٤.

<sup>(</sup>٥) سورة الشعراء. الآية: ٢٢٧.

<sup>(</sup>٦) سورة العنكبوت. الآية: ٤٥.

<sup>(</sup>٧) سورة الأحزاب. الآية: ٣٥.

# والذكر نوعان:

١- الذكر باللسان، وأنواعه كثيرة، منها: التسبيح والتكبير وتلاوة القرآن وغير ذلك، وأسرعها إجابة: لا إله إلا الله.

٢- الذكر بالقلب، ومنه: التفكر في بدائع المصنوعات، وعجيب خلق الله تعالى.

# التاسع: التفكر في مخلوقات الله:

إعمال الفكر في مخلوقات الله تعالى وعجائب صنعه يقوِّي في النفس اليقين بالله تعالى وبقدرته وبديع حكمته؛ قال تعالى: ﴿ قُلْسِيرُوا فِ ٱلأَرْضِ فَأَنظُرُوا كَيْفَ بَدَأَ ٱلْخَلْقَ ﴾ (١).

#### العاشر:

الاقتداء بمن سلك طريق أهل الله على يد شيخ عارف بالله عالم بشرعه وبطرق تربية النفوس كذلك، إلى أن ينتهي إلى رسول الله على ومن لم يصحب شيخًا يدله على الطريق إلى الله واعتمد على ما عنده من عبادة أو علم \_ فقد تعرض لإغراء الشيطان له.

وعلامة العارف بالله: السخاء، وحسن الخلق، والشفقة على خلق الله تعالى، وعدم الشكوى من ضيق الدنيا أو من إعراض الناس عنه، وألَّا يكون محبًّا للشهرة، وأن تظهر على أصحابه البركة والصلاح.

فالسلف الصالح ومن تبعهم بإحسان سبيلهم منحصر في: اعتقاد، وعلم، وعمل على وفق العلم. وافترق من جاء بعدهم من أئمة الأمة على ثلاث فرق:

١- فِرْقَةٌ قامت ببيان الأحكام الشرعية العملية، وهم الأئمة الأربعة وغيرهم من المجتهدين، لكن لم يستقر من المذاهب المرضية سوى مذاهب الأئمة الأربعة (أبي حنيفة ومالك والشافعي وأحمد).

٢ وفرقةٌ قامت ببيان العقائد التي كان عليها السلف، وهم الإمامان: أبو الحسن الأشعري وأبو منصور الماتريدي ومن تبعهما.

اصول الدين ﴿ اللهِ المَّالِيِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ المَّالِيِيِّ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ المَّالِي

<sup>(</sup>١) سورة العنكبوت. جزء من الآية: ٢٠.

٣ و وفرقة قامت ببيان العمل والمجاهدات على وفق ما ذهب إليه الفرقتان المتقدمتان، وهم الإمام أبو القاسم الجنيد ومن تبعه، كالإمام أبي الحسن الشاذلي(١) والإمام أحمد الرفاعي(١).

فهؤ لاء الفرق الثلاثة هم خواص الأمة المحمدية، والناجي من كان في عقيدته على وَفْقِ ما بيَّنه أهل السُّنة، وقلَّد في الأحكام العملية إمامًا من الأئمة الأربعة المرضية، ثم تمام النعمة والنجاة في سلوك مسلك الإمام الجنيد وأتباعه، بعد أن أحكم دينه على وفق ما بينه الفريقان المتقدمان.

<sup>(</sup>١) هو: أبو الحسن على بن عبد الله بن عبد الجبار الشاذلي، نسبة إلى شاذلة، قرية بإفريقية، إليه تُنسب الطريقة الشاذلية، توفي سنة ٢٥٦هـ، ودفن بصحراء عيذاب "شذرات الذهب ٥/ ٢٧٨".

<sup>(</sup>٢) هو: أحمد بن أبي الحسن على الرفاعي، نسبة إلى جده السابع، كان فقيهًا على المذهب الشافعي، توفي سنة ٥٧٨هـ. "شذرات الذهب:٤/ ٢٥٩".

# المناقشة والتدريبات

س ١: اذكر أصول التصوف إجمالًا.

س ٢: ما التوبة؟ وما أركانها؟

# س٣: اختر الإجابة الصحيحة مما بين القوسين:

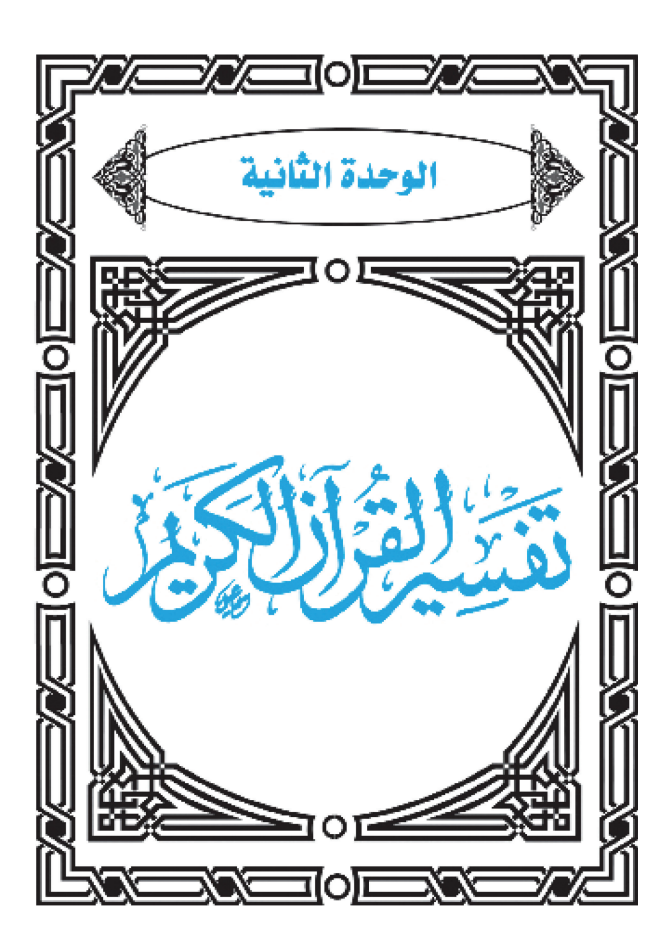
- \_ الندم، من أركان: (الشكر التوبة الصبر على البلاء).
- \_ التوبة تكون من كل ذنب: (صغير فقط كبير فقط صغير وكبير).
  - \_ من أصول التصوف: (الرضا الصمت الذكر كل ما سبق).
- \_ من علامات الشيخ العارف: (السخاء الشفقة على الخلق كلاهما).

# س٤: بم تفسر:

- طلب الله من الإنسان الصبر؟
- عدم نقض التوبة بالرجوع إلى الذنب؟
  - \_ كون الذكر أعظم أركان الطريق؟

# سه: ضع علامة $(\sqrt{})$ أمام العبارة الصحيحة، أو علامة (X) أمام العبارة الخطأ، مع تصويب العبارة الخطأ فيما يأتي:

| ( | ) | <ul> <li>الذكر نوعان، نوع باللسان، ونوع بالقلب.</li> </ul>        |
|---|---|-------------------------------------------------------------------|
| ( | ) | <ul> <li>من علامات الشيخ العارف أن يكون محبًّا للشهرة.</li> </ul> |
| ( | ) | <ul> <li>من أصول التصوف الإسراف في الطعام.</li> </ul>             |
| ( | ) | ـ طريق السلف الصالح منحصر في اعتقاد وعلم، وعمل على وفق العلم.     |
|   |   | وصل اللهم وسلم وبارك على سيدنا محمد                               |
|   |   | وعلى آله وصحبه.                                                   |
|   |   |                                                                   |



# ا أهداف الدراسة

## بنهاية دراسة وحدة التفسير يُتوقع من التلميذ أن:

- ١ يذكر معانى المفردات الواردة في الآيات.
- ٢\_ يفسر الآيات القرآنية، ويشرح المعنى الإجمالي لها.
  - ٣ يستنبط الدروس المستفادة من الآيات.
  - ٤ يتعرَّف خطورة الإفساد في الأرض وجزاء فاعله.
  - ٥ يستنبط الطريقة الحسنى في مجادلة أهل الكتاب.
- ٦- يتعرف بعض السلوكيات المذمومة التي نهى عنها القرآن، والغاية من ذلك.
  - ٧ يتذوق فصاحة القرآن وبلاغته التي أعجزت البشر.
    - ٨ يستشعر محبة رسول الله ﷺ.
- ٩- يُدرك حرص الإسلام على إقامة مجتمع طاهر عفيفٍ تُصان فيه الأعراض، وتنتشر فيه الفضائل.
  - ١٠ يتعرف الطالب آداب المجالس.
  - ١١ ـ يدرك أهمية التثبت في الأخبار.
  - ١٢\_يتعرف الطالب صفات عباد الرحمن.
  - ١٣ ـ يستشعر الطالب خطورة حرمة مال الغير وقتل النفس.

\* \* \*

# الموضوع الأول الله الموضوع القرآن الكريم لا يأتي أحدٌ بمثله

قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ وَإِن كُنتُمْ فِي رَبِّ مِمَّا نَزَلْنَا عَلَى عَبْدِنَا فَأْتُواْ بِسُورَةٍ مِن مِّشْلِهِ ۽ وَادْعُواْ شُهَدَآءَكُم مِن دُونِ اللّهِ إِن كُنتُمْ صَدِقِينَ اللّهَ فَإِن لَمْ تَفْعَلُواْ وَلَن تَفْعَلُواْ فَاتَقُواْ النّار ٱلَّتِي وَقُودُهَا ٱلنّاسُ وَٱلْحِجَارَةُ أُعِدَتَ لِلْكَنفِينَ اللّهُ إِن كُنتُمْ صَدِقِينَ اللّهُ فَإِن لَمْ تَفْعَلُواْ وَلَن تَفْعَلُواْ فَاتّقُواْ النّار ٱلَّتِي وَقُودُهَا ٱلنّاسُ وَٱلْحِجَارَةُ أُعِدَتَ لِلْكَنفِينِ اللّهُ اللّهُ إِن لَمْ تَفْعَلُواْ وَلَن تَفْعَلُواْ فَاتّقُواْ النّار ٱلّذِي وَقُودُهَا ٱلنّاسُ وَٱلْحِجَارَةُ أُعِدَتَ لِلْكَنفِينِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّ

# معاني المفردات

| المعنى                                                                     | الكلمة                  | م |
|----------------------------------------------------------------------------|-------------------------|---|
| شكِّ في نبوة النبي عَلَيْ وكون القرآن من عند الله تعالى.                   | ر<br>بر<br>س            | ١ |
| محمد ﷺ.                                                                    | عَبْدِنَا               | ۲ |
| السورة طائفة من القرآن، لها بداية ونهاية، وأقلها ثلاث آيات، كسورة الكوثر.  | بِسُورَةٍ               | ٣ |
| استعينوا على ذلك بآلهتكم، وأنصاركم، ورؤسائكم ليساعدوكم في مهمتكم.          | وَٱدْعُواْ شُهَدَآءَكُم | ٤ |
| من غير الله.                                                               | مِّن دُونِ ٱللَّهِ      | ٥ |
| في دعواكم أن محمدًا اخترع القرآن، ولم ينزله الله عليه.                     | إِن كُنتُمْ صَدِقِينَ   | ٦ |
| خافوا عذابَ النَّار.                                                       | فَأُتَّقُواْ ٱلنَّارَ   | ٧ |
| الوقود: ما يُلقى في النَّار لإشعالها كالحطب وغيره.                         | وَقُودُهَا              | ٨ |
| أيْ: ما توقد به نار جهنم؛ وهم الكافرون من الناس والحجارة التي جعلوها آلهة. | ٱلنَّاسُ وَٱلْحِجَارَةُ | ٩ |

#### المعنى الإجمالي:

توجّه الآيتان التحدي لكل من أنكر نبوة النبي على وكذّب بالقرآن الكريم، وزعم أن النبي على اخترعه من نفسه، أو تلقّاه عن غيره، وتطلب من العرب الذين تشككوا في صدق القرآن أنْ يأتوا بسورة واحدةٍ من مثل سور القرآن، إن كانوا صادقين في زعمهم، ثم تتحداهم الآيات بأنهم إنْ لم

يفعلوا ذلك - ولن يفعلوه على كلِّ حال - فعليهم إذًا أن يتركوا هذا الكفر، وأن يرجعوا عن هذا العناد، وأن يؤمنوا بالقرآن، ويصدقوا رسول الله على حتى يكتب الله لهم النجاة من نارٍ عظيمة أعدها الله للمكذبين الكافرين.

وفي الآيتين الكريمتين قضيةٌ عَقَديةٌ تتعلق بنبوة سيدنا محمد على على على البرهان الساطع ولله التوليل القاطع على صدق نبوته على أيضًا احتجاجٌ على مشركي العرب ومنافقيهم وكفار أهل الكتاب الذين أنكروا نبوته، وجحدوا رسالته.

#### سبب النزول:

نزلت الآيتان الكريمتان في شأن الكفَّار، وذلك أنهم لَّا سمعوا القرآن قالوا: ما يشبه هذا كلام الله وإنَّا لفي شكِّ منه، فنزل قوله تعالى: ﴿ وَإِن كُنتُمْ فِي رَيْبٍ مِّمَّا نَزَّلْنَا عَلَى عَبْدِنَا فَأْتُواْ بِسُورَةٍ مِن مِّثْلِهِ عَلَى الله وإنَّا لفي شكِّ منه، فنزل قوله تعالى: ﴿ وَإِن كُنتُمْ فِي رَيْبٍ مِّمَّا نَزَّلْنَا عَلَى عَبْدِنَا فَأْتُواْ بِسُورَةٍ مِن مِّثْلِهِ عَلَى الله وإنَّا لَهُ مِن دُونِ الله وإن كُنتُمُ صَدِقِينَ ﴾ (١٠).

#### التفسير والبيان:

## العنصر الأول: القرآن كلام الله تعالى، وليس من تأليف أحد:

يثبت الله تعالى أن القرآن الكريم منزَّلٌ من عنده، بدليل أنه لم يتمكن أحد من الإتيان بمثله، وفي هاتين الآيتين يتحدى الله العرب، فيقول:

إن كنتم – أيها العرب – في شك من صدق القرآن، الذي أُنزل على عبدي ورسولي محمد على الله وأن كُنتُم صدوق الله وأن كنتُم سبيل في زعمكم أنه من كلام البشر، وأنكم تستطيعون أن تتكلموا بكلام يشبهه حيث قلتم على سبيل العناد: ولو نَشَاء لَقُلُنا مِثلَ هَذَا في واستعينوا بمن شئتم من الرؤساء والأشراف والآلهة المزعومة على تلك المهمة.

<sup>(</sup>١) الجامع لأحكام القرآن للقرطبي: ١/ ١٩٩.

<sup>(</sup>٢) سورة الأنفال، جزء من الآية: ٣١.

## العنصر الثاني: عجز المشركين عن معارضة القرآن:

وإذا عجزتم - أيها العرب - عن الإتيان بسورة واحدة تشبه القرآن في أسلوبه، وبلاغته وفصاحته - وأنتم فرسان البلاغة، وأئمة الفصاحة \_ فسيظل العجز دائيًا في المستقبل وإلى قيام الساعة، كما قال تعالى: ﴿ قُل لَينِ ٱجْتَمَعَتِ ٱلْإِنسُ وَٱلْجِنُّ عَلَىٰ أَن يَأْتُواْ بِمِثْلِ هَلْذَا ٱلْقُرُءَانِ لَا يَأْتُونَ بِمِثْلِهِ وَلَوْ كَاكَ بَعْضُهُمْ لِيَعْضِ ظَهِيرًا ﴾(١).

وإذا ثبت عجزكم فارجعوا إلى الحق، والإيهان بالقرآن، والتصديق بالنبي – عليه الصلاة والسلام – ففي ذلك النجاة من النار التي أعدها الله وهيأها للكافرين الجاحدين المكذبين بالقرآن، جزاءً لكفرهم وجحودهم.

#### الصور البلاغية:

- قال تعالى: ﴿ زَنُّكُ ﴾ للإشارة إلى أن القرآن قد نزل مفرَّقًا، ولم ينزل جملة واحدة.
  - في قوله تعالى: ﴿ عَبْدِنَا ﴾ إشارة إلى شرف منزلة النبي على وعلو قدره.
- في قوله: ﴿ وَلَن تَفْعَلُوا ﴾ اعتراض، وهو يأتي في الكلام الأغراض كثيرة، والغرض هنا التأكيد بأن ذلك غير متاح لهم.
- في قوله: ﴿ فَأُتَّقُو اللَّهَ اللَّهِ الحِازُ بِالحَذَف؛ لأن المعنى: اتقوا جميع الكبائر والموبقات التي توصلكم إلى عذاب النار.

#### الدروس المستفادة:

- ١ القرآن معجزة النبي عليه الخالدة، وهي باقية إلى قيام الساعة.
- ٢- يتميز القرآن الكريم بأسلوبه ونظمه الذي لا يمكن أن يكون من تأليف البشر.
- ٣- ثبوت عجز العرب عن الإتيان بمثل القرآن الكريم رغم بلاغتهم؛ دليل على عجز غيرهم من
   البشر في الماضى والحاضر والمستقبل.
- ٤ يستحق المنكرون لنبوة سيدنا محمد عليه والمكذبين بالقرآن نارًا شديدة أعدها الله لهم، فهي ختصة بهم.

\* \* \*

<sup>(</sup>١) سورة الإسراء، الآية: ٨٨.

# المناقشة والتدريبات

## س ١: بيِّن معانى الكلمات الآتية:

[رَيْبِ - عَبْدِنَا - بِسُورَةٍ - وَادْعُوا شُهَدَاءَكُمْ]

٣٠٠: اشرح الآيتين شرحًا إجماليًا.

س٣: اذكر موضعين في الآيتين الكريمتين اشتملا على صور بلاغية.

## س٤: أكمل ما يلي:

– معنى: ﴿مِّن دُونِ ٱللَّهِ ﴾ ....

- معنى: ﴿إِن كُنتُمْ صَادِقِينَ ﴾

- معنى: ﴿ فَأُتَّقُواْ ٱلنَّارَ ﴾ .....

س٥: اختر الإجابة الصحيحة من بين القوسين:

- القرآن معجز بأسلوبه ونظمه

[للعرب وحدهم - لأهل مكة فقط - لجميع البشر]

- في قوله تعالى: ﴿ نَزَّلْنَا ﴾ للإشارة إلى أن القرآن قد نزل

[مفرقًا - جملة واحدة - على مرحلتين]

- الغرض من الاعتراض في قوله تعالى: ﴿ وَلَن تَفْعَلُوا ﴾

[الاستهزاء - التأكيد - التعظيم]

## س٦: ما السر البلاغي فيما يلي:

- وصف الرسول على بالعبودية في قوله تعالى: ﴿عَبْدِنَا ﴾؟

- قوله: ﴿ فَأُتَّقُوا النَّارَ ﴾؟

س٧: ما سبب نزول الآيتين الكريمتين؟

س ٨: «في الآيتين الكريمتين قضية عَقَديةٌ تتعلق بنبوة سيدنا محمد عليه وضِّح ذلك.

س ؟: اذكر الدروس المستفادة من الآيتين.



## فضل الله على العباد بإرسال سيدنا محمد عليه

قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ لَقَدْ مَنَّ ٱللَّهُ عَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ إِذْ بَعَثَ فِيهِمْ رَسُولًا مِّنْ أَنفُسِهِمُ يَتَلُواْ عَلَيْهِمْ ءَايَحَتِهِ وَيُزَكِّيهِمْ وَيُعَلِّمُهُمُ ٱلْكِئنَبَ وَٱلْحِكْمَةَ وَإِن كَانُواْ مِن قَبْلُ لَفِي ضَلَالِ مُّبِينٍ ﴿ اللّ ﴾ (١).

#### معاني المفردات:

| المعنى                                            | الكلمة            | م |
|---------------------------------------------------|-------------------|---|
| المنُّ: التفضل والإنعام بغير مقابل.               | مُنَّ             | ١ |
| من جنسهم أيْ: بشرًا يفهمون كلامه، ويعرفون أوصافه. | مِّنْ أَنفُسِهِمُ | ۲ |
| يُطهِّرهم من الكفر، ويُنقِّيهم من الذنوب.         | وَيُزَكِّيهِمْ    | ٣ |
| القرآن.                                           | ٱلْكِئْب          | ٤ |
| السُّنة المطهرة.                                  | وألحِكْمَة        | ٥ |
| من قبل بعثته وإرساله إليهم.                       | مِن قَبْلُ        | 7 |
| بيِّن واضح لا يخفى أمره على أحد.                  | ضَكَالٍ مُّبِينٍ  | ٧ |

#### المعنى الإجمالي:

يبين الله تعالى في هذه الآية الكريمة فضله على عباده؛ حيث أنعم الله على المؤمنين وتفضَّل عليهم؛ حين أرسل إليهم رسولًا من أنفسهم وجنسهم فهو عربي من ولد إسماعيل يعرفون أصله وصفاته وأخلاقه، يقرأ عليهم القرآن، ويطهرهم من الشرك، وينقيهم من الأخلاق الرذيلة والصفات الذميمة، وقد كانوا من قبل إرساله إليهم لفي ضلال واضح.

وفي الآية الكريمة مسألة عَقَدية تتعلق بحاجة البشر إلى إرسال الرسل؛ حيث بيَّنت الآية الكريمة أن من مهمة الرسول على تعليم أتباعه آياتِ الله الدَّالة على قدرته ووحدانيته وعلمه وكهال أوصافه، وكذلك تطهيرهم من العقائد الزائفة، ودعوتهم إلى الأخلاق الفاضلة.

(١) سورة آل عمران: ١٦٤.

ومذهب أهل السنة والجماعة أنَّ بعثة الرسل لطفٌ من الله تعالى، ورحمةٌ يحسُن فعلها، ولكن لا تجب على الله تعالى، بل هي محض فضل من الله على عباده(١).

#### التفسير والبيان:

#### العنصر الأول: أوصاف الرسول عَلَيْقٍ:

بيَّن تعالى في هذه الآية الكريمة ما تفضَّل وأنعم به على الناس؛ إذ أرسل إليهم نبيه سيدنا محمدًا عَلَيْ الله الذي يعرف العرب صفاته وأخلاقه، وكلَّفه بمهام.

## فمن أوصافه عليه التي يعرفها العرب:

أنه عربي من ولد إسهاعيل، فهو من جنس قومه، وهذا يدعوهم إلى الاهتداء به والثقة برسالته، والتصديق بنبوته؛ لأنهم عربٌ مثله، وهذا يجعلهم على قربٍ منه، ومعرفةٍ بأحواله، وعلم بصفاته التي اتصف بها من الصدق والأمانة وغيرها، ولا يخفى أن كون النبي على عربيًّا فيه شرف لقومه، ورفعة لهم، يدل على ذلك قوله تعالى: ﴿ وَإِنَّهُ رَلَا كُنُ وَلِقَوْمِكُ ﴾ (٢).

## وقال الشاعر:

وكم أبٍ قد علا بابنٍ ذُرا شرفٍ \*\* كما عَلَت برسولِ الله عدنانُ (٣)

# العنصر الثاني: مهامُّ النبي عَلَيْةٍ:

من مهام النبي عليه التي بيَّنتها الآية الكريمة:

المهمة الأولى: أنه يتلو عليهم آياتِ الله الدَّالة على قدرته ووحدانيته وعلمه وكمال أوصافه، ويوجِّه النفوسَ إلى الاستفادة من هذه الآيات، سواء كانت آيات قرآنية يقرأها عليهم، أم آيات كونية يدعوهم إلى الاعتبار بها، كما جاء في قوله: ﴿ إِنَ فِي خَلِقِ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلأَرْضِ وَٱخْتِلَفِ ٱلنَّيْلِ وَٱلنَّهَارِ لَاَيْتِ لِلْأُولِي اللَّهَارِ اللَّهَاءِ فَي قوله: ﴿ إِنَ فِي خَلِقِ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلأَرْضِ وَٱخْتِلَفِ ٱلنِّيلِ وَٱلنَّهَارِ لَاَيْتِ لِلْأُولِي اللَّهَاءِ لَهُ اللهُ ا

<sup>(</sup>١) ستدرس هذا بالتفصيل إن شاء الله تعالى في شرح جوهرة التوحيد في المرحلة الثانوية.

<sup>(</sup>٢) سورة الزخرف: ٤٤.

<sup>(</sup>٤) سورة آل عمران: ١٩٠.

# وَإِلَى ٱلْجِبَالِ كَيْفَ نُصِبَتُ اللَّهُ وَإِلَى ٱلْأَرْضِ كَيْفَ سُطِحَتْ اللَّهُ اللَّهُ (١)

المهمة الثانية: أنه يزكيهم ويطهرهم من العقائد الزائفة، وينقيهم من وساوس الوثنية وأدرانها، ويدعوهم إلى الأخلاق الفاضلة، التي كانوا بعيدين عنها قبل الإسلام؛ إذ إن العرب وغيرهم قبل الإسلام كانوا يعيشون في فوضى عَقَدية وأخلاقية، فقام سيدنا محمد على يقتلع من قلوبهم جذور الوثنية، ويطهرها من بقايا الجاهلية، ويدفع عنهم العقائد الباطلة، ويأمرهم بالمعروف، وينهاهم عن المنكر؛ لتزكو نفوسهم، وتسمو أخلاقهم، وتطهر من الدنس والخبث الذي كانوا متلبسين به في حال شركهم وجاهليتهم.

المهمة الثالثة: أنه يعلمهم القرآن والسُّنَّة، فبعد أن كانوا جهلاء أصبح منهم العلماء والكُتَّاب والحكماء والقادة.

## العنصر الثالث: حال العرب قبل الإسلام:

بيَّنت الآية الكريمة حال العرب قبل الإسلام في قوله تعالى: ﴿ وَإِن كَانُوا مِن قَبَلُ لَفِي ضَكَلِ مُبِينِ ﴾ أي: وإن كانوا من قبل بعثة هذا الرسول لفي ضلال بيِّن واضح ، وجهل ظاهر، إذ كانوا أُمَّة أُمِّيةً، فأصبحوا بنور الإسلام، وعلم القرآن، ومعرفة الحياة، أمةً متمدنة متحضرة نافست الأمم الأخرى وسبقتهم، وكان من العرب كثير من العلماء الذين نفعوا الدنيا كلها بعلومهم.

وهذا يشير إلى أن تمسك العرب بالقرآن والسُّنَّة كان سبيلًا للعلم والمعرفة، والتقدم والازدهار، ولم يكن أبدًا في يوم من الأيام سببًا في التأخر العلمي والحضاري!

#### الصور البلاغية:

- خصَّ الله - تعالى - منته وفضله بالمؤمنين في قوله: ﴿ لَقَدْ مَنَّ ٱللَّهُ عَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾ مع أن النبي ﷺ مرسلٌ إلى الناس جميعًا؛ لأنهم هم الذين انتفعوا بنعمة الإسلام دون غيرهم.

- في قوله تعالى: ﴿ مِن أَنفُسِم ﴾ إشارة إلى أن النبي على من جنس العرب، يعرفون أوصافه وأخلاقه، ويفهمون لغته وكلامه، وهذا يستلزم منهم تصديقه واتباعه.

- ختم الآية بقوله تعالى: ﴿ وَإِن كَانُوا مِن قَبَلُ لَفِي ضَلَالٍ مُبِينٍ ﴾ إشارةٌ إلى أن معرفة القرآن والسنة كانت مفتاح النور والعلم وتعلم أصول الحياة الراقية.

<sup>(</sup>١) سورة الغاشية : ١٧ - ٢٠.

#### الدروس المستفادة:

- ١ إرسال سيدنا محمد عليه نعمةٌ من الله وتفضل.
- ٢ ينبغي على المؤمنين أنْ يشكروا الله تعالى على نعمه، ومن أعظمها بعثة رسوله على الله على المؤمنين أ
- ٣- مهمة النبي عليه دعوة الناس، وتذكيرهم بآيات الله في كتابه المسطور وهو القرآن، وكتابه المنظور وهو الكون الفسيح.
  - ٤ وجوب التفكر في آيات الله للاستفادة منها، والاعتبار بها.
  - ٥ وجوب مسارعة العرب خاصة، والناس كافة إلى الإيهان برسالة النبي عليه واتباع شريعته.
    - ٦- انتقل العرب بدخولهم الإسلام من حياة الجهل والضلال إلى حياة العلم والهداية.



# المناقشة والتدريبات

| س١: اشرح الآية الكريمة شرحًا إجماليًّا.                                                 |
|-----------------------------------------------------------------------------------------|
| س٢: ما معنى الكلمات التالية: [مَنَّ - مِنْ أَنْفُسِهِمْ - يُزَكِّيهِمْ - الْكِتَابَ]؟   |
| س٣: أكمل العبارات التالية:                                                              |
| – من مهام الرسول الكريم عليه التي وردت في الآية                                         |
| (1)                                                                                     |
| (٢)                                                                                     |
| (٣)                                                                                     |
| - في قوله تعالى: ﴿ مِّنْ أَنفُسِهِم ﴾ إشارة إلى                                         |
| - من أوصافه عليه التي يعرفها العرب:من ولد، فهو من جنس                                   |
| وهذا يدعوهم إلىوالثقة، والتصديق                                                         |
| س ٤: لماذا خصَّ الله – تعالى – منته و فضله بالمؤمنين؟                                   |
| س٥: اختر الإجابة الصحيحة من بين القوسين:                                                |
| <ul><li>معنى الحكمة: [القرآن الكريم فقط - القرآن والسنة معًا- السنة فقط].</li></ul>     |
| - معنى: ضلال مبين [ضلال كبير - ضلال عظيم - ضلال واضح].                                  |
| - من مهمة الرسول [إجبار الناس - تعنيف المؤمنين - تعليم الناس ودعوتهم].                  |
| س٦: وضِّح صورتين من الصور البلاغية الواردة في الآية.                                    |
| س٧: لماذا ختمت الآية بقوله تعالى: ﴿ وَإِن كَانُواْ مِن قَبْلُ لَفِي ضَلَلٍ مُّبِينٍ ﴾؟  |
| س٨: ذكرت الآية الكريمة مسألةً عَقَدية تتعلق بحاجة البشر إلى إرسال الرسل، وضِّح ذلك، وهل |
| إرسال الرسل واجبٌ على الله تعالى؟                                                       |
| س٩: اذكر بعض الدروس المستفادة من الآية الكريمة.                                         |



#### رحمة الرسول عليه بأمته

قَالَ تَعَالَى: ﴿ لَقَدْ جَاءَ كُمْ رَسُوكِ مِنْ أَنفُسِكُمْ عَزِيزُ عَلَيْهِ مَا عَنِتُمْ حَرِيضٌ عَلَيْكُم بِالْمُؤْمِنِينَ رَءُوفُ رَّحِيمُ ﴿ اللَّهُ اللَّ

## معاني المفردات

| المعنى                                                    | الكلمة                  | م  |
|-----------------------------------------------------------|-------------------------|----|
| من جنسكم ويتكلم بلغتكم.                                   | مِّنْ أَنفُسِكُمْ       | ١  |
| عزَّ على فلان الأمر، أيْ: اشتد، والمقصود: شديد وشاق عليه. | عَزِيزُ                 | ۲  |
| مشقتكم وتعبكم.                                            | مَاعَنِــتُّمْ          | ٣  |
| حريص على إيهانكم، وشديد الرغبة في هدايتكم.                | حَرِيصٌ عَلَيْكُم       | ٤  |
| يدفع الضرر عنكم، ويجلب النفع لكم.                         | رَءُوفُ رَّحِيـمُ       | 0  |
| أعرضوا عن الإيمان بك.                                     | تَوَلَّوْا              | ٦  |
| كافيني ونصيري.                                            | حَيْثُهُ                | ٧  |
| لا معبود سواه أدعوه وأخضع له.                             | لَا إِلَٰهَ إِلَّا هُوَ | ٨  |
| اعتمدتُ عليه ووثقتُ به.                                   | عَلَيْ و تَوَكَّلْتُ    | ٩  |
| مالك العرش وخالقه.                                        | رَبُّ ٱلْعَرْشِ         | ١. |

#### المعنى الإجمالي:

(١) سورة التوبة: ١٢٨ - ١٢٩.

#### التفسير والبيان:

## العنصر الأول: أوصاف الرسول الكريم عليه:

وصف الله رسوله عليه في الآية الأولى بخمس صفات:

## الصفة الأولى: كونه عَلَيْهُ عربيًّا:

وذلك في قوله تعالى: ﴿ لَقَدُ جَآءَ كُمُّ رَسُولُ مِنْ أَنفُسِكُمْ ﴾؛ أي: لقد جاءكم - يا معشر العرب - رسولٌ كريم من جنسكم، ومن نسبكم، فهو عربي مثلكم، ويتكلم بلغتكم، فمن الواجب عليكم أن تؤمنوا به وتطيعوه.

وقوله تعالى: ﴿مِنْ أَنفُسِكُمْ ﴾، يقتضي مدحًا لنسب النبي على وأنه من صميم العرب وخالصها. وفي صحيح مسلم عن واثلة بن الأسقع قال: سمعت رسول الله على يقول: ﴿إِنَّ الله اصْطَفَى كِنانَةَ مِن وَلَهِ إِسْمَاعِيلَ، واصْطَفَى قُرَيْشًا مِن كِنانَةَ، واصْطَفَى مِن قُريْشٍ بَنِي هاشِم، واصْطَفانِي مِن بَنِي هاشِم» واصْطَفانِي مِن بَنِي هاشِم» (۱). وعن على بن أبي طالب والله على أن النبي على قال: ﴿خرجت من نكاح ولم أخرج من سفاح من للدن آدم إلى أن ولدني أبي وأمي، لم يصبني من سفاح الجاهلية شيء» (۱) معناه أن نسبه على إلى آدم ولم يكن النسل فيه إلا من نكاح ولم يكن فيه زنا.

# الصفة الثانية: يشقُّ عليه تعبكم:

وذلك في قوله تعالى: ﴿عَزِيزُ عَلَيْهِ مَا عَنِتُمْ ﴾؛ أي: شديد وشاق عليه تعبكم ومشقتكم، لأنه منكم، يتألم لألمكم؛ لذلك يخاف عليكم سوء العاقبة، والوقوع في العذاب، ويرجو لكم النجاة والفوز بالجنة.

## الصفة الثالثة: رغبته عليه في إيمان قومه:

وذلك في قوله تعالى: ﴿حَرِيصُ عَلَيْكُم ﴾؛ أيْ: حريص على إيهانكم وهدايتكم وعزتكم وعزتكم وسعادتكم في الدنيا والآخرة.

## الصفة الرابعة: رأفته عليه المؤمنين:

وذلك في قوله تعالى: ﴿ بِاللَّمُوْمِنِينَ رَءُوفُ ﴾؛ أيْ: شديد الرأفة بهم، يدفع الضرر عنهم، ويزيل كلَّ ما يسبب لهم الأذى، وفي مقدمة ذلك أن يكون سببًا في دفع عذاب الله عنهم بدعوتهم إلى الإيهان. (١) أخرجه مسلم.

(١) أخرجه مسلم.
 (٢) أخرجه الطبراني في الأوسط، بسند حسن، والآجُرِّي في الشريعة.

#### الصفة الخامسة: رحمته عَلَيْهُ بالمؤمنين:

وذلك في قوله تعالى: ﴿ رَحِيمُ ﴾؛ أيْ: شديد الرحمة بالمؤمنين، يسعى بشدة في إيصال الخير والنفع لهم.

ولم يجمع الله - تعالى - لأحد من الأنبياء وصفين من أسهائه إلا للنبي عَنَيْ فإنه قال عن النبي عَنَيْ: 

إِنَا لَمُؤْمِنِينَ رَءُوفُ رَحِيمُ ﴾، وقال عن ذاته سبحانه: ﴿ إِنَ ٱللَّهَ بِٱلنَّاسِ لَرَءُوفُ رَحِيمُ ﴾.

وفي وصف الرسول عليه بهذه الصفات الكريمة ترغيب في الإيهان به وفي طاعته وتأييده.

## العنصر الثاني: أمر الرسول عليه بتفويض الأمر لله:

فإن أعرض المشركون والمنافقون عنك - أيها الرسول الكريم - وعن الإيهان برسالتك والاهتداء بشرعك، فلا تحزن، بل فوِّض أمرك لله وقل: ﴿حَسِّمِ الله ﴾ أيْ: هو كافيني شرَّ أعدائي، وناصري عليهم.

﴿ لاَ إِللهَ إِللهُ اللهُ مَوَ عَلَيْ مِ تَوَكَلْتُ ﴾: فهو سبحانه الإله الحق لا معبود سواه أدعوه وأخضع له، وأفوض أمري إليه، وأتوكل عليه، وهو – سبحانه – خالق العرش العظيم الذي لا يعلم مقدار عظمته إلا الله عز وجل.

#### الصور البلاغية:

- افتتاح الآية الكريمة بحرفي التأكيد، وهما «اللام وقد» مع كون بعثة النبي عليه لا تُنكر؛ لقصد الاهتمام بها، وبيان أنَّ من أنكرها لا يُلتفت إليه.
- في قوله تعالى: ﴿ مِّن أَنفُسِكُم ﴾ مدحٌ لنسب النبي عليه وإعلامٌ بأنه من صميم العرب وخالصها.
- في قوله تعالى: ﴿حَرِيصُ عَلَيْكُم ﴾ مضاف محذوف تقديره: حريصٌ على هدايتكم وإسلامكم.
- قدَّم المؤمنين في قوله تعالى: ﴿ بِأَلْمُؤْمِنِينَ رَءُوفُ تَحِيثُ ﴾ اهتهامًا بالمؤمنين، وبيانًا لعلو مكانتهم.

## الدروس المستفادة:

- ١- تشريف العرب بمجيء الرسول عليه منهم.
- ٢- طاعة النبي عَلَيْ واجبة على المؤمنين؛ فهو أحرص الناس عليهم.
- ٣- حرص النبي عَلَيْ وشفقته بأمته، فهو كالطبيب المشفق عليهم، والأب الرحيم بهم.
- ٤- تفويض الأمر إلى الله، واللجوء إليه، وصدق التوكل عليه من الأمور الواجبة على المسلم.
  - ٥- تكفَّل الله تعالى بحفظ رسوله ﷺ ونصرته.





| س١: اشرح الآيتين شرحًا إجماليًّا.                                                                                            |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| س٢: تحدث عن صفات الرسول الكريم ﷺ في ضوء الآيتين الكريمتين.                                                                   |
| س٣: ما معنى الكلمات التالية:<br>[مِنْ أَنْفُسِكُمْ - عَزِيزٌ - ما عَنِتُّمْ - حَرِيصٌ عَلَيْكُمْ - رَءُوفٌ رَحِيمٌ]؟         |
| س٤: ما السرُّ البلاغي فيما يلي: - قوله تعالى: ﴿ مِّنْ أَنفُسِكُمْ ﴾؟ - قوله تعالى: ﴿ بِاللَّمُوَّمِنِينَ رَءُوفُ رَّحِيمٌ ﴾؟ |
| س٥: لماذا افتتحت الآية الكريمة بحرفي التأكيد وهما (اللام و قد) مع كون بعثة النبي ﷺ لا تُنكر؟                                 |
| س٦: اذكر من الأحاديث ما يدلُّ على أن نسب النبي عَلَيْهُ إلى آدم عليه السلام لم يكن النسل فيه إلا من نكاح.                    |
| س٧: أكمل ما يلي: من الدروس المستفادة من الآيتين الكريمتين: (١)                                                               |



#### من صفات عباد الرحمن

# قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ وَعِبَادُ ٱلرَّمْكِنِ ٱلَّذِينَ يَمْشُونَ عَلَىٱلْأَرْضِهَوْنَا وَلِذَاخَاطَبَهُمُ ٱلْجَدْهِلُونَ قَالُواْ سَلَمًا ﴿ اللَّهُ اللّلَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ ال

#### معاني المفردات

| المعنى                                                         | الكلمة                    | ٩ |
|----------------------------------------------------------------|---------------------------|---|
| الْهُون: اللين والرفق، والمراد: يمشون متواضعين في سكينة ووقار. | هَوْنُــًا                | \ |
| اعتدى عليهم السفهاء بالقول السيئ.                              | خَاطَبَهُمُ ٱلْجَاهِلُونَ | ۲ |
| قولًا يسلمون به في أنفسهم، ويسلم به غيرهم، وهو القول الطيب.    | قَالُواْ سَلَامًا         | ٣ |
| يقضون جزءًا من الليل.                                          | يَبِيتُون                 | ٤ |
| لطاعة ربهم وعبادته.                                            | لِرَيِّهِمْ               | ٥ |
| جمع ساجد، والساجد هو من وضع جبهته على الأرض في تعبد.           | سُجَّدًا                  | ٦ |
| قائمين على أقدامهم بين يدي الله يصلون.                         | وَقِيكمًا                 | ٧ |

## المعنى الإجمالي:

تتحدث الآيتان عن بعض صفات عباد الرحمن، وتبين أن عباد الرحمن الصالحين هم الذين يمشون على الأرض بسكينة متواضعين، وإذا خاطبهم الجهلة السفهاء بالأذى أجابوهم بالطيب من القول، وخاطبوهم خطابًا يَسْلَمون فيه من الإثم، ومن مقابلة الجاهل بجهله.

ومن صفاتهم أيضًا: أنهم يقضون جزءًا من ليلهم في السجود لله، والوقوف بين يديه، طالبين رضاه سبحانه، والأجر والثواب منه تعالى.

<sup>(</sup>١) سورة الفرقان: ٦٣-٦٤.

#### التفسير والبيان:

وصف الله تعالى في هاتين الآيتين عباده الذين أعدَّ لهم أعلى الدرجات في الجنة بثلاث صفات، الأولى والثانية بينهم وبين الله، وبيان هذه الصفات كالتالي:

## الصفة الأولى: التواضع:

قال تعالى: ﴿ وَعِبَادُ ٱلرَّمْنِ ٱلَّذِينَ يَمْشُونَ عَلَى ٱلْأَرْضِ هَوْنَا ﴾ إن عباد الله المخلصين الربانيين الذين لهم الجزاء الحسن من ربهم هم الذين يمشون في سكينة ووقار، من غير تجبر ولا استكبار، يعاملون الناس برفق ولين، لا يريدون علوًّا في الأرض ولا فسادًا.

وليس المراد أنهم يمشون كالمرضى تصنعًا ورياء، وإنها بعزة وأنفَة هي عزة المؤمن المتواضع لله وحده، المستغنى بالله عن كل ما سواه.

والعبودية هي: إِظهار التذلل والخضوع، مع القيام بمقتضياتها من حسن الطاعة وجميل الانقياد والامتثال.

والتعبير عن المؤمنين الصادقين بلفظ: (عباد) وإضافتهم إلى الرحمن فيه تقدير لإيهانهم، وحسن أعهالهم، وتشريف لهم، وتبكيت للمشركين الذين أَنكروا اسم الرحمن، وأعرضوا عن السجود له.

# الصفة الثانية: الحِلْم أو الكلام الطيب:

قال تعالى: ﴿ وَإِذَا خَاطَبَهُمُ ٱلْجَاهِلُونَ قَالُواْ سَلَمًا ﴾ إن عباد الرحمن إذا سفه عليهم الجهال بالقول السيئ، لم يقابلوهم بمثله، بل يعفون ويصفحون، ولا يقولون إلا خيرًا.

وهاتان صفتان بينهم وبين الناس، وهما التواضع، والحلم أو الكلام الطيب.

## الصفة الثالثة: قيام الليل:

ذكرت الآية الثانية في قوله تعالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ يَسِيتُونَ لِرَبِّهِ مَ سُجَّدًا وَقِيكًا ﴾ أيْ: إنَّ حالهم بالليل كحالهم بالنهار، فهم في طاعة الله على كل الأحوال، فإنهم في النهار متواضعون لا يتكبرون، ولا يؤذون أحدًا؛ بل يتحملون الأذى من غيرهم، فإذا أمسوا أو أدركوا الليل باتوا ساجدين قائمين لربهم، يصلون بعض الليل أو أكثره، طائعين عابدين.

وقوله: ﴿ وَٱلَّذِينَ يَبِيتُونَ لِرَبِّهِمْ سُجَّدًا وَقِيكُمّا ﴾ معطوف على قوله تعالى: ﴿ ٱلَّذِينَ يَمْشُونَ عَلَى الْأَرْضِ هَوْنَا ﴾ داخل معه في حيز الخبر لقوله تعالى: ﴿ وَعِبَادُ ٱلرَّمْكِنِ ﴾ وفيه بيان لحالتهم مع ربهم، بعد بيان سلوكهم مع السفهاء من مداراتهم وعدم مجاراتهم.

وكان الحسن البصري - رحمه الله - إذا قرأَ الآية الأُولى: قال: «هذا وصف نهارهم»، وإذا قرأَ هذه الآية قال: «هذا وصف ليلهم».

ويبيتون من البيتوتة، وهي الدخول في الليل وإدراكه بنوم أو بدون نوم.

#### الصور البلاغية:

- إضافة العباد إلى الرحمن في قوله تعالى: ﴿ وَعِبَادُ ٱلرَّمْكِنِ ﴾ للتشريف والتكريم.
- بيَّنت الآيتان أن سيرة عباد الرحمن في الليل كسيرتهم في النهار، فنهارهم خير، وليلهم خير.
- خصَّ وقت الليل بالذكر في قوله تعالى: ﴿ يَبِيتُونَ ﴾ لأن العبادة فيه أخشع، وأبعد عن الرياء.

#### الدروس المستفادة:

- ١- التواضع واللين في عزة وأنفة من صفات عباد الله الصالحين.
- ٢- لا يكفي فقط أن يكف المسلم أذاه عن الناس؛ بل ينبغي عليه أن يتحمل الأذى منهم.
  - ٣- من أعظم ما يميز المؤمن أن يقابل الإساءة بالإحسان.
  - ٤- العبادة الخالصة لله تعالى في جوف الليل أكثر خشوعًا، وأبعد عن الرياء.
    - ٥- تتنوع العبادة لله بين السجود والقيام وغيرها من أشكال الطاعة.



# المناقشة والتدريبات

| س١: اشرح الآيتين شرحًا إجماليًّا.                                                                                                                                                   |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| <b>س ٢: تحدث عن صفات عباد الرحمن في ضوء الآيتين الكريمتين</b> .                                                                                                                     |
| س٣: ما معنى الكلمات التالية:<br>[هَوْنًا - خَاطَبَهُمُ الجاهِلُونَ - قَالُوا سَلَامًا - يَبِيتُونَ]                                                                                 |
| س٤: من صفات عباد الرحمن: التواضع. وضح ذلك.                                                                                                                                          |
| س٥: كيف دعت الآيتان إلى التحلي بصفة الحلم؟                                                                                                                                          |
| س٦: أكمل ما يلي: (١) معنى ﴿لِرَبِّهِمْ ﴾ (٢) معنى ﴿لِرَبِّهِمْ ﴾ (٣) معنى ﴿وَقِيكُمًا ﴾ (٣) معنى ﴿وَقِيكُمًا ﴾ (٤) العبودية هي: إظهار والخضوع، مع القيام بمقتضياتها من الطاعة وجميل |
| (٥) ﴿ يَبِيتُونَ ﴾ من وهي الدخول في وإدراكه بنوم أو سر٧: ما موضع قوله تعالى: ﴿ وَاللَّذِينَ يَبِيتُونَ لِرَبِّهِمْ سُجَّدًا وَقِيكُمًا ﴾ من الإعراب؟                                |
| س٨: ما الدروس المستفادة من الآيتين الكريمتين؟                                                                                                                                       |
|                                                                                                                                                                                     |



#### وجوب التثبت من الأخبار

# قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓا إِن جَآءَكُمْ فَاسِقُ بِنَبَإٍ فَتَبَيَّنُواْ أَن تُصِيبُواْ قَوْمًا بِجَهَالَةِ فَنُصْبِحُواْ عَلَى مَا فَعَلْتُمْ نَدِمِينَ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَى مَا فَعَلْتُمْ اللَّهِ اللَّهُ اللَّا اللَّاللَّا اللَّا اللَّالِمُ اللَّهُ اللَّلْمُ اللّ

#### معاني المفردات

| المعنى                                                                         | الكلمة                | م |
|--------------------------------------------------------------------------------|-----------------------|---|
| الفاسق: هو الخارج عن الحدود الشرعية التي يجب التزامها، والمراد به هنا: الكاذب. | فَاسِق                | ١ |
| بخبرٍ هام.                                                                     | بِنَبَا               | ۲ |
| اطلبوا حقيقة الأمر، ولا تتعجلوا في الحكم.                                      | فتبيّنوا              | ٣ |
| لئلا تصيبوا بحكمكم السريع.                                                     | أَن تُصِيبُواْ        | ٤ |
| وأنتم تجهلون الحقيقة، فتظلمون البريء بدون وجه حق.                              | عِلْ هُجِ             | 0 |
| فتصيروا إنْ صدَّقتم خبر الفاسق.                                                | فنصيحوا               | ٦ |
| من الحكم الظالم على البريء.                                                    | عَلَىٰ مَا فَعَلَتُمْ | ٧ |
| مغتمين غيًّا شديدًا بسبب ما وقع منكم.                                          | نَادِمِينَ            | ٨ |

#### المعنى الإجمالي:

يأمر الله تعالى عباده المؤمنين بضرورة التثبت من الأخبار، والتأكد من صحتها، وعدم المسارعة إلى تصديقها ونشرها، خاصة إذا كان الناقل لها غير ثقة؛ خشية أن يصيبوا – إنْ صدقوا خبره دون تثبت – قومًا بسَفَهٍ وهم يجهلون حقيقة أمرهم، فيصبحوا بعد هذا الحكم السريع مغتمين، عندما يتبين لهم كذب الخبر.

<sup>(</sup>١) سورة الحجرات: ٦.

#### قصة نزول الآية:

ذكر المفسرون في قصة نزول هذه الآية رواياتٍ منها ما روي عن ابن عباس قال: «كان رسول الله على قد بعث الوليد بن عقبة إلى بني المصطلق ليأخذ منهم الصدقات، وإنهم لما أتاهم الخبر فرحوا وخرجوا يتلقون رسول رسول الله على فرجع الوليد - ظنًا منه أنهم يريدون قتله وكان بينهم عداوة في الجاهلية - فقال يا رسول الله: إن بني المصطلق قد منعوا الصدقة، فغضب رسول الله على من ذلك غضبًا شديدًا، فبينها هو يحدث نفسه أن يغزوهم إذ أتاه الوفد فقالوا: يا رسول الله، إنا بلغنا أن رسولك رجع من نصف الطريق، وإنا خشينا أن ما ردَّه كتاب جاء منك لغضب غضبته علينا، وإنا نعوذ بالله من غضبه وغضب رسوله. فأنزل الله - تعالى - الآية (۱).

والحقُّ أن الآية نزلت في ذلك الوقت، لكن لم تنزل في الوليد بن عقبة وَ بعينه؛ لأنه صحابي جليل، والصحابة كلهم عدول، فلا يجوز إطلاق لفظ الفاسق عليه، غاية ما هنالك أن الآية وافق وقتُ نزولها ما حدث، لكنها نزلت عامةً لبيان التثبت، وترك الاعتباد على قول الفاسق(٢).

#### التفسير والبيان:

## العنصر الأول: منهج الإسلام في تلقى الأخبار:

ترشد الآية الكريمة المؤمنين في كل زمان ومكان إلى كيفية استقبال الأخبار استقبالًا سليمًا، وإلى كيفية التصرف معها تصرفًا حكيمًا، وتأمرهم بوجوب التثبت من الأخبار التي يسمعونها أو يقرءونها؛ لأن تسرع الناس في تصديق الأخبار يؤدي إلى إفساد العلاقات فيما بينهم، وقد يتبين لهم بعد ذلك كذب هذه الأخبار التي نُقلت إليهم، فيصيرون مغتمين على ما حدث، متمنين أنه لم يقع، لكنه ندم لا يفيد غالبًا.

وبهذا التحقق من صحة الأخبار يعيش المجتمع في أمان واطمئنان، وفي بُعْد عن الندم والتحسر على ما صدر منه من أحكام.

<sup>(</sup>۱) تفسير ابن كثير: ٧/ ٥٣٠

<sup>(</sup>٢) راجع: تفسير الرازي: ١٤/ ٣٨٠، والتحرير والتنوير للطاهر بن عاشور: ٢٦/ ٢٦٩.

# العنصر الثاني: التثبت من صحة الخبر بقطع النَّظر عن قائله:

لا يقتصر التثبت على الأخبار التي ينقلها الفساق وحدهم؛ بل يجب التثبت من جميع الأخبار قبل نشرها بقطع النَّظر عن ناقليها؛ لأن بعض الصالحين يحسنون الظن بالناس، ويصدقون أقوالهم، وينقلونها بعد ذلك بحسن نيةٍ لمن حولهم، ومن ثم وجب الاحتياط والتثبت من أخبارهم كذلك.

وهذا المنهج الرباني تظهر أهميته في واقعنا المعاصر من خلال انتشار وسائل التواصل الحديثة؛ حيث تجد كثيرًا من الأخبار والشائعات تنتشر بين الناس دون تثبت من صحتها، ثم بعد ذلك يظهر كذبها، بعدما يؤدى نشرها إلى كثير من الفساد والفتن بين الناس.

## العنصر الثالث: الهدف من ضرورة التثبت من الأخبار:

مما لا ريب فيه أن الالتزام بهذا الإرشاد الإلهي يقضي على الأخبار والإشاعات الكاذبة في مهدها، فعلى كل مسلم أن يلتزم التثبت من الأخبار، حتى لا يندم بعد فوات الأوان.

#### الصور البلاغية:

- الأمر في قوله تعالى: ﴿ فَتَبَيِّنُوا ﴾ يفيد ضرورة التأني وعدم التعجل في الأمور حتى تظهر الحقيقة فيها أخبر به الفاسق.
- التعبير بـ (إن المفيدة للشك، في قوله تعالى: ﴿ إِن جَآءَكُرُ فَاسِقُ ﴾ للإشعار بأن الغالب في المؤمن أن يكون يقظًا، يُحكِّم عقله فيها يسمع من أنباء، ولا يتعجل في نقل الأخبار.
- تنكير الفاسق والنبأ، لإفادة العموم في الفساق والأنباء، كأنه قال: أيُّ فاسقٍ جاءكم بأيِّ نبأ فتوقفوا فيه، واطلبوا بيان الأمر.

#### الدروس المستفادة:

- ١ حرص الإسلام من خلال تشريعاته على إقامة مجتمع متماسك يسوده الأمن والاطمئنان.
  - ٢- وجوب التثبت من الأخبار التي نسمعها أو نقرؤها.
- ٣- منهج الإسلام في تلقى الأخبار يتلخص في عدم المسارعة إلى تصديقها دون تثبت من صحتها.
  - ٤- يهدف الإسلام من ضرورة التثبت من الأخبار إلى أن يقضى على الشائعات في مهدها.
  - ٥- يؤدي التسرع في الحكم إلى ظلم أناس لم يرتكبوا جرمًا، وإنها هم ضحية إنسانٍ كاذب.
  - ٦- عدم التثبت من الأخبار يؤدي إلى الخصام والشجار والقتال والندم بعد فوات الأوان.

# المناقشة والتدريبات

س ١: اشرح الآية شرحًا إجماليًّا.

س ٢: ما منهج الإسلام في تلقى الأخبار؟

س٣: يهدف الإسلام إلى إقامة مجتمع يسوده الأمن والاطمئنان. وضِّح ذلك في ضوء الآية الكريمة.

س٤: بيِّن معانى الكلمات التالية:

(فَتَبَيَّنُوا - أَنْ تُصِيبُوا - بِجَهَالَةٍ - فَتُصْبِحُوا - عَلَى مَا فَعَلْتُمْ - نَادِمِينَ)

## س٥: أكمل ما يلي:

- لا يقتصر التثبت على الأخبار التي ينقلها ...... وحدهم؛ بل يجب التثبت من جميع ...... قبل نشرها بقطع النَّظر عن ......
- يؤدي ..... في الحكم إلى .... أناسٍ لم .... جرمًا، وإنها هم .... إنسانٍ كاذب.

س٦: ذكر المفسرون في نزول هذه الآية رواياتٍ منها ما روي عن ابن عباس، اذكر قصة النزول، وهل يجوز إطلاق لفظ الفاسق على أحد الصحابة الكرام؟ وضِّح ذلك.

س٧: ما الهدف من ضرورة التثبت من الأخبار؟

## س ٨: استدل من الآية الكريمة على ما يلى:

- الغالب في المؤمن أن يكون يقظًا، يُحكِّم عقله فيها يسمع من أنباء.
  - إفادة العموم في الفساق والأنباء.
  - ضرورة التأني وعدم التعجل في الأمور حتى تظهر الحقيقة.

س ٩: اذكر بعض الدروس المستفادة من الآية الكريمة.





#### من آداب المجالس

قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ إِذَا قِيلَ لَكُمْ تَفَسَّحُواْ فِ ٱلْمَجَلِسِ فَٱفْسَحُواْ يَفْسَحِ ٱللَّهُ لَكُمْ ۖ وَإِذَا قِيلَ الشَّهُ رُواْ فَانشُرُواْ يَرْفَعِ ٱللَّهُ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ مِنكُمْ وَٱلَّذِينَ أُوتُواْ ٱلْعِلْمَ دَرَجَنَتٍ وَٱللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرٌ اللَّ ﴾(١)

#### معاني المفردات

| المعنى                                                                                        | الكلمة                       | ٩ |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------|---|
| يقال: فسح فلان لفلان في المجلس إذا أوجد له فسحة في المكان ليجلس فيه.                          | تَفَسَّحُواْ فِ ٱلْمَجَالِسِ | ١ |
| جمع مجلس، والمراد مجالس الخير، كمجالس الذكر، وطلب العلم، وغير ذلك من المجالس التي يحبها الله. | ٱلْمَجَلِسِ                  | ۲ |
| يوسِّع الله لكم في حياتكم الدنيا وفي الآخرة.                                                  | يَفْسَحِ ٱللَّهُ لَكُمْ      | ٣ |
| أصل النشوز: الارتفاع عن الأرض، والمراد: انهضوا وقوموا.                                        | ٱنشُرُواْ                    | ٤ |
| عالمٌ مطلع على أعمالكم وسيحاسبكم عليها.                                                       | چ<br>خبیر                    | ٥ |

#### المعنى الإجمالي:

تأمر الآية الكريمة المؤمنين بأدبٍ رفيعٍ يتعلق بالمجالس، فتقول: يا من آمنتم بالله تعالى، إذا قيل لكم توسّعوا في المجالس لتوجدوا فسحة يجلس فيها غيركم فتوسّعوا فيها؛ فإنكم إن فعلتم هذا يوسّع الله عليكم في الدنيا والآخرة، وإذا قيل لكم انهضوا واتركوا مكانكم للقيام بأعمال الخير فانهضوا، يرفع الله الذين آمنوا منكم، والذين أعطوا العلم درجات عظيمة، وإن خالفتم أمر الله فاعلموا أنه – عز وجلّ عالم عالم بكم مطلعٌ على أحوالكم وسيجازيكم بها تستحقون.

<sup>(</sup>١) سورة المجادلة: ١١.

#### سبب النزول:

ذكر المفسرون في سبب نزول هذه الآية رواياتٍ منها ما روي عن قتادة أنه قال: «نَزَلَتْ هَذِهِ الْآيَةُ فِي جَالِسِ الذِّكْرِ، وَذَلِكَ أَنَّهُمْ كَانُوا إِذَا رَأُوْا أَحَدَهُمْ مُقْبِلًا ضَنُّوا بِمَجَالِسِهِمْ عِنْدَ رَسُولِ الله ﷺ، فأمرهم الله تعالى أَنْ يُفْسِحَ بَعْضُهُمْ لِبَعْض »(۱).

فالآية الكريمة نزلت تأمر الصحابة رضي كل تأمر المؤمنين في كل زمان ومكان أن يفسح بعضهم لبعض في المجلس، خاصة إذا طُلب منهم ذلك.

#### التفسير والبيان:

## العنصر الأول: الأمر بالتوسعة في المجالس وحكمة ذلك:

تأمر الآية الكريمة المؤمنين أن يوسع بعضهم لبعض في المجلس، ولا شكَّ أن توسعة المسلم لأخيه في المجلس مما يزيد الألفة والمحبة بين المسلمين، ويكون سببًا لتوسيع الله عليهم في كل ما يحبون التوسعة فيه، فيوسِّع الله لهم أماكنهم وأرزاقهم ويشرح صدورهم، وينوِّر قبورهم.

# العنصر الثاني: الأمر بالنهوض من المجلس وحكمة ذلك:

كما تأمر الآية الكريمة المؤمنين بالنهوض من المجلس إذا طلب منهم النهوض إلى أيِّ عمل من أعمال الخير، فينبغي عليهم أن يسارعوا بالقيام لأداء ما طلب منهم، وكذلك إذا طلب منهم الانصراف لانتهاء المجلس، فلينصر فوا؛ ليتفرغ الرسول على أو المعلم - مثلًا - لأموره الأخرى.

## العنصر الثالث: ثواب المطيعين وعقاب المخالفين:

وعد الله المطيعين من المؤمنين عامة، وأهل العلم خاصة برفعة درجات الكرامة في الدنيا، والثواب في الآخرة، وفي ختام الآية هدَّد الله المخالفين لأوامره، بأنه عزَّ وجلَّ عالم مطلع على جميع أعمالهم، وسيجازيهم عليها بها يستحقون.

<sup>(</sup>١) تفسير الطبري: ٢١/ ٨١.

## العنصر الرابع: آداب المجلس في ضوء الآية الكريمة:

ترشدنا الآية الكريمة إلى بعض آداب المجالس وهي:

- (أ) أن نفسح مكانًا للقادم.
- (ب) أن نقوم من أماكننا إذا تطلب الأمر ذلك.
  - (ج) أن ننصرف من المجلس وقت انتهائه.

## الصور البلاغية:

- حذف مفعول ﴿ يَفْسَحِ اللهُ لَكُمْ ﴾ فلم يُذكر ما الذي سيفسحه الله للمؤمنين؛ لإفادة العموم فيشمل كل ما يرجو الناس أن يفسح الله لهم فيه من رزق، ورحمة، وخير دنيوي وأخروي.
- عطف سبحانه ﴿ وَٱلَّذِينَ أُوتُوا ٱلْعِلْمَ ﴾ على ﴿ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ﴾ من باب عطف الخاص على العام؛ للدلالة على التعظيم والتنويه بقدر العلماء.

#### الدروس المستفادة:

- ١ ضرورة أن يوسع المسلم لأخيه في مجالس العلم والذكر وغيرها من مجالس الخير؛ ليتمكن الجميع من الاستفادة من هذه المجالس.
- ٢- توسعة المسلم لأخيه في المجلس تزيد الألفة والمحبة بين المسلمين، ويكون سببًا لتوسيع الله عليهم في كل ما يحبون التوسعة فيه.
  - ٣- ينبغي على المسلم أن يسارع إلى القيام بأداء ما طُلب منه من أعمال الخير بلا تكاسل أو إبطاء.
    - ٤ الله تعالى مطلع على أعمال العباد وسيحاسبهم عليها.



# المناقشة والتدريبات

س١: اشرح الآية شرحًا إجماليًّا؟

س ٢: دعت الآية إلى ما يؤلف بين المسلمين. وضِّح ذلك.

## س٣: أكمل العبارتين التاليتين:

- حذف مفعول ﴿ يَفْسَحِ اللَّهُ لَكُمْ ﴾ فلم يذكر ما الذي سيفسحه الله للمؤمنين؛ لإفادة

- عطف - سبحانه - ﴿ وَٱلَّذِينَ أُوتُواْ ٱلْعِلْمَ ﴾ على ﴿ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ﴾ للدلالة على ......

#### س ٤: صوِّ ب العبارات التالية:

- توسعة المسلم لأخيه في المجلس تؤدي إلى تمييز الغنى عن الفقير.
- الهدف من التوسعة في مجالس العلم والذكر وغيرها من مجالس الخير عدم وجود التزاحم بين الجالسين.

س٥: ما أصل النشوز؟ وما المراد به في قوله تعالى: ﴿ فَأَنشُرُوا ﴾؟

## س٦: اختر الإجابة الصحيحة من بين القوسين:

- ينبغي التوسعة في [مجلس العلم مجلس الذكر كل مجالس الخير].
- معنى ﴿ يَفْسَحُ اللَّهُ لَكُمْ ۗ ﴾ [يوسع لكم بيوتكم يوسع لكم أرزاقكم يوسع لكم ما ترغبون فيه من خيرى الدنيا والآخرة].

س٧: اذكر ما يستفاد من الآية الكريمة.





#### منهج الإسلام في مجادلة أهل الكتاب

قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَلَا يَجَدِلُواْ أَهْلَ الْكِتَبِ إِلَّا بِالَّتِي هِيَ أَحْسَنُ إِلَّا الَّذِينَ ظَلَمُواْ مِنْهُمٍّ وَقُولُواْ ءَامَنَا بِالَّذِي أَنزِلَ إِلَيْنَا وَأُنزِلَ إِلَيْكُمْ وَإِلَاهُنَا وَإِلَاهُنَا وَإِلَاهُنَا وَإِلَاهُنَا وَإِلَاهُمَا وَإِلَاهُكُمْ وَحِدُ وَنَحَنُ لَهُ مُسْلِمُونَ ﴿ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّ

#### معاني المفردات

| المعنى                                                                                                                      | الكلمة                                 | ٩ |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------|---|
| المجادلة: المناقشة والمناظرة والمحاورة، ويقال: جادل فلان فلانًا، إذا خاصمه، وحرص كل واحد منهما على أن يغلب صاحبه بقوة حجته. | وَلَا يَجُدَدِلُوۤاْ                   | ١ |
| اليهود والنصاري.                                                                                                            | أَهْلُ ٱلْكِتَٰبِ                      | ۲ |
| بالطريقة التي هي أحسن.                                                                                                      | إِلَّا بِٱلَّتِي هِيَ أَحْسَنُ         | ٣ |
| أساءوا إليكم، ولم يستعملوا الأدب في جدالكم.                                                                                 | إِلَّا ٱلَّذِينَ ظَلَمُوا مِنْهُمْ     | ٤ |
| القرآن الكريم.                                                                                                              | ءَامَنَّا بِٱلَّذِىٓ أُنزِلَ إِلَيْنَا | ٥ |
| التوراة المنزلة على موسى ﴿ لِللِّهِ مُ وَالْإِنْجِيلُ الْمُنزَلُ عَلَى عَيْسَى ﴿ لِللِّكِ اللَّهِ الْمُنزَلُ                | وَأُنزِلَ إِلَيْكُمْ                   | ٦ |

#### المعنى الإجمالي:

تبين الآية الكريمة منهج الإسلام في مجادلة أهل الكتاب، فتقول: لا تناقشوا ولا تناظروا - أيها المؤمنون - غيرَكم من أهل الكتاب، إلا بالطريقة التي هي أحسن، بأنْ ترشدوهم إلى طريق الحق بأسلوب ليِّن كريمٍ ما عدا الظالمين منهم، فعلى المؤمنين أن يعاملوهم بالأسلوب المناسب لردعهم وزجرهم وتأديبهم.

وقولوا لهم: آمنًا بالذي أنزله الله إلينا من القرآن، وآمنًا بالذي أُنزل إليكم من التوراة والإنجيل، ومعبودنا ومعبودكم واحدٌ لا شريك له، ونحن منقادون لأمره ونهيه عابدون له وحده.

<sup>(</sup>١) سورة العنكبوت: ٤٦.

#### التفسير والبيان:

# العنصر الأول: ملامح المنهج الإسلامي في مجادلة أهل الكتاب:

في هذه الآية الكريمة دعوة للمؤمنين إلى استعمال الطريقة الحسنى في مجادلتهم لأهل الكتاب، ما عدا الظالمين منهم، فعلى المؤمنين أن يعاملوهم بالأسلوب المناسب لردعهم وزجرهم وتأديبهم، وتتلخص ملامح المنهج الإسلامي لمجادلة أهل الكتاب في عدة أمور:

## الأمر الأول: المحاورة بالطريقة الحسنى:

قال تعالى: ﴿ وَلا تَجُدِلُوا اللهِ عَالَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهُ اللّ

# الأمر الثاني: استخدام الأسلوب المناسب مع من يسيء أدب الحوار:

وفي هذا يقول الله تعالى: ﴿إِلَّا ٱلَّذِينَ ظَلَمُواْ مِنْهُمٍّ ﴾، أيْ: ناقشوهم وأرشدوهم إلى الحق بالتي هي أحسن، إلا الظالمين منهم الذين أساءوا إليكم، وخرجوا عن أدب الحوار، فعاملوهم بالأسلوب المناسب الذي يزجرهم ويردعهم.

واستخدام الأسلوب الرادع والزاجر لمن يسيء أدب الحوار لا يعني قتله أو الاعتداء عليه - كما تقول الجماعات المتشددة - فهذا محرمٌ في الإسلام تحريمًا قاطعًا، وإنما المراد استخدام الكلام الذي يردع الذين أفرطوا في ظلمكم، وجاوزوا الحدود في عنادكم، والاعتداء عليكم، ولم ينفع معهم الرفق، فليس عليكم حرج في استعمال الغلظة معهم، بحيث لا تصل إلى القتال.

## الأمر الثالث: تعليمهم وإرشادهم إلى حقيقة الإيمان:

وفي هذا يأمرنا ربنا تبارك وتعالى بأن نقول لأهل الكتاب - على سبيل التعليم والإرشاد-: ﴿ وَ إِلَنْهُنَا اللَّهُ اللَّ

<sup>(</sup>١) سورة النحل: ١٢٥.

وَ إِلَنْهُكُمْ وَحِدٌ ﴾ أي: معبودنا ومعبودكم واحد لا شريك له في ذاته ولا في صفاته، ﴿ وَنَحَنُ لَهُ, مُسْلِمُونَ ﴾ أيْ: ونحن جميعًا معاشر المؤمنين مطيعون أمره ونهيه وعابدون له وحده.

العنصر الثاني: الدليل من السنة النبوية على وجوب مجادلة أهل الكتاب بالتي هي أحسن:

مما يدل على وجوب اتباع هذا المنهج من سنة رسول الله على ما قاله أبو هريرة وَ الله على أهل الكتاب يقرءون التوراة بالعبرانية ويفسرونها بالعربية لأهل الإسلام، فقال رسول الله على الأتُصدِّقوا أهلَ الكِتاب، ولا تُكذِّبوهم، وقُولُوا آمَنَّا بالَّذي أُنزِلَ إلَيْنا وأُنْزِلَ إلَيْكُم»(١).

#### الصور البلاغية:

- جاء النهي في قوله تعالى: ﴿ وَلَا تُحَدِلُوا ﴾ بصيغة الجمع ليعمَّ النَّبي عَلَيْ والمسلمين؛ لأنهم قد تعرض لهم مجادلات مع أهل الكتاب في غير حضرة النبي عَلَيْ .
  - اسم التفضيل في قوله تعالى: ﴿ بِأَلِّتِي هِيَ أَحْسَنُ ﴾ لقصد المبالغة في الأسلوب الحسن.
- تخصيص أهل الكتاب بالذكر دون سواهم في الأمر بجدالهم بالحسنى؛ لأن بينهم وبين المسلمين قدرًا مشتركًا من الإيهان بالله تعالى، وهم أقرب لقبول الحجة والاقتناع بالبرهان.

#### الدروس المستفادة:

- ١ دعوة المؤمنين إلى استعمال الطريقة الحسنى في مجادلة أهل الكتاب ومناقشتهم.
  - ٢- أجاز الإسلام استخدام الأسلوب المناسب مع من يسيء أدب الحوار.
- ٣- يسعى المسلم من خلال مناظراته ومحاوراته إلى الوصول إلى الحق، ودلالة الناس إلى الصواب،
   ولا يسعى للانتصار تعصبًا للنفس.
  - ٤- أصول الإيان واحدة، ومصدر الكتب الساوية واحد، والشرائع مختلفة.
  - ٥- علاقة المسلمين بأهل الكتاب علاقة تعايش وتكامل، لا تناحر وتقاتل.



<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري.

## المناقشة والتدريبات

## س١: بيِّن معانى الكلمات التالية:

(وَلَا تُجَادِلُوا - أَهْلَ الْكِتَابِ - إِلَّا بِالَّتِي هِيَ أَحْسَنُ).

س ٢: في ضوء دراستك للآية الكريمة: اذكر ملامح المنهج الإسلامي في مجادلة أهل الكتاب.

س٣: اذكر من السُّنَّة النَّبويَّة ما يدلُّ على وجوب المجادلة بالحسنى؟

## س٤: أكمل ما يلي:

| <br>بصيغة الجمع | لَا تَجُدِلُوٓا ﴾ | وله تعالى: ﴿وَ | - جاء النَّهي في ق |
|-----------------|-------------------|----------------|--------------------|
| <u> </u>        |                   |                | ٠ پي پ             |

- تخصيص أهل الكتاب بالذكر دون سواهم في الأمر بجدالهم بالحسنى؛ لأن .....

- أهل الكتاب هم الأقرب لقبول ...... والاقتناع ....

**س٥:** اشرح الآية الكريمة شرحًا إجماليًّا.

س : ما الدروس المستفادة من الآية الكريمة؟

#### س٧: نشاط (١)

من خلال الرجوع إلى مكتبة المعهد والمسجد، وبإشراف معلمك، حاول أن تطَّلع على بنود وثيقة المدينة المنورة التي عقدها النبي عَلَيْ مع اليهود.

#### نشاط (۲)

وقَّع فضيلة الإمام الأكبر أ.د/ أحمد الطيب - حفظه الله - وثيقة الأخوة الإنسانية، والمطلوب منك: أ- أهم ما اشتملت عليه الوثيقة.

ب- تعدُّ وثيقة الأخوة الإنسانية أنموذجًا إسلاميًّا حضاريًّا للتعايش مع أهل الكتاب. وضحِّ ذلك.





## حرمة مال الغير وقتل النَّفس

قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا تَأْكُلُواْ أَمُوالَكُم بَيْنَكُم بِالْبَطِلِ إِلَّا أَن تَكُونَ بِحَرَةً عَن تَرَاضِ مِّنكُمُّ وَلَا نَقْتُلُواْ أَنفُسكُمُ إِنَّ ٱللَّهَ كَانَ بِكُمْ رَحِيمًا اللَّهِ وَمَن يَفْعَلُ ذَلِكَ عُدُونَا وَظُلْمًا فَسَوْفَ نُصَلِيهِ فَارَأْ وَكَانَ ذَلِكَ عَلَى ٱللَّهِ يَسِيرًا اللهِ يَسِيرًا اللهِ يَسِيرًا اللهِ يَسِيرًا اللهِ عَنْهُ نُكفِّرُ عَنكُمُ مَن فَلْهُ وَنُدُ خِلْكُم وَنُدُ خِلْكُم وَنُدُ خِلْكُم مُّذُخلًا كَرِيمًا اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ الل

## معاني المفردات:

| المعنى                                                        | الكلمة                        | ٩              |
|---------------------------------------------------------------|-------------------------------|----------------|
| لا يأخذ بعضكم مالَ بعضٍ ويتملكه ويتصرف فيه.                   | لَا تَأْكُلُواْ أَمْوَلَكُم   | ١              |
| كل ما هو محرم في الشرع كالربا والقهار والرشوة والغصب والسرقة. | بِٱلْبَطِلِ                   | ۲              |
| عن طيب نفسٍ وموافقة للضوابط الشرعية.                          | تِجِكَرَةً عَن تَرَاضِ        | ٣              |
| لا تقتلوا أنفسكم بارتكاب ما يؤدي إلى هلاكها، أو لا يقتل بعضكم | وَلَا نُقَتُلُواْ أَنفُسَكُمُ | ٤              |
| بعضًا.                                                        | ولا نفتاوا انفسكم             |                |
| عالًا بتحريمه مستبيحًا له، لا جاهلًا أو ناسيًا.               | عُدُوَ نَاوَظُلُمًا           | ٥              |
| ندخله نارًا محرقة.                                            | نُصَّلِيهِ نَارًا             | ٦              |
| جمع كبيرة، والكبيرة: ما ورد فيها حد كالزنا والقذف، أو اقترن   | 17/1                          | \ <sub>V</sub> |
| بها وعيد شديد كترك الصلاة وعقوق الوالدين.                     | ڪَبآيِر                       | v              |
| 11.7 - 11.70 11 70                                            | نُكفِّرْعَنكُمُ               | _              |
| جمع سيئة، والسيئة: المعصية الصغيرة.                           | سَيِّئَاتِكُمُّ               | ٨              |
| مكانًا حسنًا وهو الجنة.                                       | مُّدُخَلًا كَرِيمًا           | ٩              |

<sup>(</sup>١) سورة النساء: ٢٩-٣١.

#### المعنى الإجمالي:

تبين الآية الأولى حرمة مال الغير، وكذلك حرمة قتل النفس، وتخاطب المؤمنين: أيها المؤمنون، لا يحل لكم أن يأكل بعضكم مال بعض بغير حق، إلا أن يكون وَفْقَ الشرع والكسب الحلال عن تراض منكم، ولا تقتلوا أنفسكم بارتكاب محارم الله ومعاصيه ما يؤدي إلى هلاكها، أو لا يقتل بعضكم بعضًا، إن الله كان بكم رحيًا في كل ما أمركم به، ونهاكم عنه.

وتتوعد الآية الثانية من يرتكب شيئًا من أكل مال الغير أو قتل النَّفس بأشد ألوان العذاب، وهو أمرٌ يسيرٌ على الله تعالى.

وتسوق الآية الثالثة وعدًا للمؤمنين الذين يبتعدون عن كبائر الذنوب، بأنَّ الله تعالى سيغفر لهم صغائرها، ويدخلهم مكانًا حسنًا وهو الجنة.

#### التفسير والبيان:

## العنصر الأول: دعوة الإسلام إلى الكسب الحلال:

يهدف الإسلام إلى إقامة مجتمع متعاون متهاسك، ولذلك ينهى الله عباده المؤمنين عن أن يأخذ بعضهم أموال بعض بأيِّ طريقة حرَّمها الشرع، كالربا والقهار والغش والرشوة والاحتكار والاتجار في المحرمات، وبيَّن سبحانه وتعالى أن التجارة في المباحات لا تدخل في النَّهي، بشرط أن تكون عن طيب نفس من الطرفين.

ومن أجل المحافظة على المال حرَّم كلَّ ما يؤدي إلى إتلافه أو اكتسابه بغير وجهٍ شرعي، وفي سبيل تحقيق هذا الهدف شُرع حدُّ السرقة على من أخذ قدرًا معينًا من المال خِفيةً من حرز.

# العنصر الثاني: حرمة القتل في الإسلام:

ينهى سبحانه وتعالى عباده المؤمنين عن أن يرتكب أحدهم ما يؤدي إلى قتل النفس، كأنْ يُحمِّل الإنسانُ نفسَه فوق طاقتها فيؤدي إلى هلاكها، أو أن يقتل بعضُهم بعضًا؛ لأنَّ الذي يقتل غيره سيُقتص منه يومًا ما، فهو بذلك يقتل نفسه.

وقد جاء في السُّنَة المطهرة ما يدل على حرمة قتل النَّفس، فيما أخرجه الشيخان عن أبي هريرة أن رسول الله على قال: «من تردَّى من جبل فقتل نفسه فهو في نار جهنم خالدًا فيها أبدًا، ومن تحسَّى سُمًّا فقتل نفسه فسمه في يده يتحسَّاه في نار جهنم خالدًا فيها أبدًا، ومن قتل نفسه بحديدة فحديدته في يده يجأ - أيْ: - يطعن - بها في بطنه في نار جهنم خالدًا فيها أبدًا»(۱).

\*تحقيق القول في خلود المنتحر في النَّار:

قرَّر العلماء أنَّ المقصود بالوعيد الوارد في هذا الحديث مَنْ يقتل نفسه بشيء من ذلك مستحلًّا له، وإن أريد منه العموم فالمراد من الخلود والتأبيد المكث الطويل المشترك بين دوام الانقطاع له، واستمرار مديد ينقطع بعد حين بعيد؛ لأن المؤمن لا يبقى في النار خالدًا مؤبدًا(٢).

ومع هذا، فلا يخفى عِظم جُرم من يقتل نفسه أو يقتل غيره؛ فإنَّ الشريعة الإسلامية قد جاءت بحفظ ما يسمى بالكليَّات الخمس، وهي: (الدِّين والنَّفس، والعقل، والعِرْض، والمال) ولحفظ النَّفس شُرعِ القصاص على القاتل عمدًا، هذا ما تضافرت الأدلة على تحريمه بقطع النَّظر عن خلود الفاعل في جهنَّم، والعياذ بالله!

وختم الآية الكريمة بقوله تعالى: ﴿إِنَّ ٱللَّهَ كَانَ بِكُمْ رَحِيمًا ﴾ لبيان أن الله رحيم بعباده؛ حيث لم يكلفهم إلا بها هو في قدرتهم واستطاعتهم.

## العنصر الثالث: عاقبة المخالفين لأمر الله:

توعَّد الله الذين يتهاونون في اجتناب النَّواهي، ويقعون فيها تعديًا وتجاوزًا، مع علمهم بحرمة ذلك، وبيَّن أنهم سيدخلون نارًا شديدة الهول، وأنَّ إدخالهم النار أمر هينٌ على الله - تعالى - لا عسر فيه ولا مشقة.

## العنصر الرابع: وعد الله للمطيعين:

ثم وعدالله - سبحانه وتعالى - الذين يأخذون هذه النواهي مأخذ الجد، ويبتعدون عن هذه الأمور وأشباهها من الكبائر، بأن يغفر لهم الصغائر، ثم يدخلهم الجنة، وهذا من تمام عدله، وعظيم رحمته بعباده؛ فالله لا يجب عليه شيء.

<sup>(</sup>١) متفق عليه.

<sup>(</sup>٢) راجع: عمدة القاري شرح صحيح البخاري: ٢٩٢ / ٢٩٢.

#### الصور البلاغية:

- النداء بصفة الإيمان لتحريك حرارة العقيدة في قلوبهم، وحثِّهم على ضرورة الاستجابة.
- خص الأكل بالذكر في قوله: ﴿ لَا تَأْكُلُوا ﴾؛ لأن المقصود الأعظم من الأموال هو التصرف فيها بالأكل.
- إضافة الأموال إلى الضمير في قوله: ﴿ أَمُولَكُم ﴾ للحث على المحافظة على أموال الغير، وأنها بمنزلة مال للنفس في وجوب المحافظة عليها.
- في قوله: ﴿بَيْنَكُم ﴾ إشارة إلى أن تبادل الأموال بين الأفراد والجماعات يجب أن يكون على أساس من الحق والعدل، ولا يكون بالباطل أو بالظلم.

#### الدروس المستفادة:

- ١- تحريم أخذ أموال الناس بالباطل.
- ٢- تحريم قتل النفس أو تعريضها للقتل.
- ٣- من تجاوز حدود الله تعالى فإن له نارًا شديدة الهول.
  - ٤- اجتناب الكبائر يمحو إثم الصغائر.
- ٥- الله رحيم بعباده؛ حيث لم يكلفهم إلا بها هو في قدرتهم واستطاعتهم.



## المناقشة والتدريبات

| س١: اشرح الآيات شرحًا إجماليًّا.                     |
|------------------------------------------------------|
|                                                      |
|                                                      |
|                                                      |
|                                                      |
| س٢: أكمل ما يلي:                                     |
| - معنى: ﴿لَا تَأْكُلُواْ أَمُوالَكُم ﴾               |
| - معنى:﴿ بِٱلْبَاطِلِ ﴾                              |
| - المراد بقوله: ﴿ يَجِكُرُهُ عَن تَرَاضِ ﴾           |
| - المقصود بقوله: ﴿ وَلَا نَقْتُلُواْ أَنفُسَكُمْ ۚ ﴾ |
| س٣: في ضوء الآية الكريمة أجب عمَّا يلي:              |
| (أ) كيف حافظ الإسلام على النَّفس؟                    |
|                                                      |
| (ب) ما منهج الإسلام في المحافظة على المال؟           |
|                                                      |
| (ت) ما تحقيق القول في خلود المنتحر في النَّار؟       |
|                                                      |

| س3: ما السر البلاغي فيما يلي:<br>- تخصيص الأكل بالذكر في قوله: ﴿لَا تَأْكُلُوا ﴾؟                                                                               |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| - إضافة الأموال إلى الضمير في قوله: ﴿ أَمُولَكُم ﴾؟                                                                                                             |
| <ul> <li>الاستثناء في قوله: ﴿إِلَّا أَن تَكُونَ بِجَــُكرَةً عَن تَرَاضٍ ﴾؟</li> </ul>                                                                          |
| س٥: أكمل العبارات التالية: - تقديم النهي عن أكل الأموال بالباطل على النهى عن قتل الأنفس مع أن الثاني أخطر لسببين: الأول:                                        |
| الثاني:                                                                                                                                                         |
| <ul> <li>ختم الآية الكريمة بقوله تعالى: ﴿إِنَّ ٱللَّهُ كَانَ بِكُمْ رَحِيمًا ﴾ لبيان</li> <li>جاءت الشريعة الإسلامية بحفظ ما يسمى بـ الخمس، وهي: ().</li> </ul> |
| - من أجل حفظ النَّفس شُرعِعلىعلى المَّرعِعلىعدا.<br>س٦: اذكر الدروس المستفادة من الآيات الكريمة.                                                                |
|                                                                                                                                                                 |
| ·····································                                                                                                                           |



#### من صفات المنافقين

قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يُعْجِبُكَ قَوْلُهُ، فِي ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنِيَا وَيُشْهِدُ ٱللَّهَ عَلَى مَا فِي قَلْبِهِ وَهُوَ ٱلدُّ الْحَرْثَ وَٱللَّهُ لَا يُحِبُ ٱلْفَسَادَ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ لَا يُحِبُّ ٱلْفَسَادَ ﴿ اللَّهُ اللللْمُ اللللْمُو

## معاني المفردات

| المعنى                                                            | الكلمة                            | ٩  |
|-------------------------------------------------------------------|-----------------------------------|----|
| «من» للتبعيض، والمعنى: ومن الناس فريقٌ.                           | وَمِنَ ٱلنَّاسِ                   | ١  |
| الإعجاب بمعنى الاستحسان أيْ: استحسنته وعظم في نفسك.               | يُعْجِبُك                         | ۲  |
| شديد الخصومة.                                                     | أَلَدُ ٱلْخِصَامِ                 | ٣  |
| أدبر وانصرف عن مجلسك.                                             | تُولَّىٰ                          | ٤  |
| السعي: هو المشي السريع، وهو مستعار هنا لإيقاع الفتنة والتخريب.    | سكعكي                             | ٥  |
| الزَّرع.                                                          | ٱلْحَرْثَ                         | ٦  |
| ما تناسل وتوالد من الحيوان.                                       | وَٱلنَّسْ لَ                      | ٧  |
| العزة: خلاف الذل، والمراد بها هنا الأنفَة والحميَّة واستمراره على |                                   | ٨  |
| الذنب تكبرًا.                                                     | أَخَذَتُهُ ٱلْعِنَّةُ بِٱلْإِشْمِ |    |
| كافيه، أي: تكفيه جهنم.                                            | فَحَسْبُهُ، جَهُنَّمُ             | ٩  |
| الفراش الذي يأوي إليه المرء للراحة.                               | ٱلْمِهَادُ                        | ١. |

<sup>(</sup>١) سورة البقرة : ٢٠٤-٢٠٦.

#### المعنى الإجمالي:

في هذه الآيات الكريمة يبين الله – تعالى – لنبيه الكريم سيدنا محمد على صفاتِ فريقٍ من النّاس يظهرون غير ما يبطنون، فيقول: من النّاس فريقٌ تستحسن قوله وأنت في هذه الحياة الدنيا؛ لأنك تأخذ بالظواهر، وهو منافقٌ يُظهر غير ما يضمر، ويقول ما لا يفعل، ويوهم أنه صادق الإيهان، ويحلف بالله أن ما في قلبه موافق لما يقول ويدعى، وهو شديد العداوة والخصومة للإسلام والمسلمين.

وإذا خرج من عندك أيها الرسول الكريم أسرع في الأرض ليفسد فيها، ويتلف زروع الناس، ويقتل ماشيتهم، والله لا يحب الفساد.

وإذا نُصِح ذلك المنافق المفسد، وقيل له: اتق الله واحذر عقابه، وكُفَّ عن الفساد في الأرض لم يقبل النصيحة، بل يحمله الكبر وحميَّة الجاهلية على مزيد من الآثام، فَحَسْبُه جهنم وكافيته عذابًا، ولبئس الفراش هي.

#### سبب النزول:

أورد الواحدي في سبب نزول الآيات الكريمة، عن السُّدِّي أنها نزلت في الْأَخْسَ بْنِ شَرِيقِ الثَّقَفِيِّ وهو حليف بني زُهْرة \_ أقبل إلى النبي عَيِّ بالمدينة فأظهر له الإسلام، وأعجب النبي عَيِّ ذلك منه، وقال: إنها جئت أريد الإسلام، والله يعلم أنني صادق وذلك قوله: ﴿ وَكُثْهِدُ اللهُ عَلَى مَا فِي قَلْبِهِ وَ اللهُ تَعَالَى فِيهِ: خرج من عند النبي عَيِّ فَمَرَّ بِزَرْعِ لقَوْمٍ مِنَ المُسْلِمينَ وحُمُّ فأَحرَقَ الزَّرْعَ وعَقَرَ الحمر فأنزَلَ اللهُ تَعَالَى فِيهِ: ﴿ وَإِذَا تَوَلَى سَعَىٰ فِي ٱلْأَرْضِ لِيُفْسِدَ فِيهَا وَيُهْلِكَ ٱلْحَرْثَ وَٱلنَّسَلَ اللهُ (٢)(٣).

ومع ضعف سند هذه الرواية التي ذكرت سبب النزول إلا أنَّ العبرة - كما قرر العلماء - بعموم اللفظ لا بخصوص السبب، فالآية تشمل صنفًا من النَّاس حلو اللسان، لكنه عظيم الفساد في الأرض،

يعطيك من طرف اللسان حلاوة ويروغ منك كما يروغ الثَّعلب

تُكذِّب أعمالُه أقوالَه، ويخالفُ ظاهرُه باطنه.

<sup>(</sup>١) سورة البقرة: ٢٠٤.

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة: ٢٠٥.

<sup>(</sup>٣) أسباب نزول القرآن، للواحدى:٥٧، ٥٨.

#### التفسير والبيان:

في هذه الآيات الكريمة يظهر الله تبارك وتعالى لعباده المؤمنين بعض أوصاف أهل النفاق، حتى يحذرهم المؤمنون، ولا ينخدعوا بأقوالهم البرَّاقة، وقد وصفهم الله تعالى بخمس صفاتٍ على النحو التالى:

## الصفة الأولى: حلاوة اللسان:

قال تعالى: ﴿ وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يُعْجِبُكَ قَوْلُهُ فِي ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنيَّا ﴾، فأهل النفاق يعجبك كلامهم الحلو الظاهر، المر الباطن، وأنت في هذه الدنيا؛ لأنك تأخذ الناس بظواهرهم، أما في الآخرة فلن يعجبك أمرهم؛ لأنه ستنكشف حقائقهم أمام الله الذي لا تخفى عليه خافية.

#### الصفة الثانية: فساد القلب:

قال تعالى: ﴿ وَيُشْهِدُ اللهَ عَلَى مَا فِي قَلْمِهِ ﴾ فهذا الصنف من الناس يقرن كلامه المعسول، وتودده الظاهر، بإشهاد الله على أن ما في قلبه مطابق لما يجري على لسانه حتى يخدع النَّاس.

### الصفة الثالثة: شدة الخصومة والعداوة:

قال تعالى: ﴿وَهُوَ أَلَدُ ٱلْحِصَامِ ﴾ فهذا الصنف من الناس رغم ما يظهر من حلاوة المنطق، وما يزينه من الكلام حتى تستمع لحديثه، وتنخدع بسحر بيانه إلا إنهم في الحقيقة شديدو العداوة والخصومة للإسلام والمسلمين.

## الصفة الرابعة: الإفساد في الأرض:

قال تعالى: ﴿ وَإِذَا تُولِنَى سَعَىٰ فِي ٱلْأَرْضِ لِيُفْسِدَ فِيهَا ﴾ فهذا الصنف المنافق والمخادع ينتقل من مرحلة الكلام المعسول إلى مرحلة الإفساد العملي؛ حيث يبذلون كل ما في وسعهم من أجل الإفساد في الأرض بالتخريب والتدمير، للإفساد بين الناس، وتفريق كلمتهم، وإتلاف كل ما يقع تحت يدهم من الزروع والثمار والحيوان وما به قوام الحياة والأحياء، ووضع الخطط المؤذية لعباد الله، والله سبحانه وتعالى لا يحب إفسادهم، ولا خبيث أعمالهم.

## الصفة الخامسة: التعالى على النصح والتوجيه:

قال تعالى: ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُ أُتَّقِ ٱللَّهَ أَخَذَتُهُ ٱلْمِزَّةُ بِٱلْإِثْمِ ﴾ فالمنافق إذا قيل له - على سبيل النصح والإرشاد -: اتق الله واترك ما أنت فيه من نفاق وخداع وخروج عن طاعة الله - استولت عليه العزة

ودفعه كبره للتهادي في الشرِّ والفساد، لذلك كانت جهنم جزاءً لهؤلاء المنافقين، وبئس الجزاء هي. الصور البلاغية:

# - في قوله تعالى: ﴿ سَعَىٰ فِي ٱلْأَرْضِ ﴾ استعارة؛ لأن السعي في الأصل: هو المشي السريع، وهو مستعار هنا لإيقاع الفتنة بين الناس والتخريب في الأرض.

- ذكر لفظ الإثم بعد العزة في قوله تعالى: ﴿ أَخَذَتُهُ ٱلْعِزَّةُ بِٱلْإِثْمِ ﴾؛ للدلالة على أنها عزة مذمومة.
  - في قوله تعالى: ﴿ وَلَبِ نُسَ ٱلْمِهَادُ ﴾ بيان لسوء مصير أهل النفاق.

#### الدروس المستفادة:

- ١- ينبغى على المسلم أن يكون متيقظًا لما يسمع فلا يغتر بالظاهر حتى تتضح له الأمور.
  - ٢- بعض الناس قد تعجب بحلاوة لسانه لكنه شر مستطير يجب الحذر منه.
    - ٣- التعالى على النصح والتوجيه ذنب كبير يؤدى بصاحبه إلى النار.
    - ٤- الله لا ينظر إلى الصور والأقوال، وإنها ينظر إلى القلوب والأعمال.
    - ٥- يظهر الله تعالى صفات المنافقين ليكون المسلمون على حذر منهم.
      - ٦- وجوب الابتعاد عن هذه الأوصاف المذمومة.



## المناقشة والتدريبات

| س١: اشرح الآيات شرحًا إجماليًّا.                                                                                             |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|                                                                                                                              |
| س٢: ما المراد بالكلمات التالية:                                                                                              |
| [وَمِنَ النَّاسِ - يُعْجِبُكَ - أَلَدُّ الْخِصَامِ - تَوَلَّى]؟                                                              |
|                                                                                                                              |
| س٣: أكمل ما يلي:                                                                                                             |
| - معنى ﴿ سَكَعَىٰ فِي ٱلْأَرْضِ ﴾                                                                                            |
| - معنى ﴿ ٱلْحَرُّثَ ﴾                                                                                                        |
| – معنى ﴿ وَٱلنَّسْ لَ ﴾                                                                                                      |
| <ul> <li>من صفات المنافقين اللسان و القلب.</li> </ul>                                                                        |
| <ul> <li>المنافق لا يقبل والإرشاد.</li> </ul>                                                                                |
| س ٤: بيِّن أوصاف أهل النفاق المذكورة في الآيات بإيجاز.                                                                       |
| س٥: صوِّب العبارات التالية:                                                                                                  |
| <ul> <li>في قوله تعالى: ﴿ سَعَىٰ فِي ٱلْأَرْضِ ﴾ تشبيه؛ لأن السعي في الأصل: هو المشي السريع.</li> </ul>                      |
| <ul> <li>- ذكر لفظ الإثم بعد العزة في قوله تعالى: ﴿ أَخَذَتُهُ ٱلْمِنَّةُ بِٱلْإِثْمِ ﴾؛ للدلالة على أن المنافقين</li> </ul> |
| بشعرون بالعزة.                                                                                                               |
| س ٦: ما السر البلاغي في ختم الآية بقوله تعالى: ﴿ وَلِبِ أَسَ ٱلْمِهَادُ ﴾؟                                                   |
|                                                                                                                              |
| سV: اذكر الدروس المستفادة من الآيات الكريمة.                                                                                 |
| <b>\$\$\$</b>                                                                                                                |



#### عقوبة الحرابة في الإسلام

#### معاني المفردات:

| المعنى                                                                                                                   | الكلمة                                 | م |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------|---|
| المحاربة: من الحرب، وهي ضد السِّلْم، والمراد: قطعُ الطريق على الآمنين، والاعتداء عليهم بالقتل أو سلب أموالهم أو غير ذلك. | يُحَارِبُونَ                           | ١ |
| الفساد: ضد الصلاح، وكل ما يخرج عن وضعه الذي يكون به صالحًا نافعًا يقال: إنه قد فسد.                                      | فَسَادًا                               | ۲ |
| التصليب: وضع الجاني الذي يُراد قتله مشدودًا على مكان مرتفع يُرى بعد القتل؛ ليكون عبرةً وردعًا لغيره عن ارتكاب الجرائم.   | يُصُلِبُوا                             | ٣ |
| يُطردوا خارج الأرض التي ارتكبوا فيها جرائمهم إلى أرض أخرى.                                                               | يُنفَوّاْ مِنَ ٱلْأَرْضِ               | ٤ |
| الخزي: الذل والفضيحة، والمراد: عذابٌ فاضحٌ لهم.                                                                          | خِزْئُ فِي ٱلدُّنْيَا                  | 0 |
| أتوكم طائعين نادمين، وتركوا ظلمهم.                                                                                       | إِلَّا ٱلَّذِينَ تَابُواْ              | ٦ |
| من قبل أنْ تتمكنوا من أخذهم.                                                                                             | مِن قَبِّلِ أَن تَقْدِرُواْ عَلَيْهِمُ | ٧ |

<sup>(</sup>١) سورة المائدة: ٣٣-٣٤.

#### سبب النزول:

قال القرطبي: اختلف الناس في سبب نزول هذه الآية؛ فالذي عليه الجمهور أنها نزلت في العُرَنيِّن، وهم قومٌ تظاهروا بالإسلام وقدموا على رسول الله على فاجتووا المدينة - أيْ: أصابهم المرض لأنَّ هواء المدينة لم يناسبهم - فأمر لهم رسول الله على بلقاح وأمرهم أن يشربوا من أبوالها وألبانها فانطلقوا، فلم صحوا قتلوا راعي النبي على واستاقوا النعم، فبلغ النبي على خبرهم من أول النهار فأرسل في آثارهم، فلما ارتفع النهار حتى جيء بهم، فأمر بهم فقطعت أيديهم وأرجلهم، فأنزل الله تبارك وتعالى في ذلك: ﴿ إِنَّمَا جَنَ وُا اللَّهِ مَن خِلْفٍ أَو يُسَعَونَ فِي ٱلأَرْضِ فَسَادًا أَن يُقتَلُوا أَو يُصَابُوا وَلهُم قَن خِلْفٍ أَو يُسَعَونَ فِي ٱلأَرْضِ فَسَادًا أَن يُقتَلُوا أَو يُصَابُوا وَلهُم فِي اللَّهُ فَي اللَّهُ فِي اللَّهُ فِي اللَّهُ فِي اللَّهُ فِي اللَّهُ فَي اللَّهُ فَي اللَّهُ فَي اللَّهُ فِي اللَّهُ فِي اللَّهُ فَي اللَّهُ فِي اللَّهُ فَي اللَّهُ فَالَهُ فَي اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ فَي اللَّهُ عَلَى اللَّهُ مَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ مَا اللّهُ اللّهُ وَلَى اللّهُ اللّهُ

وكما ذكرنا قبل ذلك أن العبرة بعموم اللفظ لا بخصوص السبب؛ فالآية عامَّةٌ في كل من يفسد في الأرض بها تضمنته الآيات الكريمة.

## المعنى الإجمالي:

في هاتين الآيتين الكريمتين بيانٌ لعقوبة من تُسوِّل لهم أنفسهم أن يفسدوا في الأرض، ويروعوا الآمنين، ويعتدوا على حقوق الناس وأموالهم وأعراضهم، وتوعد الحقُّ سبحانه وتعالى المفسدين في الأرض بأشد ألوان العقاب، جراء ما أفسدوا وخرَّبوا وألحقوا الضرر بالمجتمع الذي يعيشون فيه، والمفسد: هو من يحمل السلاح على النَّاس، ويخيفهم في بلدٍ أو طريق.

وينطبق هذا الوصف على كل من يقوم بأي إفساد في الأرض، مثل من ينفذون العمليات الإجرامية والإرهابية التي تروِّعُ الآمنين، وكذلك من يقومون بالتفجيرات التي تستهدف المارَّة في الشوارع، أو تستهدف مؤسسات الدولة، أو الممتلكات العامة والخاصة.

وذكرت الآيتان أنه لا جزاء للمفسدين في الأرض إلا القتل، والصَّلب، وقطع اليد والرِّجل من خلاف، أو النَّفي من الأرض عقوبةً لهم، وخزيًا، ذلك العذاب المذكور هو المعجَّل لهم في الدنيا، ولهم في الآخرة عذابٌ عظيمٌ، إلا الذين تابوا من إفسادهم من قبل أنْ تتمكنوا منهم فاعلموا أن الله غفورٌ للذنوب، رحيمٌ للعباد.

<sup>(</sup>١) المائدة: ٣٣-٤٣.

<sup>(</sup>٢) تفسير القرطبي: ٦ / ١٤٨.

#### التفسير والبيان:

## العنصر الأول: بناء المجتمع الإسلامي على أساس الترابط:

حرص الإسلام من خلال تعاليمه على أن يقيم المجتمع المسلم على أساسٍ من التهاسك والترابط، وأن يسود الأمان، وينعم الناس جميعًا بالاستقرار والاطمئنان، فيشعر الفرد بالأمن على نفسه وماله وأهله وولده.

ومن أجل تحقيق هذا الهدف على أرض الواقع وضع الإسلام جملةً من التشريعات التي يتم بها هذا المقصد، ومنها ما جاء في الآيتين الكريمتين من بيان عقوبة الإفساد في الأرض، وهي جريمة كبيرة؛ لأنها أصلٌ لعدة جرائم، ومن هنا توعدت الآيتان مرتكبها بعقابٍ في الدنيا مع ما ينتظره في الآخرة من عذابِ عظيم.

## العنصر الثاني: عقاب المفسدين في الدنيا:

ذكرت الآيتان العقوبات المترتبة على ارتكاب هذه الجريمة النّكراء، وهي أربع عقوباتٍ تصدَّر الكلام عنها بلفظ ﴿ إِنَّمَا ﴾ لتأكيد العقاب، ولبيان أنه عقابٌ لا هوادة فيه؛ لأنه حدُّ من حدود الله تعالى، كما أنه متعلق بجريمة هي من أشدِّ الجرائم خطرًا؛ لأنها تهدم بنيان المجتمع وأمنه.

العقوبة الأولى: القتل؛ فيجوز لحاكم المسلمين أنْ يقتلهم إنْ قَتلوا أحدًا.

العقوبة الثانية: الصَّلْب: ويستحق المفسدون هذه العقوبة إنْ جمعوا بين أخذ المال والقتل، ويكون هذا بوضع الجاني الذي يراد قتله مشدودًا على مكان مرتفع، بحيث يُرى بعد القتل ليكون عبرةً لغيره، وردعًا له عن ارتكاب المعاصى والجرائم.

العقوبة الثالثة: قطع الأيدي والأرجُل من خلافٍ؛ أيْ: تُقْطَع مختلفة، ولا تكون اليد والرِّجل المقطوعتان من جانبِ واحدٍ؛ بل تكونان من جانبين مختلفين، وهذه العقوبة إنْ اقتصر واعلى أخذ المال فقط.

العقوبة الرابعة: النّفي من الأرض: بأنْ يُطردوا خارج الأرض التي ارتكبوا فيها جرائمهم إلى أرضٍ أخرى، وهذه العقوبة إنْ أخافوا النّاس وقطعوا الطّريق عليهم، وكانوا سببًا في ترويعهم. هذا عقابهم الذي يستحقونه في الدنيا، وفيه ذل وفضيحةٌ وعارٌ عليهم؛ لأنه كشف أمرهم، وهتك سترهم، وجعلهم عبرة لغيرهم.

## العنصر الثالث: عقاب المفسدين في الآخرة:

أما عقابهم في الآخرة، فهو العذاب العظيم الذي لا يستطيع أحد تحمله، إلا من تاب قبل أن يتمكن الحاكم منه، ويقدر على عقوبته فإن توبته حينئذ جديرةٌ بأن تكون توبة خالصة لله، يسقط عنه بها حد الحرابة، وتبقى المؤاخذة على ما ارتكب من حقوق الآدميين، وما أتلف من مال أو دم، وفي هذه الحالة تنتقل العقوبة من الحد إلى القصاص(۱).

## العنصر الرابع: الحكمة من هذا التشريع:

إن هذا التشريع الوارد في النَّص الكريم يقطع الطريق على من تسول له نفسه السعي بالإفساد في الأرض، بأي وسيلة كانت من اعتداء على الأرواح أو الأموال أو الأعراض، ومثل هذا التشريع يحفظ للمجتمع أمنه وسلامه.

#### الصور البلاغية:

- تصدير الآية الكريمة بقوله تعالى: ﴿ إِنَّمَا ﴾ يفيد الحصر وتأكيد العقاب.
- في الآية تشبيه لمن يحارب أولياء الله وشرعه بأنهم محاربون له ولرسوله على لذيادة التشنيع عليهم، ولبيان أن كل من يهدد أمن المسلمين ويعتدي عليهم يكون محاربًا لله ولرسوله ومستحقًا لغضبه سبحانه وعقوبته.
- التَّشديد في هذه الأفعال (يُقَتَّلُوا يُصَلَّبُوا تُقَطَّعَ) للمبالغة في تنفيذ عقوبة الحِرابة، وأنه لا هوادة فيها.

#### من الدروس المستفادة:

- ١- يهدف الإسلام إلى حماية المجتمع المسلم من كل ما يهدد أمن الناس واستقرارهم.
  - ٢- شَرَع الإسلام العقوبات الرادعة غلقًا لباب الشرِّ، وحفظًا لحقوق العباد.
    - ٣- باب التوبة مفتوحٌ أمام المذنبين مهما بلغت ذنوبهم.
- ٤ التوبة الصادقة تهدم ما قبلها من الذنوب، وترفع المؤاخذة فيها هو من حقوق الله تعالى، أما
   حقوق العباد فلا بد من استيفائها.

<sup>(</sup>١) أي: يطالبون يوم القيامة برد حقوق من ظلموهم وآذوهم في الدنيا.

## المناقشة والتدريبات

س١: اشرح الآيتين شرحًا إجماليًّا.

س٢: ما معنى الكلمات التالية:

( يُحَارِبُونَ - فَسَادًا - يُصَلَّبُوا - يُنْفَوْا مِنَ الْأَرْضِ)؟

### س٣: أكمل العبارات التالية:

الخزي: ..... فاضحٌ لهم.

- معنى ﴿ إِلَّا ٱلَّذِينَ تَابُواْ ﴾: . . . . . . . طائعين نادمين، و . . . . . . . ظلمهم.

- معنى ﴿ مِن قَبُلِ أَن تَقَدِرُواْ عَلَيْهِم ﴾ أيْ: من قبل أنْ ..... من أخذهم.

س٤: ما جزاء المفسدين في الأرض كما بينته الآيتان الكريمتان؟

س٥: ماذا يفيد تصدير الآية الكريمة بقوله تعالى: ﴿ إِنَّمَا ﴾؟

س٦: ما السر البلاغي في قوله تعالى: ﴿ يُحَارِبُونَ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُ, ١٠٠

س٧: اختر الإجابة الصحيحة من بين القوسين:

- يستحق المفسد في الأرض عقوبة القتل

(إنْ قتل أحدًا - إن أخذ المال فقط - إن أخاف الناس فقط).

- عقوبة من يجمع بين أخذ المال والقتل (القتل فقط - قطع الأيدي والأرجل - القتل والصَّلب).

- إذا تاب المفسد قبل القدرة عليه من الحاكم (تُقبل توبته - يُحبس - تقطع يده فقط).

س ٨: ماذا يفيد التشديد في الأفعال (يُقَتَّلُوا - يُصَلَّبُوا - تُقَطَّعَ)؟

س٩: حرص الإسلام من خلال تعاليمه على أن يقيم المجتمع المسلم على أساسٍ من التاسك والترابط، وأن يسود الأمان.

وضحِّ ذلك من خلال دراستك لتفسير الآيتين الكريمتين.

س ١٠: اذكر ما يُستفاد من الآيتين الكريمتين.

## الموضوع الحادي عشر سلوكيات مذمومة نهي عنها الإسلام

قال الله تعالى: ﴿ يَنَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا يَسَّخَرُ قَوْمٌ مِّن قَوْمٍ عَسَىٰ أَن يَكُونُواْ خَيْرًا مِنْهُمْ وَلَا فِسَاءٌ مِّن فِسَاءً مِّن فِسَاءً مَن فَاللهِ عَلَى اللهُ تعالى: ﴿ يَنَا اللهُ تعالى : ﴿ يَنَا اللهُ عَالَى اللهُ مَن الطَّنِ إِنْ اللهُ مَن الطَّن اللهُ مَن اللهُ مَن الطَّن اللهُ مَن الطَّن اللهُ مَن الطَّن اللهُ مَن الطَّن اللهُ مَن اللهُ مَن الطَّن اللهُ مَن اللهُ مَن الطَّن اللهُ مَن الطَّن اللهُ مَن الطَّن اللهُ مَن الطَّن اللهُ الله

#### معانى المفردات:

| المعني                                                                                                                                                                      | الكلمة                            | م |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------|---|
| السخرية: الاحتقار وذكر العيوب والنقائص على سبيل الاستهزاء.                                                                                                                  | ڵٳؽڛؙٞڂؘڒ                         | ١ |
| لا يَعِبُ بعضُكم بعضًا بقولٍ أو إشارة باليد أو العين أو نحوهما.                                                                                                             | وَلَا نُلْمِزُوۤا                 | ۲ |
| لا يُعِبُ بعضُكم بعضًا بقول أو إشارة باليد أو العين أو نحوهما.<br>أي لا يدْعُ بعضُكم بعضًا باللقب الذي يسوءه ويكرهه، كأنْ<br>يقول لأخيه المسلم: يا فاسق، يا منافق، يا كافر. | وَلَا نَنَابَزُواْ بِٱلْأَلْقَابِ | ٣ |
| الذكر والصيت والشهرة.                                                                                                                                                       | ٱلإسم                             | ٤ |
| التجسس البحث عن العورات والعيوب.                                                                                                                                            | وَلَا تَجَلَّىَ سُواْ             | ٥ |
| ذكر الإنسان بما يكره في غيبته.                                                                                                                                              | وَلَا يَغْتَب                     | ٦ |

#### التفسير والبيان:

ينهى الله المؤمنين عن صفات مذمومة من شأنها أن تفرق المجتمع وتقطع أوصاله فيقول:

1 ﴿ لَا يَسَخَرُ قَوْمٌ مِن قَوْمٍ ﴾ يعني: لا يهزأ ناس من المؤمنين بآخرين، فالسخرية بالناس رذيلة تُغضب الرحمن، وتُرضي الشيطان، وتُثير كوامن الفتن، وبواعث الشر، وهي دليلٌ على خُبث النية وسوء السريرة، ودناءة النفس، فقد يكون المسخور منهم خيرًا عند الله من الساخرين.

<sup>(</sup>١) سورة الحجرات. الآيتان: ١١، ١٢.

كما لا يصح أن تسخر امرأةٌ من امرأةٍ أخرى، فلربّما كانت المسخور منها خيرًا عند الله من الساخرة وأفضل.

يؤيد هذا ويؤكده قول النبي عَيِي (رُبَّ أَشْعَثَ، مَدْفُوع بِالأبوابِ لَوْ أَقْسَمَ عَلَى اللهِ لَأَبَرَّهُ» (``.

ولذا لا يصح أن يقطع العبد بمدح أحدٍ لِما يرى عليه من صور الطاعة ، كما لا يصح أن يقطع بعيبه لما يرى عليه من صور المعصية، فلعل من يحافظ على الأعمال الظاهرة يعلم الله من قلبه وصفًا مذمومًا لا تصح معه تلك الأعمال، ولعل من نرى منه تفريطًا أو معصيةً يعلم الله من قلبه وصفًا محمودًا يَغفر له بسببه، فالمدار كله على القلوب، وهذه لا يعلم ما فيها إلا الذي خلقها.

٢\_ ﴿ وَلَا نَلْمِزُوا أَنفُكُ مُ ﴾ إشارة إلى أن المؤمنين جميعًا نفسٌ واحدةٌ فلا يجوز لأحد أن يعيب أخاه.

٣ ﴿ وَلَا نَنَابَرُواْ بِٱلْأَلْقَابِ ﴾ فلا يجوز مناداة المسلم بما يكره من الألقاب، ويستثنى من ذلك الألقاب التي تُكسِب حمدًا ومدحًا وتكون حقًّا وصدقًا فلا تُكْرَهُ، كما قيل لأبي بكر رضى الله عنه: الصديق، ولعمر ﷺ: الفاروق.

- وبعد بيان ما يجب مراعاته في حق المسلم وهو حاضر، شرعت الآية التالية في بيان حق المسلم إذا غاب، فأمرت المؤمنين بالابتعاد عن التهمة وسوء الظن بالناس.

٤ ﴿ وَلَا جَسَ سُوا ﴾ نهيٌ عن البحث عن عورات المسلمين واتباع معايبهم، وقد قال رسول الله عَيْكُ: «يَا مَعْشَرَ مَنْ آمَنَ بلِسَانِهِ وَلَمْ يَدْخُلِ الْإِيمَانُ قَلْبَهُ: لَا تَغْتَابُوا الْمُسْلِمِينَ، وَلَا تَتَّبعُوا عَوْرَاتِهِمْ، فَإِنَّهُ مَنِ اتَّبَعَ عَوْرَاتِهِمْ يَتَّبِعِ اللهُ عَوْرَتَهُ، وَمَنْ يَتَّبِعِ اللهُ عَوْرَتَهُ يَفْضَحْهُ فِي بَيْتِهِ» (٢٠).

٥ ﴿ وَلَا يَغْتَب بَّعْضُكُم بَعْضًا ﴾ نهي كذلك عن الوقوع في أعراض الناس وذلك بالغيبة المذمومة المنفر منها بصورة من يأكل لحم أخيه وهو ميت، وتلك صورة مستبشعة مستهجنة تنفر منها الطباع السليمة، والفِطر القويمة، وأولى بالمؤمنين أن ينأوا بأنفسهم عنها، وأن يتوبوا إلى الله منها.

<sup>(</sup>١) رواه مسلم.(٢) رواه أبو داود.

\_ قال رسول الله ﷺ: «أَتَدْرُونَ مَا الْغِيبَةُ ؟ قَالُوا : اللَّهُ وَرَسُولُهُ أَعْلَمُ، قَالَ : ذِكْرُكَ أَخَاكَ بِمَا يَكْرَهُ، قِيلَ : أَفَرَأَيْتَ إِنْ كَانَ فِي أَخِي مَا أَقُولُ ؟ قَالَ : إِنْ كَانَ فِيهِ مَا تَقُولُ فَقَدِ اغْتَبْتَهُ، وَإِنْ لَمْ يَكُنُ فِيهِ فَقَدْ

- \_ قال الحسن على الغيبة على ثلاثة أوجه كلها في كتاب الله، الغيبة، والإفك، والبهتان.
  - \_ أما الغِيبة: فهي أن تقول في أخيك ما هو فيه مما يكرهه.
    - \_ وأما الإفك: فأن تقول فيه ما بلغك عنه مما يكرهه.
    - \_ وأما البهتان: فأن تقول فيه ما ليس فيه مما يكرهه.
- \_ إنّ الإسلام حريص كل الحرص على طهارة المجتمع المسلم من هذه الآفات، ومن كل ما من شأنه أن يُوغِر الصدور أو يوقد نار الحقد والعداوة بين المسلمين، إذ المجتمع المسلم تحكمه قِيمُ الأخوة والوحدة والترابط بين جميع أفراده، قال تعالى: ﴿ إِنَّمَا ٱلْمُؤْمِنُونَ إِخُوَّةً ﴾ (٢).

١- في قوله تعالى: ﴿ أَن يَأْكُلَ لَحْمَ أَخِيهِ مَيْتًا ﴾ تنفير من غيبة المسلم لأخيه المسلم بهذا التصوير الشنيع.

٢\_ في قوله تعالى: ﴿ وَلَا نَلْمِزُوا أَنفُسَكُم ﴾ إشعار بأن المسلمين جميعًا نفس واحدة، فمن عاب أخاه المسلم، فكأنما عاب نفسه.

#### من الدروس المستفادة:

١- البعد عما يفرق المجتمع المسلم ويُقَطّع أوصاله من سلوكيات خاطئة، كالسخرية والطعن والتنابز بالألقاب والظن السيئ والغيبة.

٢\_ وجوب المبادرة بالتوبة والإنابة إلى الله \_ تعالى \_ من هذه الذنوب والآفات.

٣ تقوى الله \_ تعالى \_ طريق لعصمة الفرد والمجتمع.

\_\_\_\_\_ (١) رواه مسلم. (٢) سورة الحجرات. الآية: ١٠.



## س١: ما معاني الكلمات الآتية:

| (لَا يَسَخَرُ - وَلَا نَلْمِزُوٓا مَ وَلَا نَنَابَزُواْ بِٱلْأَلْقَابِ - وَلَا تَجَسَسُواْ) ؟ |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------|
|                                                                                               |
|                                                                                               |
| س٢: نهى القرآن الكريم المسلمين عن سلوكيات مذمومة، اذكرها.                                     |
|                                                                                               |
|                                                                                               |
|                                                                                               |
| س٣: وضّح ما تهدف إليه الآيتان الكريمتان.                                                      |
|                                                                                               |
|                                                                                               |
|                                                                                               |

# الموضوع الثاني عشر الموضوع الثاني عشر مقاصد الشريعة حفظ الأعراض

قال تعالى: ﴿ قُل لِلْمُؤْمِنِينَ يَغُضُّواْ مِنْ أَبْصَدِهِمْ وَيَحْفَظُواْ فُرُوجَهُمْ ذَلِكَ أَزَى لَمُمُّ إِنَّ اللّهَ خَيِرُ يِمَا يَصْنَعُونَ ۞ وَقُل لِلْمُؤْمِنَتِ يَغْضُضْنَ مِنْ أَبْصَدِهِنَ وَيَحْفَظُنَ فُرُوجَهُنَّ وَلاَ يُبْدِينَ زِينَتَهُنَّ إِلّا مَا طَهَرَ مِنْهَا وَلَيْ لِلْمُؤْمِنَتِ يَغْضُضْنَ مِنْ أَبْصَدِهِنَّ وَلا يُبُدِينَ زِينَتَهُنَّ إِلَا لِبُعُولَتِهِ ﴾ أَوْ عَابَابِهِ ﴾ أَوْ عَابَابِهِ ﴾ أَوْ عَابَابِهِ ﴾ أَوْ عَابَابِهِ ﴾ أَوْ الْبَنَاءِ بُعُولَتِهِ ﴾ أَوْ إِينَتِهِنَ أَوْ بَنِي إِخْولِتِهِ ﴾ أَوْ أَبْنَاءٍ بُعُولَتِهِ ﴾ أَوْ إِينَتِهِنَ أَوْ بَنِي إِخْولِتِهِ ﴾ أَوْ السِّيقِينَ أَوْ يَسَابِهِنَ أَوْ يَنْ اللّهِ عَرْبِينَ إِلَى اللّهِ مَلِيعَ اللّهُ مَلْ اللّهِ مَعْلَى اللّهِ مَلْ اللّهِ مَلْ اللّهُ مَلْ اللّهِ مَلِيعَ اللّهُ اللّهِ مَلْ اللّهِ مَلِيعَا اللّهُ اللّهُ اللّهِ مَلِيعَا اللّهُ اللّهِ مَلِيعَا اللّهُ اللّهِ مَلِيعَا اللّهُ اللّهُ مُلِكُونَ اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللّهِ مَلِيعًا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهِ مَلِيعًا اللّهُ اللّهُ اللّهِ مَلْ اللّهُ اللّهُ مِلْ اللّهُ مُلْ اللّهُ عَلَى عَوْرَاتِ لَمُ اللّهُ اللّهُ مَلْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَلْ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللهُ اللللهُ اللّهُ الللهُ اللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ الللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللهُ ال

### معانى المفردات:

| المعنى                                      | الكلمة                            | م  |
|---------------------------------------------|-----------------------------------|----|
| أي: يَكُفُّوا أبصارهم عن النظر.             | يَغُضُّواُ                        | ١  |
| جمع خِمار، وهو ما تُغطي به المرأة رأسها.    | بِخُمُرِهِنَ                      | ۲  |
| جمع جَيْب، وهو فتحة في أعلى الثوب يبدو منها | مرار<br>جيوم ٿا                   | ٣  |
| بعض الجسد.                                  | جيويهن                            |    |
| أي أزواجهنَّ، ومفردها بَعْل.                | لِلْعُولَتِهِيَ                   | ₩. |
| المراد به الإماء دون العبيد.                | أَوْ مَا مَلَكَتْ أَيْمَنْنُهُنَّ | 0  |
| الحاجة إلى النساء.                          | ٱلْإِرْبَةِ                       | ٦  |
| لم يعرفوا عورات النساء لصغرهم.              | لَمْ يَظْهَرُواْ                  | ٧  |

#### التفسير والبيان:

إن الإسلام يهدف إلى إقامة مجتمع نظيف، تُحفظ فيه الحرمات، وتُصان فيه الأعراض، وتَعْلُو فيه وَعَلُو فيه الإسلام يهدف إلى إقامة مجتمع نظيف، تُحفظ فيه والأمر الإلهيُّ للمؤمنين بغض البصر، وحفظ (١) سورة النور. الآيتان: ٣٠، ٣٠.

الفرج من الوقوع في الحرام، قال تعالى: ﴿ قُل لِلمُؤْمِنِينَ يَغُضُّواْ مِنْ أَبْصَرَهِمْ وَيَحْفَظُواْ فَرُوجَهُمْ ﴾ وابتدأ سبحانه بالأمر بغض البصر ؛ لأنّه الباب الأكبر إلى القلب، ولأنّ النظرة المريبة ذريعةٌ إلى ارتكاب المعصية، كما حذر النبي عَنْ من ذلك فقال: ﴿ لا تُتْبِعِ النّظْرَةَ النّظْرَةَ، فَإِنّ لَكَ الْأُولَى وَلَيْسَتْ لَكَ الْأَخِرَةُ ﴾ لكَ الْأَخِرَةُ ﴾ لكَ الْأَخِرَةُ ﴾ لكَ الْأَخِرَةُ ﴾ (١٠).

ولمّا كانت النساءُ شقائقَ الرجال، وتجري عليهن نفسُ الأحكام، أَتْبِعَ الله ـ تعالى ـ ذلك الخطاب بأمرٍ خاص للنساء فَأَمَرَ هُنَّ أَنْ يَغْضُضن من أبصارهن، ويحفظن فروجهن ولا يُظْهِرن مواضع الزينة منهن، إلا ما جرت العادة بكشفه للضرورة كالوجه والكفين؛ لأنه لا غنى عن كشفهما.

ولمّا نهى الله سبحانه المؤمنات عن إبداء الزينة أرشدهن إلى كيفية إخفاء بعض مواضع الزينة، قال تعالى: ﴿ وَلِيضَرِبْنَ بِخُمُرِهِنَّ عَلَى جُيُومِينً ﴾ وهذا أمرٌ بإسدال غطاء الرأس على نحورهن وصدورهن؛ سترًا لهذه المفاتن عن الأنظار.

وقد استثنى القرآن الكريم المحارم الذين يخالطون المرأة، فأجاز إبداء المرأة لزينتها أمامهم وهؤلاء الأصناف هم:

١- الأزواج في قوله تعالى: ﴿ لِبُعُولَتِهِ ﴾ فإنَّ إبداء الزينة لهم من المستحسن من غير استهجان.

٢- الآباء، قال تعالى: ﴿ أَوْ ءَابَآبِهِ ﴾ ﴾ لأنها قطعة منه، وهو تحْرَمٌ لها، وزينتها تسره و لا تضره ولا تغريه.

٣- آباء الأزواج، في قوله تعالى: ﴿ أَوَ ءَاكِ أَو عَاكِ إِنْ مُولِتِهِنَ ﴾ لأنّ أبا الزوج تَحْرَمٌ لها، ولا يُغرَى بامرأة ابنه إلا لئيمٌ، وخارجٌ عمّا تقتضيه الفطرة السليمة.

٤ الأبناء في قوله تعالى: ﴿ أَوْ أَبْنَآبِهِنَ ﴾: لأنهم قطعة منها، ولا يُغرى بأمه إلا من انتكست فطرته.

<sup>(</sup>١) رواه أحمد والترمذي.

- ٥- أبناء الأزواج في قوله تعالى: ﴿ أَوْ أَبْنَآء بُعُولَتِهِنَ ﴾ فإنَّ ابن الزوج ربيبها كابنها.
- ٦- الإخوة، وأبناء الإخوة، وأبناء الأخوات في قوله تعالى: ﴿ أَوَ إِخْوَانِهِنَّ أَوْ بَنِي ٓ إِخْوَانِهِ ۚ أَوْ بَنِي ٓ إِخْوَانِهِ ۚ أَوْ بَنِي ٓ أَوْ بَنِي ٓ إِخْوَانِهِ ۚ أَوْ بَنِي َ إِخْوَانِهِ أَوْ بَنِي آَوْ بَنِي َ إِخْوَانِهِ أَوْ بَنِي َ إِخْوَانِهِ أَوْ بَنِي َ إِخْوَانِهِ أَوْ بَنِي آلِهِ اللهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ
- ٧ـ النساء المختصات بصحبة المرأة وخدمتها في قوله تعالى: ﴿ أَوۡ نِسَآ بِهِنَّ ﴾ فإنه يجوز إبداء الزينة أمامهن.
  - ٨ مِلك اليمين من النساء في قوله تعالى: ﴿ أَوْ مَا مَلَكَتُ أَيُّمَنُّهُنَّ ﴾.
- ٩ ﴿ أُوِ ٱلتَّابِعِينَ غَيْرِ أُوْلِي ٱلْإِرْبَةِ مِنَ ٱلرِّجَالِ ﴾ وهو كل من ليست له شهوة أو حاجة في النساء.
- ١٠ ﴿ وَ الطِّفْلِ ٱلَّذِينَ لَمْ يَظْهَرُواْ عَلَى عَوْرَاتِ ٱللِّسَاءِ ﴿ لَأَنَّهُم لَم يبلغوا سن الشهوة والقدرة على ملامسة النساء.

وإنَّما جاز إظهار الزينة بحضرة هؤلاء، انتفاءً للفتنة ورفعًا للحرج، وهذا لكثرة المخالطة الضرورية بين النساء وبينهم.

ولمّا كانت الوقاية هي المقصود بهذا الإجراء، فقد مضت الآية تنهى المؤمنات عن الحركات التي من شأنها أنْ تُظهر الزينة المستورة وتثير المشاعر الهادئة، فقال تعالى: ﴿ وَلَا يَضْرِبُنَ بِأَرْجُلِهِنَّ لِيَعْلَمُ مَا يُخْفِينَ مِن زِينَتِهِنَ ۚ ﴾ فهذا نهي عن إثارة الفتنة بأي طريق من الطرق، كأنْ تخرج من بيتها متعطرة متطيبة، فيَجد الرجالُ طيبها فتثير حواسّهم وتهيج مشاعرهم، والقرآن يسد الطريق على هذا كله؛ لأنّ مُنزلَه هو الذي خلق وهو الذي يعلم مَن خلق، وهو اللطيف الخبير.

ولمّا كانت النّفس البشرية تَضعُف بطبيعتها، فتح الله باب التوبة فقال تعالى: ﴿ وَتُوبُوا إِلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ اللهِ مَا اللّهُ اللهِ عَباده ورحمته بهم، وعونه لهم. وعونه لهم. اللطائف:

- ١- في تصدير الآيتين بـ ﴿ قُل ﴾: زيادة اعتناء بما يأتي بعده من أوامر وتكاليف.
- ٢ ـ ذكر لفظة ﴿ مِنْ ﴾ في قوله: ﴿ مِنْ أَبْصَدرِهِمْ ﴾، وفي قوله ﴿ مِنْ أَبْصَدْرِهِنَّ ﴾؛ لأنَّ من البصر

ما لا يُمكن للإنسان الاحتراز منه.

٣ قوله: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ خَبِيرًا بِمَا يَصْنَعُونَ ﴾ جملة مؤكدة بـ ﴿ إِنَّ ﴾ جاءت بعد الأمر بغَضِ البصر وحفظ الفرج، للإشارة إلى أنَّ الله ـ تعالى ـ مُطَّلعٌ على كل أفعال العبد، لا يخفى عليه منها شيءٌ، وفي هذا تهديدٌ ووعيدٌ لمن خالف الأمر.

#### من الدروس المستفادة:

- ١ ـ وجوب غض البصر، حتى لا يجر إلى كبائر الذنوب.
- ٢ عدم جواز إبداء المرأة زينتها، إلا للأصناف التي ذكرتها الآية الكريمة.
  - ٣ وجوب التوبة والإنابة إلى الله \_ تعالى \_ في كل الأحوال.

\* \* \*



## س ١: بيّن معاني المفردات التالية:

| (يَعُضُّواْ - بِخُمُرِهِنَّ - جُيُومِ بِنَّ - ٱلْإِرْبَةِ - يَظْهَرُواْ).       |
|---------------------------------------------------------------------------------|
|                                                                                 |
|                                                                                 |
|                                                                                 |
| س٢: استنتج الحكمة من الأمر القرآني للمؤمنين والمؤمنات بغض البصر.                |
|                                                                                 |
| س٣: مَنِ الأشخاص الذين يجوز للمرأة إظهار زينتها أمامهم؟                         |
|                                                                                 |
| <b>س٤</b> : ما معنى قوله تعالى:                                                 |
| ﴿ وَلَا يَضْرِبْنَ بِأَرْجُلِهِنَّ لِيُعْلَمُ مَا يُخْفِينَ مِن زِينَتِهِنَّ ﴾. |
|                                                                                 |
|                                                                                 |



## 📥 أهداف دراسة وحدة الحديث 🌓

## بنهاية دراسة وحدة الحديث يتوقع من الطالب أن:

- ١ يذكر حق المسلم على أخيه، وحق الجار.
- ٢\_ يدرك قيمة العمل، وأهمية تحمل المسئولية.
- ٣ يدرك خطورة ترويع الآمنين وأهمية الكلمة، وآداب الطريق.
  - ٤\_ يتعرف أحب الأعمال إلى الله تعالى.
  - ٥ يذكر السبعة الذين يظلهم الله في ظله.
  - ٦\_ يحفظ عشرة أحاديث بعد فهم معانيها.
  - ٧ يفهم معانى المفردات الواردة في الأحاديث.
  - ٨ يشرح المعنى العام للأحاديث بسهولة ويسر.
    - ٩\_ يستنتج ما يرشد إليه الأحاديث.

\* \* \*

## الحديث الأول: حق المسلم على المسلم

#### نص الحديث:

عن عبد الله بن عمر -رضي الله عنهما- أن رسولَ الله على قال: «المسْلِمُ أَخُو المسْلِمِ لا يَظْلِمُهُ وَلا يُسْلِمُه، ومَنْ كانَ فِي حاجةِ أَخِيهِ كان اللهُ فِي حَاجَتِهِ، ومَنْ فَرَّجَ عَنْ مُسْلِمٍ كُرْبةً فَرَّجَ الله عَنْهُ كُرْبةً مِنْ كُرْبةً مِنْ كُرْبةً مِنْ كُرْبةً مِنْ كُرْبةً مِنْ كُرْبةً مِنْ كُرُباتِ يَوْم القِيَامةِ، وَمَنْ سَتَرَهُ اللهُ يَوْمَ القِيَامةِ». [متفق عليه].

## معاني المفردات

| معناها                                            | الكلمة           |
|---------------------------------------------------|------------------|
| لا يلقيه في الهلكةِ، ولا يتركُ حمايتَه من عدوِّه. | وَلَا يُسْلِمُهُ |
| كَشَفَ وأزالَ عنْه همَّه.                         | فرَّجَ           |
| الغمُّ الشديد الذي تضيقُ له النفسُ.               | کُرْبة           |
| رآه على قبيح فلم يُظْهره للناسِ.                  | ومن سَتَر مسلمًا |

## المعنى العام:

## معنى أُخوَّةِ المسلمِ للمسلمِ:

- أُخوَّةُ المسلمِ للمسلمِ تعني توثيقَ العلاقةِ بينها توثيقًا يستدعي المحبَّةَ والمودَّةَ، والرفقَ، والتعاونَ في الخير، وبذلِ النصيحةِ.

وإنَّ مما يُضعِفُ العلاقة بين الناسِ الظُّلمُ، وهو ظلماتُ يومَ القيامة؛ لذا نهى عنه النَّبيُّ عَلَيْ . ومن أقبح الظُّلم: ظلمُ المسلمِ أخاه المسلم؛ لأنَّ له حقَّين: حقَ الإنسانية، وحقَّ الإسلام. وحقُّ المسلمِ على المسلمِ أن يعينَه حينَ يُظلَمُ، ويساعدَه على رفعِ الظُّلمِ عنه بقدرِ طاقتِه.

## الترغيبُ في قضاءِ حوائج الناسِ:

يرغِّبُنا رسولُ الله ﷺ في سدِّ حاجةِ المسلمِ، وتخفيفِ الشدَّةِ عنه؛ فمن سعى في حاجةِ أخيه فإن اللهَ يقضي له حاجتَه، فسعي ألمسلم في حاجة أخيه دون أن ينتظرَ منه نفعًا من أقرب القُرباتِ إلى الله تعالى.

## الحثُّ على سترِ المسلمِ:

وفي الحديثِ حثَّ على سترِ المسلمِ أخاه إذا ما رآه على معصيةٍ، فلا يفضحُه بين الناسِ، ولا يُشِيعُ ذلك عنه، بل ينصَحُه بالتزام أحكام الدِّين؛ لقولِه ﷺ: «الدِّينُ النَّصيحةُ»(١).

والسَّترُ على المسلم لا يمنَعُ من النُّصحِ له، أو الإنكارِ عليه بلُطفٍ ورفقٍ، وأما الذي يجهرُ بالمعصيةِ أمام الناس فلا غيبةَ في ذكرِ معصيتِه.

هذا حديث شريف يحتوي على كثير من آداب الإسلام، حيث يحث النبي على التعاون، وحسن العشرة، والألفة، والستر على المؤمن، وتركِ التسمُّع به، والإشهار لذنوبه، وقد قال تعالى: ﴿ وَتَعَاوَنُوا عَلَى اللَّهِ مَا المُعْرَقُ وَلَا نَعَالَى: ﴿ وَتَعَاوَنُوا عَلَى اللَّهِ مَا اللَّهُ وَاللَّهُ مَا اللَّهُ وَاللَّهُ مَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَا

كما أنَّ الحديثَ فيه توجيهٌ، وبيانٌ إلى حرمةِ دمِ المسلمِ ومالِه وعرضِه، وحثُّ على مساعدة المسلمِ للمسلم على رفعِ الظلمِ، وتخفيفِ البلاءِ، والحثِّ على الاهتمامِ بالقلوبِ، وأن يصدُرَ المسلمُ في أعمالِه عن تقواها وخوفها من الله، فيأتمرَ بالأوامرِ ظاهرًا وباطنًا، ويجتنبَ النواهيَ ظاهرًا وباطنًا.

وفي الحديثِ حثُّ على عدم احتقارِ المسلمِ للمسلم، فلا يحتقِرُ عملَه، ولا يحتقرُ كلامَه، ولا يحتقرُ مطهرَه، ولا يحتقرُ مظهرَه، ولا يحتقرُ فقرَه، فكُلُّ ذلك شرُّ وظلمٌ عاقبتُه وخيمةٌ وفيه قصاصٌ يومَ القيامةِ.

## بعضُ ما يُرشدُ إليه الحديثُ:

- ١ حضَّ المسلمين على التعاون والتراحم والتناصر والتناصح فيها بينهم.
  - ٢- العمل على تقوية الروابطِ الإسلاميةِ، والوفاء بحقِّها.
- ٣- أن يقومَ المسلم بحقوقِ أخيه احتسابًا لله، وثقةً بها وعد به سبحانه من كريم الجزاءِ.
  - ٤ الجزاءُ في الآخرةِ يكونُ من جنسِ الطاعات في الدنيا.

<sup>(</sup>١) متفق عليه.

<sup>(</sup>٢) المائدة: آية ٢.

<sup>(</sup>٣) شرح صحيح البخاري، لابن بطال: ٦/ ٧٧٢.

## المناقشة والتدريبات

| مع تصحيح الخطأ: | ة الخطأ | أمام العبارة                            | س ۱: ضع علامة $(\forall)$ أمام العبارة الصحيحة، وعلامة $(\times)$ |
|-----------------|---------|-----------------------------------------|-------------------------------------------------------------------|
| (               |         | )                                       | (أ) ظلمُ المسلم لأخيه المسلم حرامٌ.                               |
| (               |         | )                                       | ب) السترُّ على المسلم يمنعُ من نصيحتِه.                           |
| (               |         | )                                       | (ج) حقُّ المسلمِ على المسلمِ ألا يعينَه على الشَّدائد.            |
| (               |         | )                                       | (د) مما يضعفُ العلاقةَ بين الناسِ الظلمُ.                         |
| (               |         | )                                       | (هـ) الذي يجاهِرُ بالمعصيةِ لا غِيبةَ له.                         |
|                 |         |                                         | س٧: اكتب بعضًا مما يرشِدُ إليه الحديثُ.                           |
|                 |         | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • |                                                                   |
|                 |         |                                         |                                                                   |
|                 |         |                                         | س٣: أكمل ما يلي:                                                  |
|                 |         |                                         | - «لا يُسْلِمُهُ» معناها:                                         |
|                 |         |                                         | - مما يضعف العلاقة بين الناس:                                     |
|                 |         |                                         | - الحقوق الإسلامية التي ذكرها الحديث هي:                          |
|                 |         | • • • • • • • • • •                     | – «من ستر مسلمًا»: معناها:                                        |
|                 |         |                                         | س ٤: علل ما يأتي:                                                 |
|                 |         |                                         | ١- نهْيُ النبيِّ عَلِيْةٍ عن الظلم.                               |
| ••••            |         |                                         |                                                                   |
|                 |         |                                         |                                                                   |
|                 |         |                                         | ٧- مِن أقبحِ الظلمِ ظلمُ المسلمِ لأخيه المسلمِ.                   |
|                 |         |                                         |                                                                   |
|                 |         |                                         |                                                                   |
|                 |         |                                         |                                                                   |

## الحديث الثاني: الوصية بالجار

#### نص الحديث :

عن ابن عمر رضي الله عنها قال: قال رسول الله عليه الله عليه الله عليه عنها قال: قال رسول الله عليه الله عليه عليه الله عليه الله عليه الله عليه الله عنها قال: قال رسول الله عليه الله عليه الله عنها قال: «ما زالَ جِبْرِيلُ يُوصِينِي بِالْجَارِ، حَتَّى ظَنَنْتُ أَنَّهُ سَيُّهُ رِّنُهُ »(١).

## معانى المفردات:

| معناها                                              | الكلمة |
|-----------------------------------------------------|--------|
| حسبتُ أنَّه يأمرني عن اللهِ بتوريث الجارِ من جارِه. | ظننتُ  |
| سيجعلُ له نصيبًا في الميراثِ.                       | سيورثه |

#### المعنى العام

## عناية الإسلام بالجار:

في هذا الحديث بيانُ عنايةِ الإسلامِ بالجارِ، واحترامِه، والاهتمام به، حيث بلَغَ من هذه العنايةِ أنَّ جبريلَ المليُّ عَيْكَةً أنَّ جبريلَ المليُّ عَيْكَةً أنَّ جبريلَ المليُّ سيجعل له نصيبًا في الميراث.

## علام يُطلقُ الجارُ؟

ويطلَقُ الجارُ على المجاورِ في الدارِ في الغالبِ، ويشمل المسلمَ والكافرَ، والقريبَ والغريبَ، والأقربَ والأبعدَ، والصديقَ والعدوَّ، وكلما كان أقربَ جوارًا كان أعظم حقًّا.

- وحدُّ الجوارِ كما تقولُ أمُّ المؤمنين عائشةُ - على الله عن النبي ﷺ ﴿أَرْبَعُونَ دَارًا مِنْ كُلِّ جَانِبِ»(٢).

## أنواع الجيران:

## - والجيرانُ ثلاثةٌ:

١ - جارٌ له حتُّ واحدٌ وهو غير المسلم، له حتُّ الجوارِ فقط.

107 ﴾ المحمد أصول الدين \_

<sup>(</sup>١) متفق عليه.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البيهقي في «السنن الكبير».

- ٢ وجار له حقَّانِ وهو المسلمُ غيرُ القريبِ، له حتُّ الإسلام، وحتُّ الجوادِ.
- ٣- وجار له ثلاثة حقوق: وهو المسلمُ القريبُ، له حقُّ الجوارِ، وحقُّ الإسلام، وحقُّ القرابةِ.
- من مظاهر حقِّ الجارِ إعانتُه، وإقراضُه، وعيادتُه عند مرضِه، وتهنئتُه عند سرورِه، وتعزيتُه عند مصيبتِه، ونحو ذلك.
- ويحصل إكرامُ الجارِ بإيصالِ أنواعِ الإحسانِ إليه بحسبِ القدرة؛ كالهديَّةِ والسلامِ، وطلاقةِ الوجهِ عند لقائِه، وتفقُّدِ حالِه، ومعاونتِه فيها يحتاجُ إليه، وموعظتِه بالحسنى، والدعاءِ له.
- يبيِّنُ الحديثُ أن الحقوقَ إذا تأكَّدت بالأسبابِ فأعظمُها حرمةً الجوارُ، وهو قربُ الدارِ، فقد جعلَه بمنزلةِ الرَّحم، وكاد يوجِبُ له حقًّا في المالِ.

وللجوارِ مراتبُ منها الملاصقة، ومنها المخالطة بأن يجمعَها مسجدٌ أو مدرسةٌ أو سوقٌ أو غيرُ ذلك. بعض ما يُرشدُ إليه الحديثُ:

- ١ الحُثُّ على رعايةِ حقِّ الجارِ وتأكيدِ حقِّه.
- ٢-الإحسان إلى الجارِ يوثِّقُ الصلة بين أفراد المجتمع.
- ٣-من علاماتِ الإيمانِ إكرامُ الجارِ، والإحسانُ إليه.
- ٤ جواز التحدثِ عما يقعُ في النفسِ من أمورِ الخيرِ.

## المناقشة والتدريبات

|                                                   | س ١: اذكر بعض مظاهر عناية الإسلام بالجار.                                                                     |
|---------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|                                                   |                                                                                                               |
|                                                   | . 1 11 % 1.51 % 1.51 % . ¥                                                                                    |
|                                                   | س ٢: تخير الكلمة المناسبة لما يلي:                                                                            |
| (ينصحني - ينهاني - يوصيني).                       | (أ) ما زال جبريل بالجار.                                                                                      |
| (ستون - أربعون - عشرون).                          | (ب) حد الجواردارًا.                                                                                           |
| زيارته - إعانته - إقراضه - جميع ما سبق).          | <ul><li>(ج) من مظاهر حق الجار</li></ul>                                                                       |
|                                                   | (د) كلم كان الجار أقرب كان                                                                                    |
| (أعظم حقًّا - أقل حقًّا - ليس له حق).             |                                                                                                               |
| ,                                                 | (هـ) يجوز التحدثُ عما يقعُ في النفسِ من أمور:                                                                 |
| (الشر - خاصة بالنفس - الخير).                     |                                                                                                               |
| <b>9. 0</b> . , , , , , , , , , , , , , , , , , , | س٣: اكتب بعضًا مما يرشدُ إليه الحديثُ؟                                                                        |
|                                                   | الله المعني فعلم عالي المعالم |
|                                                   |                                                                                                               |
|                                                   |                                                                                                               |
|                                                   | سع: بم يحصل إكرام الجار؟                                                                                      |
|                                                   |                                                                                                               |
|                                                   |                                                                                                               |
|                                                   | <b>س٥:</b> للجوار مراتب، اذكرها إجمالًا.                                                                      |
|                                                   |                                                                                                               |
|                                                   |                                                                                                               |
| •••••                                             |                                                                                                               |
|                                                   | س٦: علام يطلق الجار؟ و ما أنواع الجيران؟                                                                      |
|                                                   |                                                                                                               |
|                                                   |                                                                                                               |
|                                                   | ^                                                                                                             |
|                                                   | اصول الدين اصول الدين                                                                                         |

## الحديثُ الثالثُ: قيمةُ العملِ

## نص الحديث:

عَنِ الْمِقْدَامِ بْنِ معْدِ يكرِبَ ﴿ عن رسول الله ﷺ قال: «ما أَكَلَ أَحَدٌ طَعَامًا قَطُّ، خَيْرًا مِنْ أَنْ يَأْكُلَ مِنْ عَمَلِ يَدِهِ». [رواه البخاري].

## التعريف براوي الحديث:

هو: المقدامُ بن معد يكرب بن عمرو بن يزيد، نزل الشام وسكن حمص، روى أربعين حديثًا، مات سنة ٨٧ هـ، عن واحد وتسعين عامًا بحمص، وقيل: عاش إلى خلافة عبد الملك بن مروان.

#### معانى المفردات:

| معناها                                        | الكلمة        |
|-----------------------------------------------|---------------|
| أي من بني آدمَ.                               | ما أكلَ أحدٌ  |
| من كسبِه وتعبه.                               | عَمَلِ يَدِهِ |
| المرادُ به في أيِّ وقتٍ من الأوقاتِ الماضيةِ. | قَطُّ         |

#### المعنى العام:

## أطيبُ أنواع الكسب الحلال:

- الكسبُ الله الطيّبُ منه ما يُساق للإنسان بلا كدح ولا تعب، كالميراثِ، والهبةِ، ومنه ما يكدَحُ فيه الإنسانُ ويتعبُ كالزراعةِ، والصناعةِ، والتجارةِ وغيرها.

يبيِّنُ الرسولُ ﷺ في هذا الحديثِ أن أطيبَ أنواعِ الكسبِ وأهناً، ما كان ثمرةً لعملِ اليدِ، فالذي يعملُ بيدِه ويأكُلُ من عرقِ جبينِه خيرٌ من الذي يأكُلُ من كسبِ لم يكد فيه ولم يتعب.

## وجه الخيريَّةِ في أنواع الكسب:

وجهُ الخيرية في قوله ﷺ: «خيرًا من أن يأكُلَ من عمل يدِه» ما في عملِ اليدِ من إيصالِ النفعِ إلى الكاسبِ وإلى غيرِه، والسلامةِ من البَطالةِ المؤديةِ إلى الفضولِ، وكسرِ النفسِ به، والتعفُّفِ عما في أيدي الناس، والبعدِ عن ذُلِّ السؤالِ.

## العملُ لا يقتصرُ على الفقير:

- وقد ضربَ النبيُّ عَلَيُهُ المثلَ الطيبَ بنبيِّ اللهِ داودَ -عليه السلام- والذي لم يستنْكِف عن العملِ في الدروع التي كان يصنعُها من الحديدِ.

وخص نبي الله داود بالذكر؛ لكونِه نبيًّا مَلِكًا، ومع ذلك كان يأكُلُ من عمل يدِه، وقد كان أنبياءُ الله جميعًا يأكلون من عمل أيدِيهم.

## ما يترتب على ترك العمل:

- إن تركَ العملِ وقلَّةَ الإنتاجِ يؤديان إلى البطالةِ، والإسلامُ يدعو إلى العمل، ويحارِبُ الخمولَ والكسلَ، ويدفع المسلمَ إلى الاجتهادِ في كسب قوتِه؛ ليستغنيَ عما في أيدي الناس، وليكون سببا في تقدم مجتمعه، ونهضة وطنه.

## سببُ تخصيص سيدنا داودَ بالذكرِ في الحديث:

ضرَبَ الرسولُ عَلَيْ مثلًا بنبي الله داود عليه السلامُ، واختاره من بين الأنبياءِ مع أنَّ آدم كان حرَّاتًا، ونوحًا كان نجارًا، وإدريسُ كان خياطًا، وموسى كان راعيًا، فاختارَه وخصَّه بالذكرِ؛ لأن اقتصارَه في أكلِه على ما يعملُ بيدِه لم يكن لاحتياجِه؛ لأنَّ الله جعلَه خليفةً في الأرض كما قال تعالى: ﴿ يَكَاوُرُدُ إِنَّا جَعَلَىٰكَ خَلِيفَةً فِي ٱلْأَرْضِ ﴾ [سورة ص: ٢٦] ومع ذلك اختار الأكلَ من الطريقِ الأفضلِ، وهو عملُ يده.

## بعضُ ما يرشدُ إليه الحديثُ:

- ١- فضْل الأكلِ من عملِ اليدِ حتى مع الغنَى.
- ٢- أنَّ العملَ شرفٌ لا ينبغي لأحدٍ أن يتركه.
- ٣- أنَّ السعي لا يمنعُ من التوكُّلِ على الله تعالى.
  - ٤ فضل العملِ والعاملينَ.
  - ٥ الحت على الاستغناء عما في أيدي الناس.
- ٦ الأنبياء عليهم السلام كانو يعملون ويحترفون.

## المناقشة والتدريبات

| وكم كان عمره؟                    | س ١: من هو راوي الحديث؟ وما عدد مروياته؟ ومتى توفي؟           |
|----------------------------------|---------------------------------------------------------------|
|                                  |                                                               |
| قط).                             | س ٢: بين معاني المفردات الآتية: (ما أكل أحد – عمل يده –       |
|                                  |                                                               |
|                                  | س٣: ما أنواع الكسب الحلال؟ مع التمثيل لما تذكر.               |
|                                  | س٤: وما أطيب الكسب الحلال؟                                    |
|                                  | <b>س</b> º: علل لما يأتي: الإسلام يدعو الى الكسب والاجتهاد.   |
|                                  | س٦: تخير الإجابة الصحيحة مما بين القوسين:                     |
| السرقة – أن يعمل بيده – الصدقة). |                                                               |
| (تاجرًا - مزارعًا- حدادًا).      | ب- كان داود عليه السلام:                                      |
| (التقدم - البطالة - الغنى).      | ج- تركُ العملِ وقلةُ الإنتاجِ يؤدي إلى:                       |
| •                                | س ٧: لماذا خُصَّ سيدُنا داو د بالذِّكر في هذا الحديثِ الشريف؟ |
|                                  | س ٨: اكتب بعضًا مما يرشدُ إليه الحديثُ الشريف.                |
|                                  |                                                               |
|                                  |                                                               |

## الحديث الرابع: المسئوليَّة في الإسلام

#### نص الحديث:

عن عبد الله بن عمر -رضي الله عنها- قال: سمعْت رسولَ الله ﷺ يقولُ: «كُلُّكُمْ راع، وكُلُّكُم مَسْئُولُ عَنْ رَعِيَّتِهِ، وَالرَّجُلُ راعٍ فِي أَهْلِهِ وَهُوَ مَسْئُولُ عَنْ رَعِيَّتِهِ، وَالْرَأَةُ مَسْئُولُ عَنْ رَعِيَّتِهِ، وَالرَّجُلُ راعٍ فِي مَالِ سَيِّدِهِ وَمَسْئُولُ عَنْ رَعِيَّتِهِ، [رواه البخاري]. راعِيَةٌ فِي بَيْتِ زَوجِها ومَسْئُولَةٌ عَنْ رَعِيَّتِهَا، والخادِمُ راعٍ فِي مالِ سَيِّدِهِ ومَسْئُولُ عَنْ رَعِيَّتِهِ». [رواه البخاري].

### معانى المفردات:

| معناها                               | الكلمة     |
|--------------------------------------|------------|
| حافظٌ ملتزِمٌ بصلاحِ ما قام عليه.    | راعٍ       |
| كُلُّ ما يشملُه حفظُ الراعي وإشرافه. | الرَّعيَّة |

## المعنى العام:

## الشعور بالمسئوليّة:

في هذا الحديثِ يحثُّنا النبيُّ عَلَيْ على الشعورِ بالمسئوليةِ، فلِكُلِّ إنسانٍ رعيةٌ يُسألُ عنها أمام الله تعالى يومَ القيامةِ، فإن أدَّى ما عليه كانت له حسنُ العاقبةِ في الدنيا والآخرةِ، وإن قصَّرَ في أداءِ المسئولية كان العقابُ الأليمُ.

وقد رغَّبَ رسولُ الله وليَّ الأمرِ في أن ينصح لرعيتِه؛ فيجتهدَ في تحصيل كلِّ خيرٍ لهم، ويدفعَ عنهم كلَّ شرٍّ.

- وقد جاء في الحديث لفظُ «كلّ» مضافًا إلى نكرةٍ؛ يفيدُ العمومَ والشمول؛ ليشملَ كلَّ فردٍ من أفراد المجتمع، وأن كلَّ فرد عليه مسئوليةٌ.

## - كما يدعو الحديثُ الشريفُ إلى تحمُّلِ كلِّ فردٍ في المجتمع لمسئوليتِه:

فالراعي مسئول عن رعيته بأن ينصح لهم ويقدم لهم كل نفع، ويدفع عنهم أى ضرر.

والرجلُ مسئولٌ عن زوجتِه وأولادِه فيوفيهم حقَّهم من النفقة والكسوة والمسكن والعشرةِ الطيبةِ، وحسن التربيةِ.

والمرأةُ مسئولةٌ عن زوجها في قيامها بها هو واجبٌ عليها في البيت من تدبيرِ أمورِه وحفظِ نفسِها ورعاية أو لادها.

والخادمُ مسئولٌ عن عملِه أمام سيدِه؛ فإن قام به فاز، وإن قصَّر خسِر.

والطالبُ مسئولٌ عن دروسه ومذاكرتِه يحاسبُه اللهُ -عز وجل- عنها يومَ القيامةِ إن قصَّر فيها، فالجميعُ مسئولٌ عن عملِه أمام الله -عزَّ وجلَّ- يومَ القيامةِ.

## بعضُ ما يرشدُ إليه الحديثُ:

- ١- إشعار كلِّ أحدٍ بالمسئوليةِ.
- ٢- احترام حقوقِ الغيرِ والحثِّ على رعايتِها وتأديتِها.
- ٣- من ضيَّعَ الأمانةَ ولم يستشعر المسئوليةَ فعاقبتُه أليمةٌ.
- ٤ أن يكون المسئول رفيقا بها استرعاه الله ومراعيا لمصالحهم.



|                                         |             |                                         | س ١: ما معنى كل مفردة مما يلي: (راعٍ - الرعيَّة)؟ |
|-----------------------------------------|-------------|-----------------------------------------|---------------------------------------------------|
|                                         |             |                                         |                                                   |
|                                         |             |                                         | س٢: اختر عنوانًا مناسبًا للحديث.                  |
|                                         |             |                                         | س٣: ما الفكرة الأساسية للحديث؟                    |
|                                         | الخطأ:      | لة (×) أمام العبارة                     | س٤: ضع علامة (٧) أمام العبارة الصحيحة، وعلاه      |
|                                         | (           | )                                       | (أ) يدعو الحديث كل واحد إلى تحمل المسئولية.       |
|                                         | (           | )                                       | (ب) المرأة غير مسئولة مع زوجها.                   |
|                                         | (           | )                                       | (ج) إذا قصر الخادم في عمله لا يُسأل يوم القيامة.  |
|                                         | (           | )                                       | (د) الإمام راع فيمن ولي عليهم.                    |
|                                         | (           | )                                       | (هـ) من ضيع الأمانة فعاقبته أليمة.                |
|                                         |             |                                         | س٥: اشرح الحديثَ بأسلوبك.                         |
|                                         | • • • • • • |                                         |                                                   |
|                                         | •••••       |                                         |                                                   |
|                                         | •••••       |                                         | س٦: اكتب بعضًا مما يرشدُ إليه الحديثُ.            |
|                                         | • • • • • • | •••••                                   |                                                   |
| • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • |             | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • |                                                   |
|                                         | •••••       | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • |                                                   |
|                                         |             |                                         |                                                   |

# الحديث الخامس: النَّهيُ عن ترويع الآمنينَ 🌓

#### نص الحديث:

عن أبي هريرة ، فإنَّ الْمُلَائِكَةَ تَلْعَنُهُ، حَتَّى يَدَعَهُ وَإِنْ كَانَ أَخَاهُ لأبِيهِ وَأُمِّهِ». [رواه مسلم].

#### معانى المفردات:

| معناها                                      | الكلمة |
|---------------------------------------------|--------|
| أي: في الإسلامِ والذي في حكمِه كالمستأمنِ   | أخيه   |
| والمعاهَد.                                  |        |
| كلِّ آلةٍ للإيذاءِ كسكينٍ، وسيفٍ، ونحوِهما. | بحديدة |
| أي: تدعو عليه بالطردِ من رحمة الله.         | تلعنه  |

#### المعنى العام:

# النَّهيُّ عن الترويع بالسلاح:

في هذا الحديث الشريف من الأدبِ ما يبيِّنُ عظمةَ الإسلام، فيُحذِّرُ رسول الله ﷺ المسلمَ من ترويع الآمنينَ، وإخافةِ الناسِ بحملِ وإشهارِ السلاحِ في وجوهِهم، ولو كان على سبيل المزاحِ والهزلِ؛ لأنَّ هذا الفعلَ يجلِبُ اللعنَ والطَّردَ من رحمة الله تعالى إذا كانت إشارتُه تهديدًا سواء أكان جادًّا أم لاعبًا؛ ولإدخالِه الخوفَ في نفوس الناس، ولما يخشَ من الغفلةِ عند الإشارةِ بالسلاح فيصيبَ أخاه بغير قصدٍ.

### معنى اللعن من الملائكة:

- واللعنُ من الملائكة في قوله: «فإنَّ الملائكةَ تلعنُه» معناه الدعاءُ على الذي يشيرُ إلى أخيه بالسلاح بالحرمان من الرحمة، ويظلُّ لعنُ الملائكةِ له حتى يغمِدَ سلاحَه، ويؤمِّنَ أخاه، فالأمنُ بين الناسِ من أهم أسس الحياةِ.

# بعضُ ما يرشدُ إليه الحديثُ:

٢- تحريم الأسباب المؤدية إلى القتل.

١ -تحريم قتالِ المسلم وقتلِه.

٣-النَّهي عن ترويع المسلم، ولو كان على سبيل المزاح.



|                                         |                                         | س ١: اكتب معاني المفردات الآتية: (أخيه - حديدة - تلعنه).                                             |
|-----------------------------------------|-----------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|                                         | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • |                                                                                                      |
|                                         |                                         |                                                                                                      |
|                                         |                                         | س ٢: ما حكم الإشارة للمسلم بالسلاح على سبيل المزاح؟                                                  |
| • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • |                                                                                                      |
|                                         |                                         |                                                                                                      |
|                                         |                                         | س٣: اكتب بعضًا مما يرشد إليه الحديث.                                                                 |
| • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • |                                                                                                      |
|                                         |                                         |                                                                                                      |
|                                         |                                         | س٤: بم تفسر:                                                                                         |
|                                         |                                         | ١ - النهيُّ عن ترويعِ الآمنين؟                                                                       |
| •••••                                   | •••••                                   | ٢- ترويع الآمنين يؤدي إلى الطرد من رحمة الله؟                                                        |
|                                         |                                         | ٢ ١ ١٠٠٠ عندي يودي پي ١ ١٠٠٠ عند ١٠٠٠ |
| •••••                                   | ا ة الخطأن                              | ۵: ه محلامة (لا) أمام المارية المرحة محلامة (لا ) أمام الم                                           |
| ,                                       | اره احط.                                | س٥: ضع علامة (√) أمام العبارة الصحيحة، وعلامة (×) أمام العب                                          |
| (                                       | )                                       | ١- يجوز أن تمزح مع الأصحاب بالسلاحِ ما دمت لا تؤذي أحدًا.                                            |
| (                                       |                                         | <ul> <li>٢- يفهم من الحديث جواز التقاتل بالسلاح.</li> </ul>                                          |
| (                                       |                                         | ٣- الملائكة تدعو على حامل السلاح للقتال بالمزاح.                                                     |
| (                                       | )                                       | ٤- يجوز حمل السلاح في وجه العدو الباغي.                                                              |
| (                                       |                                         | ٥- النهي عن حمل السلاح لأن الأمن أساس الحياة.                                                        |

# الحديث السادس: خطورة الكلمة

#### نص الحديث:

عن أبي هريرة عن النبيِّ عَلَيْ قال: «إنَّ العَبْدَ لَيَتَكَلَّمُ بِالكَلِمةِ مِنْ رِضْوَانِ اللهَّ، لا يُلْقِي لَهَا بالًا، يَرْفَعُهُ اللهُ بِها ذَرَجاتٍ، وإنَّ العَبْدَ لَيَتَكَلَّمُ بِالكَلِمةِ مِنْ سَخَطِ اللهِّ، لا يُلْقِي لَهَا بالًا، يَمْوِي بِها في جَهَنَّمَ». [متفق عليه].

### معاني المفردات:

| معناها                                            | الكلمة            |
|---------------------------------------------------|-------------------|
| المرءُ مطلقًا ذكرًا كان أم أنثى.                  | العبد             |
| القولُ المشتمِلُ على ما يُفهم منه الخيرُ والشرُّ. | الكلمة            |
| ضِدُّ السُّخْطِ، ومعناها الكثير من الرضا.         | رضوان             |
| لا يتفكَّرُ في عاقبتِها التي تترتَّبُ عليها.      | لا يُلقي ها بالًا |
| جمع درجة ومعناها: المرتبة العاليةُ.               | درجات             |
| غضب الله.                                         | سخط الله          |
| ينزل ساقطًا.                                      | يموي              |

#### المعنى العام:

### ضرورة حفظِ اللسان:

لا شكَّ أنَّ الكلمة التي ينطق بها الإنسانُ يُحاسَبُ عليها، قال تعالى: ﴿ مَّا يَلْفِظُ مِن فَوْلٍ إِلَّا لَدَيْهِ رَفِيبُ عَلَيها، قال تعالى: ﴿ مَّا يَلْفِظُ مِن فَوْلٍ إِلَّا لَدَيْهِ رَفِيبُ مَن عَيْدُ ﴾ [ق:١٨]؛ فقد تكونُ الكلمةُ سببًا في هدايةِ إنسانٍ، وقد تكون مِفتاحًا لبابٍ من الخيرِ لكثيرٍ من الخلقِ، أو غَلقًا لبابِ من الشرِّ عظيم.

وقد بيَّن لنا رسولُ اللهِ عَلَيْ في هذا الحديثِ أنَّ الكلمةَ لها تأثيرٌ؛ فقد تكونُ الكلمةُ الطيِّبةُ سببًا في رضا اللهِ – سبحانه وتعالى – ورفعِ الدرجاتِ، وقد تكون الكلمةُ الخبيثة غيرُ الهادفةِ سببًا في جلبِ سخْطِ اللهِ تعالى، والعياذ بالله.

#### ما يترتب على الكلمة:

- ولشدة خطورة الكلمة فإن الإسلام رتَّبَ عليها أحكامًا كثيرةً؛ فدخولُ الإسلامِ بكلمة الشَّهادةِ، والنواجُ يكون بكلمةٍ، والطلاقُ بكلمةٍ.
- إيذاءُ الناسِ بالكلام من غِيبةٍ، ونميمة، وسبٍّ، وقذفٍ، من كبائرِ الذُّنوب التي نَهَى عنها الإسلامُ، وينبغي للمسلمِ أن يتنزَّه عن هذه القاذوراتِ المعنويةِ كما يتنزَّه عن القاذورات الحسيَّةِ.

# بعض ما يُرشدُ إليه الحديثُ:

- ١- الحثُّ على تحرِّي الصوابِ في الكلام.
- ٢- بيانُ عظمة الثوابِ الجزيلِ على الكلمة الطبِّيةِ، والعقوبةِ الشديدةِ على الكلمةِ الخبيثةِ.
  - ٣- العاقلُ هو الذي يتأنى في الكلمةِ التي تخرجُ من فمِه فلا يؤذي بها أحدًا من الخلق.
    - ٤- ينبغي للإنسانِ أن يستعملَ نعمةَ النطقِ فيها يرضِي اللهَ.
    - ٥-الكلمة الطيبة تسعد النفوس وتبهج القلوب وتؤلف الأرواح.
      - ٦- من أفضل الكلام: الدعوة إلى الله بالحكمة والموعظة الحسنة.

# الناقشة والتدريبات

|                  | .(ر                                     | س ١: ما معاني المفردات الآتية: (العبد - رضوان - يهوى         |
|------------------|-----------------------------------------|--------------------------------------------------------------|
|                  | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • |                                                              |
|                  | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • |                                                              |
|                  | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • |                                                              |
| ة الخطأ:         | <ul><li>×) أمام العبارة</li></ul>       | س ٢: ضع علامة $(\lor)$ أمام العبارة الصحيحة، وعلامة $(\lor)$ |
| (                | )                                       | (أ) الكلمةُ الطيبة قد تكون سببًا في هداية الإنسان.           |
| (                | )                                       | ب) الكلمةُ التي ينطق بها الإنسانُ لا يُحاسَبُ عليها.         |
| (                | )                                       | (ج) العاقلُ هو الذي لا يتأنى في الكلمة التي تخرج منه.        |
| (                | )                                       | (د) على الإنسان أن يستعملَ نعمةَ النُّطقِ في مرضاةِ الله.    |
|                  |                                         | س٣: اختر الإجابة الصحيحة مما بين الأقواس فيها يأتي:          |
|                  |                                         | ١ – يجب على العاقل أن في الكلمة                              |
| سرع - لا يبالي). | (يفكر – يتس                             |                                                              |
|                  |                                         | <ul> <li>٢- الكلمة سببًا في رضا الله</li> </ul>              |
| توجد إجابة).     | - الخبيثة - لا                          | الطيبة                                                       |
|                  |                                         | س ٤: اكتب بعضًا مما يرشِدُ إليه الحديثُ؟                     |
|                  |                                         |                                                              |
|                  |                                         |                                                              |
|                  |                                         |                                                              |
|                  | • • • • • • • • • • • • •               | •••••                                                        |
|                  | • • • • • • • • • • • • •               |                                                              |
|                  |                                         |                                                              |
|                  |                                         |                                                              |
|                  |                                         |                                                              |

## الحديث السابع: أحب الأعمال إلى الله تعالى

#### نص الحديث:

عن عبد الله بن مسعود ه قال: «سألتُ رسولَ الله ﷺ أَيُّ الْأَعْمَالِ أَحَبُّ إِلَى الله؟ قال: «الصَّلاةُ على وَقْتِهَا» قُلْتُ: ثُمَّ أَيُّ؟ قَالَ: «ثُمَّ الجِّهَادُ فِي سَبِيَلِ اللهِ» قَالَ: حَدَّثَنِي بَوُّ الْوَالِدَيْنِ» قُلْتُ: ثُمَّ أَيُّ؟ قَالَ: «ثُمَّ الجِّهَادُ فِي سَبِيلِ اللهِ» قَالَ: حَدَّثَنِي بَنْ وَلُو اسْتَزَدْتُهُ لَزَادَنِي» [متفق عليه].

#### معانى المفردات

| معناها                                    | الكلمة              |
|-------------------------------------------|---------------------|
| عمل البدن والجوارح.                       | الأعمال             |
| أداؤها في أول وقتها.                      | الصلاة على وقتها    |
| طاعة الوالدين، وعدم الإساءة إليهما.       | بر الوالدين         |
| بذل الجهد في قتال الكفار؛ لتكون كلمة الله | الجهاد في سبيل الله |
| هي العليا.                                |                     |
| أي ولو طلبت الزيادة منه.                  | ولو استزدته         |

#### المعنى العام:

### التنافس في الخير:

هذا الحديثُ يبيِّنُ حرصَ الصَّحابةِ وتنافسَهم على معرفةِ أبوابِ الخيرِ، فتراهم يسألون رسولَ الله على معرفةِ أبوابِ الخيرِ، فتراهم يسألون رسولَ الله على عن أفضل الطاعاتِ، وأحبِّ القُرباتِ التي توصلُهم إلى رضوانِ الله تعالى.

- يفهم من قولِه عَيْكِيد: «الصلاةُ على وقتِها» أنَّ الصلاة في أوَّلِ الوقتِ أفضلُ من الصلاةِ في آخرِ وقتِها.
- أما بر الوالدين: فقد أوضحه القرآنُ الكريمُ بقولِه تعالى: ( وَوَصَّيْنَا ٱلْإِنسَنَ بِوَلِدَيْهِ حُسَّنًا) [العنكبوت: ٨]، وقولُه تعالى: ( وَقَضَىٰ رَبُّكَ أَلَّا تَعْبُدُوٓا إِلَّا إِيَّاهُ وَبِالْوَلِدَيْنِ إِحْسَنَا) [الإسراء: ٢٣].

فالآيتانِ توصيان بالإحسانِ إلى الوالدينِ ولو كانا غير مسلمين.

### سبب ترتيب الأعمال كما جاء في الحديث:

- قدَّمَ الرسولُ الصلاةَ على برِّ الوالدينِ؛ لأنَّ الصلاةَ شكرُ الله، والبرُّ شكرُ الوالدينِ، وشكرُ اللهِ مقدَّمٌ على برِّ الوالدينِ، قال تعالى: ( أَنِ اشْكُرْ لِي وَلِوَالِدَيْكَ إِلِيَّ الْمُصِيرُ ) [لقان: ١٤].

وخصَّ رسولُ الله ﷺ هذه الثلاثة بالذِّكرِ؛ لأنَّها عنوانٌ على غيرِها من الطاعاتِ، فإنَّ من حافظَ عليها كان لما سواها أَضْيعَ.

- في قولِ ابنِ مسعود ﷺ: «ولو استزدته لزادني».دليلٌ على أنَّ هناك أفعالًا كثيرةً من الخيرِ ينبغي أن يتزودَ منها الإنسانُ، ويكثِرَ منها حتى يملاً صحيفة حسناتِه، وقد قال سبحانه: ( إِنَّ الحُسَنَاتِ يُذْهِبْنَ السَّبِّاتِ ) [هود: ١١٤].

## بعض ما يرشدُ إليه الحديثُ:

- ١- أنَّ أعمالَ البرِّ يتفاوَتُ بعضُها على بعضٍ في الفضلِ.
  - ٢- حبُّ الصحابةِ لرسولِ الله عَلَيْةُ وتعظيمِهم له.
  - ٣- حرصُ الصحابةِ على الاستزادةِ من أفعالِ الخيرِ.
- ٤ فضل الصلاة في أول وقتها، وأنها من أحب القربات إلى الله.
  - ٥ من أفضل الطاعات، وأجل القربات: بر الوالدين.
    - ٦- ذروة سنام الإسلام: الجهاد في سبيل الله.

# المناقشة والتدريبات

# س١: اكتبْ في نقاطِ العمود (أ) قرين كل عبارة رقم العبارة التي تناسبها من عبارات العمود (ب):

| سا . اكتب في تفاطِّ العمود (١) قرين كل عبارة رقم العبا | قم العبارة التي تناسبها من عبارات العمود (ب). |
|--------------------------------------------------------|-----------------------------------------------|
| -أ-<br>-أ-                                             | -ب-                                           |
| ١- ولو استزدته: أ- طاعة الو                            | لاعة الوالدين وعدم الإساءة إليهما.            |
| ٢- الصلاة على وقتها: بـ بـ بـ بـ الج                   | بذل الجهد في قتال الكفار.                     |
| ٣- الأعمال: ج- ولو طل                                  | ولو طلبت الزيادة منه.                         |
| ٤- بر الوالدين: د- أداؤها فج                           | ُداؤها في أول وقتها.                          |
| ٥- الجهاد في سبيل الله: هـ - عمل ا                     | عمل البدن والجوارح.                           |
| س٢: اكتب بعضًا مما يرشد إليه الحديث.                   |                                               |
|                                                        |                                               |
|                                                        |                                               |
|                                                        |                                               |
|                                                        |                                               |
|                                                        |                                               |
|                                                        |                                               |
| س٣: أكمل العبارة الآتية:                               |                                               |
| <ul> <li>الصلاة في الوقت أفضل من الص</li> </ul>        | من الصلاة فيالوقت.                            |
| س٤: تخير الإجابة الصحيحة مما بين القوسين:              |                                               |
| ١ - هذا الحديث يبيِّن حرصَ الصحابة على معرفة (الخير    | (الخير – الشر – أمور الدنيا).                 |
| ٢ - أفضل الأعمال كما ورد في الحديث                     |                                               |
| (بر الوالدين - الجهاد - الصلاة على وقتها - جميع ما سبة | ، ما سب <b>ق</b> ).                           |
| ٣-الصلاة شكر (لله - للوالدين - للناس)؛ لذ              |                                               |
|                                                        |                                               |

## ◄ الحديث الثامن: السبعة الذين يظلهم الله في ظله

#### نص الحديث:

عن أبي هريرة عن النبي عَلَيْ قال: «سَبْعَةٌ يُظِلُّهُمُ اللهُ تَعالى فِي ظِلِّهِ يَوْمَ لا ظِلَّ إِلَّا ظِلُّهُ: إِمَامٌ عَدْلُ، وَشَابٌ نَشَأَ فِي عِبَادةِ الله، وَرَجُلٌ قَلْبُهُ مُعَلَّقٌ فِي المَسَاجِدِ، وَرَجُلانِ تَحَابًا فِي الله، اجْتَمَعا عَلَيْهِ وَتَفَرَّ قا عَلَيْهِ، وَشَابٌ نَشَأَ فِي عِبَادةِ الله، وَرَجُلٌ قَلْبُهُ مُعَلَّقٌ فِي المَسَاجِدِ، وَرَجُلانِ تَحَابًا فِي الله، اجْتَمَعا عَلَيْهِ وَتَفَرَّ قا عَلَيْهِ، وَرَجُلٌ دَعَتْهُ امْرَأَةٌ ذَاتُ مَنْصِبٍ وَجَالٍ فقال: إنِّي أَخافُ الله، وَرَجُلٌ تَصَدَّقَ بِصَدَقةٍ فَأَخْفاها حتَّى لا تَعْلَمَ شِهَالُه ما تُنْفِقُ يَمِينُهُ، وَرَجُلٌ ذَكَرَ الله خَالِيًا، فَفَاضَتْ عَيْنَاهُ» [منفق عليه].

### معاني المفردات:

| معناها                                      | الكلمة             |
|---------------------------------------------|--------------------|
| سبعةُ أصنافٍ من الناسِ.                     | سبعة               |
| أي حاكم يقيم الحق والعدل.                   | إمام عادل          |
| الشَّابُّ هو من لم يجاوز الأربعين.          | شاب نشأ            |
| العبادةُ مطلقُ الطاعةِ.                     | في عبادة ربه       |
| يحِبُّ المساجدَ حبًّا شديدًا.               | معلَّقٌ في المساجد |
| من أجلِ مرضاة اللهِ تعالى لا لغرضٍ دنيويِّ. | تحابًا في الله     |
| صاحبةُ جاهٍ.                                | امرأةٌ ذاتُ منصبٍ  |
| بعيدًا منفردًا.                             | خاليًا             |

#### المعني العام:

المراد بقوله: يومَ لا ظلَّ إلا ظلّه: أي: لا ظلَّ إلا ظلُّ عرشِه، وذلك لا يكونُ إلا في القيامةِ، حين تدنو الشمسُ من رءوسِ الخلائقِ، ويأخذُهم العرقُ ولا ظلَّ ثَمَّ إلا لعرشِ الرحمن.

# من يستظلون بعرشِ الرَّحنِ:

يُبيِّنُ الرسولُ في هذا الحديثِ سبعةً من أصنافِ الناسِ يحميهم اللهُ من لهيب الشمسِ وحَرِّها، ويظلُّهم بظلِّه في هذا اليوم، الذي لا ظلَّ فيه إلا ظلُّه جلَّ وعلا.

سبعةٌ جعلوا لهم في دنياهم ظُلةً ووقايةً من المحرَّماتِ، وحبَسوا أنفسَهم في قُبَّةٍ من الطاعةِ، ومنعوها من اتباعِ الهوى والشَّيطانِ، مع المغرياتِ والإمكاناتِ، التي يقعُ فيها الكثيرون، سبعةُ أصنافٍ أولو عزمٍ من البشرِ.

# والأصنافُ السبعةُ الواردُ ذكرُهم في هذا الحديثِ هُم:

الأوَّلُ: الإمامُ العادلُ ويعنى به الحاكم الذي له الولاية العامَّة؛ لأنَّه إذا صلُحَ صلُحَت الرعيَّةُ كلُّها؛ وإنها قَدَّم الإمام العادل على ما بعده؛ لعموم نفعه، وكثرةِ مصالحِه.

الثاني: شابُّ حافَظَ على طاعةِ الله: -عزَّ وجلَّ - وقد خصَّ الشَّابَ؛ لأنَّ العبادةَ من الشابِّ أفضلُ؛ لغلبةِ الشهوةِ، والهوى، وكثرةِ الدواعي لطاعةِ الهوَى؛ فملازمةُ العبادةِ حينئذٍ أشدُّ وأدلُّ على غلبةِ التقوى.

الثالث: الرَّجلُ المعلَّقُ قلبُه بالمساجدِ، الذي يجِبُ المسجدَ حبًّا يجعلُه مشتاقًا إليه إذا خرجَ منه حتى يَرْجِعَ إليه.

الرابع: المتحابان في الله عز وجل لا من أجلِ دنيا، ولا من أجلِ منفعةٍ ذاتيَّةٍ، ولا مصلحةٍ دنيويَّةٍ.

الخامُس: رجلٌ دعَتْه امرأةٌ ذاتُ منصبٍ وجمالٍ فعصمَ نفسَه، وغلبَ عليه الخوفُ من اللهِ -تعالى - الخامُس: رجلٌ دعَتْه التَّقوى، مع شدَّةِ الدَّاعي إلى المرأةِ من اجتماع الجمالِ والمنصبِ.

والسادس: رجلٌ تصدق بصدقةٍ سرًّا أخفاها عن أعين الناسِ، فهذا أقربُ إلى الإخلاص، وأبعدُ عن الرياء.

وضرَبَ المثالَ في قوله: «حتى لا تعلّمَ شمالُه، ما تنفِقُ يمينه» على طريق المبالغةِ.

السابع: رجلٌ ذَكرَ الله بعيدًا عن أعين الناظرين؛ ففاضَت عيناه بالدموع، والبكاء الناشئ عن هذا سببُه الخوفُ من الله تعالى.

وقد قام بنظم هذه الخصال السبعة بعض العلماء فقال: وقال النَّبِيُّ الْمُصْطَفَى إِنَّ سَبْعةً \*\* يُظِلُّهُمُ اللهُ الْكَرِيمُ بِظِلِّهِ مُحِبُّ عَفِيفٌ ناشِئُ مُتَصَدِّقٌ \*\* وَباكٍ مُصَلِّ والْإِمَامُ بِعَدْلِه - هذه السبعةُ اختلفَت أعماهُم في الصورةِ، وجمعَها معنًى واحدٌ، وَهُوَ مجاهدتُهم لأنفسِهم، ومخالفتُهم لأهوائها، وذلك يحتاج أولًا إلى رياضةٍ شديدةٍ وصبرٍ عَلَى الامتناع مِمَّا يدعو إليه داعي الشَّهوةِ أو الغضبِ أو الطمع، وفي تجشم ذَلِك مشقةٌ شديدةٌ عَلَى النفس، ويحصل لها بِه تألم عظيم، فإن القلبَ يكادُ يحترِقُ من حرِّ نار الشهوةِ أو الغضبِ عند هيجانِها إذا لم يُطَفأ ببلوغِ الغرض من ذلك، فلا جرمَ كان ثوابُ الصبر على ذلك أنَّهُ إذا اشتد الحرُّ في الموقفِ، ولم يكن للناس ظلُّ يظلُّهم ويقيهم حرَّ الشمسِ يومئذٍ، وكان هؤلاء السبعةُ في ظلِّ اللهِ -عز وجل- فَلَمْ يجدوا لحرِّ الموقفِ ألما جزاءً لصبرِهم على حرِّ نارِ الشهوةِ أو الغضب في الدنيا.

# بعضُ ما يرشدُ إليه الحديثُ:

- ١- فضلُ الإمام العادلِ.
- ٢- فضلُ الشَّابِّ الذي نشأ في عبادة الله وطاعته.
- ٣- فضل الرجل الذي يتعلق قلبه بحب المساجد والغدو والرواح إليها.
  - ٤- الحُثُّ على التحابِّ في الله، والتعاون على البرِّ والتقوى.
    - ٥- فضلُ ذكرِ الله في الخلوة.
    - ٦- إخلاصُ الذكرِ لله تعالى، والبعدُ عن الرياء.
    - ٧- إن مجاهدة النفس مع توافرِ المغريات ثوابما أعظمُ.



| ة: | الآت | دات | المفر | معاني | اكتب | : 1 | س ا |
|----|------|-----|-------|-------|------|-----|-----|
| •  | •    | _   | ,     | _     |      |     | _   |

| (سبعة - الإمام - شاب - معلق في المساجد - تحابا في الله - خاليًا) |
|------------------------------------------------------------------|
|                                                                  |
| س ٢: أكمل ما يلي:                                                |
| <ul><li>قدم الإمام العادل على ما بعده</li></ul>                  |
| - التصدق سِرَّا أقرب إلى، وأبعد عن                               |
| - سبب البكاء عند الذكر                                           |
| - خص الشباب بالذكر لأن                                           |
| - معنى رجل قلبه معلق بالمساجد                                    |
| س٣ علل لما يأتي:                                                 |
| ١- الإمام العادل في ظل عرش الرحمن.                               |
| ٢- خص الشباب بالذكر.                                             |
| ٣- تعلق قلب المؤمن بالمسجد.                                      |
| س٤: اختلفت أعمالهم في الصورة، وجمعها معنى واحد وهو               |
| س ٥: اكتب بعضًا مما يُرشِدُ إليه الحديثُ.                        |
|                                                                  |
|                                                                  |

## الحديث التاسع: آداب الطريق

#### نص الحديث:

عن أبي سعيد الخدري عن النبي على أنه قال: «إيّاكُم والجُلُوسَ على الطُّرُقَاتِ»، فَقالُوا: مَا لنا بُدُّ، إِنَّا هي مَجالِسُنا نَتَحَدَّثُ فِيها، قال: «فإذا أَبَيْتُمْ إلَّا المَجالِسَ، فَأَعْطُوا الطَّرِيقَ حَقَّهَا»، قَالُوا: وما حَقُّ الطَّرِيقِ؟ قال: «غَضُّ البَصَرِ، وَكَفُّ الأَذَى، وَرَدُّ السَّلامِ، وأَمْرٌ بِالمُعْرُوفِ، وَنَهْيٌ عنِ المُنْكَرِ». [رواه البخاري].

### التعريف براوي الحديث:

هو سعد بن مالك بن سنانِ بنُ ثعلبةَ الأنصاريُّ، أبو سعيدِ الخدريُّ، اُستُصغِرَ في غزوةِ أُحد، واستُشْهِدَ أبوه فيها ثُمَّ شَهِدَ الخندقَ، وبيعةَ الرِّضوان، روى ١١٧٠ حديثًا، تُوفِي بالمدينةِ سنة ٧٤هـ وقيل ٦٤هـ.

#### معانى المفردات:

| معناها                                                 | الكلمة            |
|--------------------------------------------------------|-------------------|
| احذروا.                                                | إياكم             |
| القُعود.                                               | الجلوس            |
| أي لا نَستَغنِي عن الجلوسِ في الطريق.                  | ما لنا بد         |
| امتنَعْتُم عن الجلوسِ إلا في المجالسِ التي على الطريق. | أبيتم إلا المجالس |
| كفُّه عن النظرِ إلى محرم.                              | غض البصر          |
| الامتناعُ عن إيذاء الناسِ.                             | كف الأذى          |

#### المعنى العام:

#### حق الطريق:

يعلِّمُنا رسولُ الله ﷺ في هذا الحديثِ الالتزامَ بالآدابِ الواجبةِ في الطريق؛ وهي كفُّ النظرِ إلى المحرَّمِ، والامتناعُ عن إيذاءِ الناسِ، وردُّ السلامِ، والأمرُ بالمعروفِ، والنَّهيُ عن المنكر، وكلُّها أمورٌ تدعو إلى ترابطِ المجتمع، ونشرِ المودةِ، والسلام بين أفرادِه.

- ومن حقّ الطريقِ أيضًا: تشمِيتُ العاطسِ، وإنصافُ المظلومِ، وإنقاذُ المكروبِ، ومساعدةُ المحتاجِ، وإرشاد السائل، ومساعدة ذوي الاحتياجات الخاصّة، ومثلُ ذلك.

# سبب النَّهي عن الجلوسِ في الطرقاتِ:

- ولما كان الجالسُ على الطريق لا يسلَمُ غالبًا من النظرِ إلى محرَّم، أو سماعٍ لما لا يحلُّ، أو إساءةٍ للغيرِ، نهى النبيُّ أصحابَه عن الجلوسِ في الطرقات دونَ مراعاةِ آدابها.

### آدابُ الطريق:

وقد جاء الحديثُ بعدَّةِ آدابِ منها:

- ١ غضُّ البصرِ: بمنعِه عن النَّظرِ إلى امرأةٍ لا تحلُّ له، أو الاطلاع على عوراتِ البيوتِ، ونحوِ ذلك.
  - ٢- كفُّ الأذى: فلا يؤذي الجالسُ المارِّين بلسانِه أو بيدِه.
  - ٣- ردُّ السلام وإفشاؤه؛ لأنَّ له أثرًا قويًا في تأليفِ قلوبِ المسلمين، ونشرِ المحبةِ والإخاءِ بينهم.
- ٤- الأمرُ بالمعروف والنهي عن المنكرِ؛ لأنها شعارُ هذه الأمةِ، ودليلُ أفضليَّتها على الأمم السابقةِ،
   قال تعالى: (كُنتُمْ خَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرِجَتْ لِلنَّاسِ تَأْمُرُونَ بِاللَّعْرُوفِ وَتَنْهَوْنَ عَنِ المُنكرِ وَتُؤْمِنُونَ بِاللهِ )

[آل عمران: ١١٠].

وبالجملة فإنَّ المذكور في الحديث هو عنوان لتقديم كل خير مصلحة واجتناب كل شر ومفسدة.

### ما يرشد إليه الحديث:

- ١- النهيُّ عن الجلوس في الطرقاتِ إلا بمراعاةِ آدابها.
  - ٢- الحثُّ على رعاية آدابِ الطريقِ.
  - ٣- آدابُ الإسلام شاملةٌ لكلِّ مناحي الحياةِ.
- ٤- صيانةُ المجتمع المسلم من الأذى والضررِ، والحرص على تقديم النفع والخير والمعروف للناس.
  - ه- الأمرُ بالمعروف والنهى عن المنكر عنوانُ خيريةِ الأمةِ الإسلاميَّةِ.

# المناقشة والتدريبات

| ں ١: راوي الحديث هوكنيتهشهد غزوة،                                                                 | ىد |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------|----|
| ،حديث، توفي سنة وقيل                                                                              | وی |
| ٣٠: اكتب معاني المفردات الآتية:                                                                   | ىد |
| (إياكم - الطرقات - ما لنا بد - أبيتم إلا المجالس -غض البصر - كف الأذي).                           |    |
| '                                                                                                 |    |
|                                                                                                   |    |
| ٣: اذكر آداب الطريق المذكورة في الحديث إجمالًا. ثم اذكر بعض الآداب التي لم تذكر في الحديث.        | فد |
| ن ۱۰۰ د در ۱۵۱ ب اکسرین امد کوره ي ۱۰ حدیث پر ۱۵۰ د کم ۱۱ کو بحص ۱۱ د داب التي م که کري ۱۰ حدیث . |    |
|                                                                                                   | •  |
| • ,                                                                                               | •  |
| <b>٠٤ : بم تف</b> سر م <b>ا يأتي:</b>                                                             |    |
| <ul> <li>النهي عن الجلوس في الطرقات.</li> </ul>                                                   | ١  |
| ً – رد السلام وإفشاؤه.                                                                            | ۲  |
| ١- الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر.                                                               | ٣  |
| <ul> <li>الأمة الإسلامية أفضل الأمم.</li> </ul>                                                   | ٤  |
| س٥: ضع علامة (√) أمام العبارة الصحيحة، وعلامة (×) أمام العبارة الخطأ:                             | د  |
| -رد السلام يؤدي إلى نشر المحبة بين المسلمين.                                                      |    |
| ب - ليس من حق الطريق القول الحسن.                                                                 |    |
| ج- آداب الإسلام تشمل بعض جوانب الحياة.                                                            | ج  |
| ن ؟ : اكتب بعضًا مما يرشد إليه الحديثُ.<br>ن ٦ : اكتب بعضًا مما يرشد إليه الحديثُ.                | _  |
|                                                                                                   |    |
|                                                                                                   | •  |
|                                                                                                   | •  |
| . ٧: اكتب بحثًا عن آداب الطريق لا يقل عن عشرة أسطر.                                               | س  |

# الحديث العاشر: رعاية حقوق غير المسلمين 🜓

#### نص الحديث:

عن عبد الله بن عمرو -رضي الله عنهما- عن النبي ﷺ قال: «مَنْ قَتَلَ مُعَاهَدًا لَمْ يَرِحْ رَائِحةَ الجَنَّةِ، وَإِنَّ رِيحَهَا تُوجَدُ مِنْ مَسِيرةِ أَرْبَعِين عَامًا». [رواه البخاري].

### راوي الحديث:

هو عبد الله بن عمرو بن العاص بن وائل بن هاشم السَّهميُّ، أبو محمد أحدُ السَّابقينَ أسلَمَ قبلَ أبيه، أحدُ المكثرين من الصحابةِ، وأحدُ العبادلةِ الفقهاءِ، روى عن الرسولِ عَلَيْ ٧٠٠ حديثٍ، وكان كثيرَ العبادةِ حتى قال له النبيُّ عَلَيْهُ: إن لجسدِكَ عليك حقًّا وكان من الشجعان.

مات هسنة ثلاث وستين، وقيل: خمس وستين، ودفن بداره الصغيرة، وقيل مات بالطائف، وقيل مكة.

### معاني المفردات:

| معناها                        | الكلمة             |
|-------------------------------|--------------------|
| من له حقُّ الأمانِ.           | معاهَدًا           |
| لم يشم.                       | لم يَرَح           |
| نسيمها الطيب.                 | رائحة الجنة        |
| مسافة يستغرق سيرها هذه المدة. | مسيرة أربعين عامًا |

#### المعنى العام:

#### المقصود بالمعاهد:

- يَخِذُرُ النبيُّ عَلَيْهِ فِي هذا الحديث من قتلِ المعاهد، وهو: من كان له مع المسلمين عهدٌ شرعيٌّ، سواء كان بعقدِ أمانٍ، أو هُدنةٍ من سلطان أو حاكم، أو أمان من مسلم أو مسلمةٍ.

- والحديث يبيِّنُ أن عقوبة من قتلَ معاهدًا جزاؤه ألا يشمَّ رائحةَ الجنَّةِ.

### ما يرشد إليه الحديث:

- ١- بيانُ تحريمِ قتلِ المعاهدِ.
- ٢- تحريمُ الغدرِ في الإسلام، ووخيمُ عاقبته.
- ٣- ليس لأي إنسانٍ أن يستبيحَ قتلَ نفسٍ بريئةٍ تحت أي مبرِّرٍ يُتَوهَم، ولا يُعتبرُ المخالفُ في ذلك معذورًا أو مجتهدًا.
  - ٤- حثُّ الإسلامِ لأتباعِه على احترامِ العهودِ والمواثيقِ.

# المناقشة والتدريبات

# س ١: اكتب ما تعرفه عن راوي الحديث من حيث:

| (اسمه - كنيته - فضله عبادته - مروياته - مكان وفاته- سنة الوفاة)                                                                           |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| س٢: اكتب معاني المفردات الآتية: (مُعَاهَدًا - رائحة الجنة - لم يَرِح)                                                                     |
|                                                                                                                                           |
| س ٣: اشرح الحديث بأسلوبك الجميل؟                                                                                                          |
| س ٤: دلل من القرآن على حرمة قتل المسالمين من أهل الكتاب، وكيفية معاملتهم.                                                                 |
| س٥: ضع علامة (√) أمام العبارة الصحيحة، وعلامة (×) أمام العبارة الخطأ:                                                                     |
| <ul> <li>١- توفي عبد الله بن عمرو سنة (٦٣ - ٦٥ - كلاهما وارد)</li> </ul>                                                                  |
| <ul> <li>٢- أسلم عبد الله بن عمرو أبيه (مع - قبل - بعد)</li> <li>٣- حث الإسلام على العهود مع أهل الكتاب (احترام - نقض - بطلان)</li> </ul> |
| ٤ - معنى: «لم يرح»: (لم ير - لم يشم - لم يسترح)                                                                                           |
| س٦: اكتب بعضًا مما يرشد إليه الحديث؟                                                                                                      |
|                                                                                                                                           |

## الحديث الحادي عشر: المفلس يوم القيامة

### نص الحديث:

عنْ أَبِي هُرَيْرَةَ ﴿ اللّٰهُ اللهُ عَلَيْهِ، قال: ﴿ أَتَدْرُونَ مَا الْمُفْلِسُ؟ ﴾ قالُوا: اللَّهْلِسُ فِينا مَنْ لا دِرْهَمَ لَهُ ولا مَتَاعَ، فَقال: ﴿ إِنَّ الْمُفْلِسَ مِنْ أُمَّتِي يَأْتِي يَوْمَ الْقِيَامَةِ بِصَلاةٍ ، وَصِيَامٍ ، وَزَكاةٍ ، وَيَأْتِي قَدْ شَتَمَ هذا ، وَقَذَفَ هذا ، وَأَكَلَ مال هذا ، وَسَفَكَ دَمَ هذا ، وَضَرَبَ هذا ، فَيُعْطَى هذا مِنْ حَسَنَاتِه ، وهذا مِنْ حَسَنَاتِه ، وَقَذَفَ هذا ، وَأَكَلَ مال هذا ، وَسَفَكَ دَمَ هذا ، وَضَرَبَ هذا ، فَيُعْطَى هذا مِنْ حَسَنَاتِه ، وهذا مِنْ حَسَنَاتِه ، فَا عَلَيْهِ أُخِذَ مِنْ خَطاياهُمْ فَطُرِحَتْ عَلَيْهِ، ثُمَّ طُرِحَ فِي النَّارِ » . [رواه مسلم].

### معاني المفردات

| معناها                                             | الكلمة      |
|----------------------------------------------------|-------------|
| من ليس له مالٌ، ومن قلَّ مالُه حتى أصبحت           |             |
| أمواله فلوسًا معدودةً، والمراد بالمفلس في الحديث:  | المفلس      |
| من افتقَرَ من محامدِ الفِعال، ومكارمِ الأخلاق.     |             |
| كل ما يُنتَفع به من عُروضِ الدُّنيا قليلِها        | . 1         |
| وكثيرِها.                                          | متاع        |
| سبّ.                                               | شتم         |
| القذفُ هو الرميُ بالحجارة، ثُم استُعملَ في         | * * **      |
| كلِّ ما يؤذي المرءَ في عرضِه ودينِه.               | <u>قذف</u>  |
| أَهْرَقَ دمَه.                                     | وسفك دم هذا |
| من ثواب أعمالِه الصالحةِ.                          | من حسناته   |
| من ذنوبِهم.                                        | من خطاياهم  |
| طَرَحَ الشيءَ أي: رماه، والمرادُ: تحمُّلُ أوزارِهم | طُرحَت عليه |
| أيضًا مع أوزارِه.                                  |             |

#### المعنى الإجمالي:

#### الهدف من العبادات:

- إنَّ الغايةَ المنشودةَ من العبادات في الإسلام، أن تزكيَ النفسَّ الإنسانيةَ وتهذِّبَها، وتوثِّقَ صلةَ الإنسانِ بخالقِه، وصلتَه بالناسِ على أساسٍ من العقيدة الصحيحةِ، والخلقِ الحسنِ.

فبالصلاة ينتهي المسلمُ عن الفحشاء والمنكرِ، وبالزكاةِ يسود الإحسانُ بين الناس، وبالصومِ يتمرَّنُ الإنسانُ على الصبر، وسائرِ خصالِ البرِّ والتقوى، وبالحجِّ تتمُّ سائرُ الفضائل الدينيةِ التي تغرسُها مناسكُه في قلب المسلم.

# تنوُّعُ أساليبِ الدعوة، وبيانُ المفلسِ الحقيقي:

وفي هذا الحديث يوجّه الرسول على إلى أصحابِه سؤالًا، وهو يعلَمُ جوابَهم عنه وما كان النبيُّ في حاجةٍ إلى أن يسأل، وإنها هو أسلوبٌ من أساليبه الحكيمةِ في تعليم أمور الدينِ، ولقد أجاب الصحابة فقالوا: المفلسُ مناً من لا درهم له ولا متاع، فهم إنها يعلمون المفلسَ في الدنيا، أما المفلسُ يومَ القيامةِ فكيف يحدِّدون المرادَ به وهم لا يعرفون حقيقته، فبيَّن هم المفلسَ الحقيقيَّ وهو الذي يأتي بأعمالِ صالحة كثيرةٍ، ولكنْ شابَ هذه الأعمالَ الصالحةَ بعضُ الأخلاقِ الرديئةِ: من شتم، وإلقاء التهم جزافًا على الخلق، والاعتداءِ بالضرب، وقذفٍ وضربٍ، وأذًى باليدِ أو اللسانِ، فتُحبطُ هذه الأخلاقُ السيئةُ تلك الأعمالَ الصالحة التي عَمِلَها المرءُ؛ ذلك أن أصحابَ الحقوق تُردُ اليهم حقوقُهم لكن من حسناتِه فإن فنيت حسناتُه أُخِذَ من سيئاتِه التي تكون سببًا فنيت حسناتُه أُخِذَ من سيئاتِه التي تكون سببًا للذخولِه النارَ والعياذُ بالله تعالى.

# الأمر بحُسْن الخلقِ مقدَّمٌ على الإكثار من العبادات:

- والمسلمون جميعًا مطالبون بأن يحسنوا المعاملة، وأن يحترموا الحقوق، وألا يعتدُوا على أحد بشتم أو قذفٍ أو ضرب أو أكلِ مالٍ أو سفك دم، أو غيرها من أنواع الاعتداء: كتَتَبُّعِ العوراتِ، والمخاصمةِ في الباطل، والغيبة والنميمة، والكذب والخيانة، وغيرها من الموبقات.

## درءُ المفاسدِ مقدَّمٌ على جلب المصالح:

- كما يحذّر النبيُّ عَلَيْهِ في هذا الحديث أولئك المخطئين الذين يحسبون أنهم -ما داموا يُصلُّون ويصومون ويؤدون الزكاة- ضمنوا الجنة ولو أساءوا إلى كل إنسان، وأطلقوا ألسنتهم في أعراض الناس وأيديهم في أموالهم وأرواحهم فوجَّهَ النبيُّ عَلَيْهُ إلى إقامة مجتمع مبني على أُسُسٍ ساميةٍ تتحقَّقُ فيه معاني الإنسانية الكاملة فيسعد الناسُ بذلك في الدنيا والآخرة.

### بعضُ ما يرشد إليه الحديث:

١- الإفلاسُ الحقيقيُّ هو إفلاسُ الأخلاقِ.

٢- وجوب حفظِ اللسانِ من الإيذاء.

٣- وجوب حفظ اليدِ من الاعتداء.

٤- درءُ المفاسدِ مقدَّمٌ على جلب المصالح.

## المناقشة والتدريبات

| س ١: بين معاني المفردات الآتية: (المفلس - قذف - سفك).                                                                                                                                                                     |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| س٧: إلامَ وجَّهَ النبيُّ عَيْكِيُّ أصحابَه في هذا الحديث؟                                                                                                                                                                 |
| س٣: وما الذي يترتب على أداء كُلِّ من: (الصلاة - الصوم - الحج).                                                                                                                                                            |
| س3: تخير المعنى الصحيح مما بين القوسين: (أ) «شَتَمَ هذا» أي: (سبه - قاتله - نصره). (ب) «خطاياهم»: أي: (أعمالهم - ذنوبهم - ثوابهم). (ج) الصحابة كانوا                                                                      |
| س٦: ما المراد بالمتاع؟                                                                                                                                                                                                    |
| س٧: اذكر المصطلح الذي تدل عليه العبارات الآتية:<br>أ-كل ما يؤذي الانسان في عرضه ودينه.<br>ب-كل ما ينتفع به من عُروض الدنيا قليلها وكثيرها.<br>ج-من افتقر من محامد الفعال ومكارم الاخلاق.<br>س٨: اشرح الحديث شرحًا موجزًا. |
| س٩: اذكر بعض أهم ما يرشد إليه الحديث.                                                                                                                                                                                     |
|                                                                                                                                                                                                                           |

## **الحديث الثاني عشر: ترك الشبهات مخافة الوقوع في الحرام**

#### نص الحديث:

عن النعمان بن بشير هُ، يقول: سمعتُ رسولَ الله عَلَيْ يقول: «إِنَّ الحَلالَ بَيِّنُ، وإِنَّ الحَرامَ بَيِّنُ، وإِنَّ الحَرامَ بَيِّنُ، وإِنَّ الحَرامَ بَيِّنُ، وإَنَّ الحَرامَ بَيِّنُ، وإَنَّ وَقَعَ فِي وَبَيْنَهُما مُشْتَبِهاتُ لا يَعْلَمُهُنَّ كَثِيرٌ مِنَ النَّاسِ، فَمَن اتَّقَى الشُّبُهاتِ اسْتَبْراً لِدِينِهِ، وَعِرْضِهِ، وَمَنْ وَقَعَ فِي الشُّبُهاتِ وَقَعَ فِيهِ، ألا وَإِنَّ لِكُلِّ مَلِكِ حَمَّى، الشُّبُهاتِ وَقَعَ فِيهِ، ألا وَإِنَّ لِكُلِّ مَلِكِ حَمَّى، يُوشِكُ أَنْ يَرْتَعَ فِيهِ، ألا وَإِنَّ لِكُلِّ مَلِكِ حَمَّى، ألا وإنَّ فِي الجُسَدِ مُضْعَةً، إذا صَلَحَتْ، صَلَحَ الجُسَدُ كُلُّهُ، وإذا فَسَدَتْ، فَسَدَ الجُسَدُ كُلُّهُ، ألا وَإِنَّ فِي الجُسَدِ مُضْعَةً، إذا صَلَحَتْ، صَلَحَ الجُسَدُ كُلُّهُ، وإذا فَسَدَتْ، فَسَدَ الجُسَدُ كُلُّهُ، ألا وَهِيَ الْقَلْبُ» [منفق عليه].

### راوي الحديث:

هو: النعمان بن بشير بن سعد بن ثعلبة الخزرجيُّ الأنصاريُّ، ابنُ أختِ عبد الله بن رواحةَ. هو وأبوه صحابيان، ولد سنة اثنتين من الهجرة، وقال البخاريُّ ولدَ عامَ الهجرةِ. رُويَ له عن رسول الله ﷺ ١١٤ حديثًا، وَلِيَ حمصَ، وقُتِلَ سنة ٢٤ هجرية.

#### معانى المفردات:

| معناها                                                                 | الكلمة               |
|------------------------------------------------------------------------|----------------------|
| ضدُّ الحرامِ وهو ما لم يرِد دليلٌ بتحريمِه فيشملُ ما سكَتَ عنه الشرعُ. | الحلال               |
| ظاهر واضح لا يخفى حِلَّه.                                              | ؠؾؙٞٞ                |
| واضح لا تخفى حرمته.                                                    | الحرام بيِّنْ        |
| بيْنَ الحلالِ والحرامِ الواضِحين.                                      | وبينهما              |
| أمورٌ اشتبهَت بغيرِها من الأمورِ فلم يتَّضِحْ حكمُها على التَّعيينِ.   | مشتَبهات             |
| تحفُّظَ منها، وابتَعَدَ عنها وجعَلَ بينَه وبينها وقايةً.               | فمن اتَّقَى الشبهاتِ |
| طَلَبَ البراءةَ.                                                       | استَبرأً لدينِه      |
| بحفظِ دينِه عن الوقوعِ في الإثم.                                       | لِدِينِه             |
| بصونِه عن الوقيعةِ فيه.                                                | وعرضٍه               |
| فعلها وتعوَّدها.                                                       | وقَعَ في الشُّبهات   |
| المحمي وهو المحذور على غيرِ مالكه.                                     | يرعى حولَ الحِمَى    |
| المحارم التي حرَّمها اللهُ عز وجل.                                     | محارمه               |
| هي: القِطعة من اللحم، سمِّيَت بذلك؛ لأنها تُمضغُ في الفم؛ لصغرِها.     | مُضْغَة              |

#### المعنى الإجمالي:

## دعوة الاسلام للعملِ بالعلم وأهمية القلب:

يوضِّح الحديثُ الشريف أن الإسلام هو دين العلم والعمل، يدعو أتباعَه لمعرفة أصولِه وفروعِه، والوقوفِ على الظاهر منها والخفيِّ، حتى إذا ما جاء دور العمل كان سائرًا على هدى، كما ينبِّهُ إلى أهمية القلبِ؛ لأنه مستَقَرُّ العقيدةِ في الإنسان، ومصدرُ أعمالِه كلِّها؛ فبصلاحه يتمُّ صلاحُ سائر الجسدِ، وبفسادِه يكون فسادُ سائر الجسدِ.

### منزلةُ هذا الحديثِ في الدين:

أَجْمَعَ العلماءُ على عِظَمِ هذا الحديث وكثرةِ فوائدِه، وأنه من الأحاديث التي عليها مدارُ الإسلام، وسببُ ذلك؛ أنه نبَّه في هذا الحديث على إصلاحِ المطعم، والمشربِ، والملبس وغيرها، وأنه ينبغي تركُ المشتبهاتِ؛ لأن تركَها سببٌ لحمايةِ دينه وعرضِه، وحذَّرَ من الشبهاتِ، وأوضَحَ ذلك بضرب المثلِ بالحمى، ثم بيَّن أهميةَ مراعاة القلب، وأخبَرَ أنه بصلاحه يصلُحُ باقي الجسد، وبفسادِه يفسدُ باقيه.

## قطعُ الحديثِ للرِّيبة في النفوس:

- ثم إن الحديث يقطع طريقَ الرِّيبة إلى النفوس، فيقرِّرُ أنَّ الحلال بيِّنٌ واضحٌ للخاصَّةِ والعامةِ، معلومٌ بداهةً لا يجهله أحدٌ، إذن لا شبهة فيه ولا غموضَ، كالخُبز، والفواكِه، وغير ذلك من المطعومات.

كما يوضِّحُ أن الحرام بيِّنُ واضحٌ مثل: أكلِ الرِّبا، وشربِ الخمرِ، والسَّرقةِ، والزِّنا، والكذبِ، والغِيبةِ و والنميمة وغير ذلك مما يُعلَمُ ضررُه وخطرُ أثرِه.

### دور العلماء في توضيح المشتبهات:

- وأما (المشتبهات) فمعناها: أنها ليست بواضحةِ الحِلِّ ولا الحُرمةِ؛ فلهذا لا يعرفها كثيرٌ من الناس ولا يعلمون أحكامَها هل هي حلالُ أم حرامٌ، وأمَّا العلماء فيعرفون حكمَها بفهمِ نصوصِ القرآن والسنَّةِ، ودورُهم أن يبيِّنوها للناس، ومن أمثلة المشتبهات: حكم أكل لحم الخيل، وحكم التأمين، وحكم العملات الإليكترونية، ونحو ذلك.

# خطورةُ الوقوع في الشُّبهات:

- ثم يضرِبُ رسولُ الله مثلًا: يوضِّحُ خطرَ الوقوعِ في الشبهاتِ بالحِمَى الذي يحميه الملوك من العرب وغيرِهم فترعى فيه دوابهم دون غيرهم، فلا يستطيعُ أن يرعى فيه أحدٌ من الناس بل يحميه عنهم، ويمنعُهم من دخولِه، فمن رعى فيه عاقبَه، ومن احتاط لنفسه فلم يقربُه همى نفسَه من العقوبة. ولله تعالى أيضًا همَّى، وهي محارمُه أي: المعاصي التي حرَّمها، كالقتل، والزِّنا، والسَّرقة، والقذف، والخمر، والكذب، والغيبة، والنميمة، وأكلِ المالِ بالباطل، وأشباه ذلك، فكُلُّ هذا حمَّى الله تعالى، مَن وقع فيه استَحقَّ العقوبة، ومن قاربَه يوشِكُ أن يقع فيه، وأما من احتاط لنفسِه فلم يقاربه فلا يدخلُ في شيء من الشُّبهات.

#### بعض ما يرشد إليه الحديث:

- ١ التَّأكيدُ على السَّعي في صلاح القلبِ، وحمايتِه من الفساد.
  - ٢ البعدُ عن مواطن الشُّبهاتِ أَسْلَمُ للمرء في دينه ودنياه.
- ٣- القلبُ مَلِكُ الأعضاء، فإن سَلِمَ سَلِمَت، وإن فسَدَ فسَدَت.
  - ٤ جوازُ ضربِ الأمثالِ لتقريرِ المعنى في نفس السامع.
- ٥- حاجة المجتمع إلى العلماء الذين يدرسون النوازل المستجدة ويبينون أحكامها للناس.
  - ٦ امتثال أوامر الله واجتناب نواهيه، والحذر من معصيته جل وعلا.

# المناقشة والتدريبات

| عاري روي له  | وقال البخ                               | س١: راوي الحديث هو ولد سنة                        |
|--------------|-----------------------------------------|---------------------------------------------------|
|              |                                         | حديث وقتل سنة                                     |
|              |                                         | س٢: بين معاني المفردات الآتية:                    |
| ارمه –مضغة). | - عرضه - مح                             | (مشتبهات - استبرأ لدينه - الحمى - بيِّن - وبينهما |
|              |                                         |                                                   |
|              |                                         |                                                   |
|              |                                         | س٣: ضع علامة (V) وعلامة (X) أمام العبارة الآتية:  |
| (            | )                                       | (أ) الحلال بيِّنٌ واضحٌ لكلِّ الناسُ.             |
| (            | )                                       | (ب) معنى «وَقَعَ في الشبهات»: فعلها وتعوَّدها.    |
| (            | )                                       | (ج) «مشتَبهاتّ» تعني: الأمور الواضحة في الحرمة.   |
| (            | )                                       | (د) عبد الله بن رواحة خالُ النعمان بن بشير.       |
|              |                                         | س٤: بم تفسر:                                      |
|              |                                         | ١ - هذا الحديث من الأحاديث المهمة.                |
|              |                                         | ٢- ينبغي على المسلم ترك الشبهات.                  |
|              |                                         | ٣- جواز ضرب الأمثال.                              |
|              |                                         | ٤- القلب هو أهم أعضاء الجسد.                      |
|              |                                         | س٥: اشرح الحديث بأسلوبك شرحًا موجزًا.             |
|              |                                         |                                                   |
|              | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • |                                                   |
|              |                                         | س٦: اذكر بعضًا مما يُرشِد إليه الحديثُ.           |
|              | • • • • • • • • • • • • • • •           |                                                   |
|              |                                         |                                                   |
|              | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • |                                                   |
|              |                                         |                                                   |

## 🖊 الحديث الثالث عشر: الدعوة إلى الهدى أو الضلال

#### نص الحديث:

عن أبي هريرة ﴿ أَجُورِ مِثْلُ أَجُورِ مَنْ تَبِعَهُ، لا يَنْقُصُ ذلك مِنْ أُجُورِ هِمْ شَيْئًا، وَمَنْ دعا إلى ضَلالةٍ، كان عَلَيْهِ مِنَ الإثمِ مِثْلُ آثَامِ مَنْ تَبِعَهُ، لا يَنْقُصُ ذلك مِنْ أُجُورِهِمْ شَيْئًا». [رواه مسلم].

### معاني المفردات:

| معناها                                                   | الكلمة                     |
|----------------------------------------------------------|----------------------------|
| من أرْشدَ غيرَه إلى حقٍّ، وخيرٍ، فبيَّنه له وحثَّه عليه. | مَن دعا إلى هدًى           |
| من ثواب الله.                                            | كان له من الأجر            |
| مثل ثوابِ مَن عَمِلَ بنصيحته، وانتفعَ بأخلاقه وسيرته؛    | مثل أجور من تبعة           |
| لأنَّه السببُ في هذه الهداية.                            |                            |
| لا ينقصُ ذلك الأجرُ الكبير من أجور مَن تبعَه من الناس؛   | لا ينقص ذلك من أجورهم شيئا |
| فالدَّالُّ على الخير كفاعلِه.                            |                            |
| من دعا إلى عقيدةٍ باطلةٍ من العقائد أو بدعةٍ فاسدةٍ أو   | ومن دعا إلى ضلالة          |
| هوی و معصیةٍ.                                            |                            |

#### المعنى الإجمالي:

#### فضل الدعوة الى الله:

### خطورة الدعوة إلى ضلال:

ويبيِّنُ الحديثُ كذلك عقابَ أولئك الذين يدعون إلى النَّار من أئمة الضلالِ، وقادةِ الفساد بأنهم سيحملون يومَ القيامة أوزارَهم وأوزارَ الذين اتَّبعوهم، وضلُّوا بسببِهم دون أن يُنقِصَ ذلك من أوزار أتباعِهم شيئًا.

## ترغيبٌ وترهيبٌ:

- فالحديثُ يهدف إلى الترغيب في دعوة الناسِ إلى الخير والحرص عليها، ويبشِّرُ الدعاةَ الصادقين بالأجور العظيمةِ، وينفِّرُ الحديث من دعوة الناس إلى الباطل والفسادِ، ويحذِّرُ دعاة الباطل من سوء العاقبة.

# بعضُ ما يرشدُ إليه الحديثُ:

- ١- فضيلةُ الدعوةِ إلى الهدى والخير، وشرفُ الأمانةِ في الدين.
  - ٢- عِظَمُ أجورِ الدعاةِ إلى الله، وكريمُ ثوابهم.
    - ٣- التحذيرُ من الدعوة إلى الضلال.
- ٤- مَن تَسبَّبَ في خيرِ جنَى ثمراتِه الطيبة، ومن تسبَّب في شرِّ ذاق مرارتِه الأليمة.



# س١: تخير المعنى الصحيح مما بين القوسين:

| أ-معنى: «دعا إلى هدى»: (أرشد غيره إلى حق وخير - تركهم في ضلالهم لعدم استطاعته)         |
|----------------------------------------------------------------------------------------|
| ب-«لا ينقص من أجورهم»: (لا يزيدُ من أجرهم - لا يُنقِصُ ذلك الأجرُ من أجورِ من اتَّبعه) |
| ج-«مثل أجور من تبعه»:                                                                  |
| (مثل ثوابِ من عَمِلَ بنصيحته - يأخذ ثواب من عمل بنصيحتِه - ليس له ثواب)                |
| س٧: تحدَّثْ عن خطورة منصبِ الدعوة. وما عقوبة أئمة الضلال؟                              |
|                                                                                        |
|                                                                                        |
| س٣: لماذا يجب على الدعاة ألا يتكلموا إلا بحق ولا يدعون إلا إلى الحق؟                   |
|                                                                                        |
|                                                                                        |
|                                                                                        |
| سع: اشرح الحديث بأسلوبك شرحًا موجزًا.                                                  |
|                                                                                        |
|                                                                                        |
|                                                                                        |
| س٥: اذكر أهم ما يرشد إليه الحديث.                                                      |
|                                                                                        |
|                                                                                        |
|                                                                                        |

## الحديث الرابع عشر: فضل الصدقة والعفو والتواضع

#### نص الحديث:

عن أبي هريرة هيعن رسول الله ﷺ، قال: «ما نَقَصَتْ صَدَقةٌ مِنْ مالٍ، وَما زادَ اللهُ عَبْدًا بِعَفْوٍ إلَّا عِنْ

#### معانى المفردات:

| معناها                                          | الكلمة                 |
|-------------------------------------------------|------------------------|
| ذهب منه شيءٌ بعد تمامِه.                        | ما نقصَت صدقةٌ من مالٍ |
| بصفحٍ عن الإساءة.                               | بعفو                   |
| خفَضَ جناحَه للناس، والمعنى أنه هان ولان لهم.   | تواضَع                 |
| رفعَ اللهُ قدرَه ومنزلتَه في الدنيا وفي الآخرة. | رفعه اللهُ             |

#### المعنى العام:

# معالجة الحديثِ لطبائع النفس:

يعالجُ هذا الحديث الشَّريفُ غرائزَ جُبِلَت عليها النفسُ، وفُطر عليها الإنسانُ تعوقُه عن سموِّ الرُّوحِ ورقيِّ الأخلاقِ والمداومةِ على عمل الخيرِ.

وهذه الغرائز والطبائع هي: حبُّ التملكِ، والبطشُ، والسيطرة، والعظمة، والتعاظمُ.

فبيّن النبيُّ عَلَيْ أن الصدقة لا تُنقِصُ المالَ؛ لأنَّ الله تعالى يبارك لصاحبه فيه، ويعوِّضُه ما ذهب منه، أو يدفعُ عنه من المكروه بقدرِه أو أعظمَ، وهذا شاهدٌ في الواقع، أو أنَّ ثوابَه في الآخرة يعوِّض نقصَه في الدنيا، ولا مانع من اجتهاع الأمرين؛ إذ لا حرج على فضل الله تعالى، قال سبحانه: ﴿ وَمَا آَنفَقَتُم مِّن اللهُ يَعُلُفُ أُو وَهُوَ حَمَّدُ الرَّزِقِينَ ﴾ [سبا : ٣٩].

# الحثُّ على خُلُقِ العفو والصَّفح:

- ثم بيَّن النبيُّ عَلَيْهُ أن من كان خلقُه الصفحَ والعفوَ، كان له في النفوس إعزازٌ وتعظيم، وأن مرتبته تكون عاليةً رفيعةً في الآخرة يقول الحقُّ جلَّ جلاله: (وَسَارِعُوا إِلَىٰ مَغْفِرَةٍ مِن رَبِّكُمْ وَجَنَّةٍ مرتبته تكون عاليةً رفيعةً في الآخرة يقول الحقُّ جلَّ جلاله: (وَسَارِعُوا إِلَىٰ مَغْفِرَةٍ مِن رَبِّكُمْ وَجَنَّةٍ عَرْضُهُ السَّمَوَتُ وَالطَّرَاءِ وَالطَّرِيَاءِ وَالطَّينَ الْغَيْظَ وَمُنْ فَي السَّرَاءِ وَالطَّيرَاءِ وَالطَّينَ الْغَيْظَ وَالْحَافِينَ الْغَيْظَ وَالْعَلْمِينَ الْفَيْرِينَ مِنْ السَّارِينَ عَنِ النَّاسِّ وَاللَّهُ يُحِبُ المُحْسِنِينَ ﴿ اللهِ العالَىٰ اللهُ عَمِلُ العقوبة مرةً واحدةً ) .

# منزلةُ المسلم المتواضع في الدنيا والاخرة:

- ثُم ختم النبيُّ عَلَيْهِ الحديثَ الشريفَ ببيان أنَّ المتواضعَ ابتغاءَ مرضاتِ الله يُلقِي اللهُ في القلوب رفعتَه، وإعلاءَ مقامِه، وكذا في الآخرة ترتفع منزلتُه، وفي هذا الصدد يقول سيدنا أبو بكر الصديق الروجدُنا الكرمَ في التقوى، والغنى في اليقين، والشرفَ في التواضع»، وقال الإمامُ الطَّبَري: «في التواضع مصلحةُ الدين والدنيا؛ فإن الناسَ لو استعملوه في الدنيا لزالت بينهم الشحناءُ ولاستراحوا من تعب المباهاةِ والمفاخرة».

- والتواضعُ لا يعني العجزَ والضعفَ والسلبيَّة، بل يدلُّ على قوَّةِ النفسِ، وسموِّ الروحِ، وكمال الأخلاقِ والإيجابيَّةِ.

## بعضُ ما يرشدُ إليه الحديثُ:

- ١ الحثُّ على الصدقة والإحسان إلى الفقراء والمساكين.
  - ٢- العبرةُ ليست بكثرة المالِ بل العبرةُ بالبركة فيه.
- ٣- العفوُ والصفحُ شيمةُ المؤمن الكريم، والإنسانِ الكاملِ.
- ٤- التواضُّعُ يرفعُ منزلةَ صاحبِه ويعلي شأنَه في الدنيا والآخرة.
- ٥ حث النبي عَلَيْ أن يكون المسلم مُنْفِقًا متواضعًا؛ لكى يحظى بحب الناس وقربهم منه.

# المناقشة والتدريبات

# س١: اكتبْ في نقاطِ العمود (أ) قرين كل عبارة رقم العبارة التي تناسبها من عبارات العمود (ب):

|             |               | -ب-                         | -1-                                                |
|-------------|---------------|-----------------------------|----------------------------------------------------|
|             |               | أ- ذهب منه شيء بعد تمامه.   | ١-بعفو:                                            |
|             |               | ب-برفع الله قدره ومنزلته.   | ٢-تواضع:                                           |
|             |               | جـ- بصفح عن الإساءة.        | ٣-ما نقصت صدقة من مال:                             |
|             |               | د-خفض جناحه للناس.          | ٤ -رفعه الله:                                      |
|             |               | امة (×) أمام العبارة الخطأ: | $w$ امام العبارة الصحيحة وعلا $(\forall)$          |
| (           | )             | ، فقيرًا.                   | (أ) الصدقةُ تنقص من المال فيصبحُ المتصدقُ          |
|             | )             |                             | (ب) التواضع صفةُ الضعيف والعاجزِ.                  |
| (           | )             | لآخرة.                      | (جـ) المتحلِّي بالعفو منزلتُه عاليةٌ فِي الدنيا وا |
|             |               | والعفوِ.                    | س٣: دلل من القرآن على علوِّ منزلةِ خُلُقِ الصفح    |
| • • • • • • |               | ديق 🍩 في هذا الأمر؟         | س٤: علامَ يدل التواضع؟ وماذا قال أبو بكر الص       |
| • • • • • • |               |                             | س٥: اشرح الحديث شرحًا موجزًا.                      |
| • • • • • • |               |                             | س٦: اذكر أهم ما يرشد إليه الحديثُ.                 |
| • • • • • • | • • • • • • • |                             |                                                    |

## الحديث الخامس عشر: فضيلة صلة الرحم وحرمة العقوق 🌓

#### نص الحديث:

عن أبي هريرة ﴿ أَصْلُهُمْ وَكُمْ قَالَ: ﴿ يَا رَسُولَ اللهُ ، إِنَّ لِي قَرَابَةً أَصِلُهُمْ وَيَقْطَعُونِي ، وَأُحْسِنُ إلَيهِم وَيُسِيئُونَ إليَّ ، وَأَحْلُمُ عَنْهُمْ ، وَيَجْهَلُونَ عَلَيَّ ، فقال: ﴿ لَئِنْ كُنْتَ كَمَا قُلْتَ ، فَكَأْنَّمَا تُسِفُّهُمُ اللَّلُ ولا يَزَالُ مَعَكَ مِنَ الله ظَهِيرٌ عَلَيْهِمْ مَا دُمْتَ عَلَى ذَلِكَ ﴾ . [رواه مسلم].

# معاني المفردات:

| معناها                                                      | الكلمة             |
|-------------------------------------------------------------|--------------------|
| ذوي رحم ونسبٍ.                                              | قَرابة             |
| أي: أُحسِن إليهم.                                           | أصِلُهم            |
| من القَطْع ضد الوصلِ، كإساءتِهم إليه، وعدمِ زيارته.         | يقطعوني            |
| بالوفاء والبرِّ.                                            | وأحسِن إليهم       |
| المقصود بالجهل هنا عدمُ الحلم، وذلك بالإساءة إليه           | ويجهلون عليَّ      |
| بالقولِ أو الفعلِ.                                          |                    |
| من إسداءِ الجَميلِ، وكانوا هم على ما ذكرتَ من القطع         | إن كنتَ كما قلتَ   |
| والإساءةِ والجهلِ.                                          |                    |
| كأنَّما تطعمُهم الرَّماد الحارَّ، وهو تشبيهُ لما يلحقُهم من | تُسِفُّهُمُ الْلُّ |
| الألم بما يلحَقُ أكلَ الرَّمادِ الحارِّ من الألم.           | ·                  |
| مُعين.                                                      | ظَهير              |

### المعنى الإجمالي:

### دعوة الاسلام للترابط والتكافل:

الإسلامُ دين المودة والمحبة، والألفةِ والاجتهاع، وهو دينُ التكافلِ والترابط بين البشرِ، فكلُّهم إخوةٌ من أبٍ واحدٍ، هو آدمُ عليه السَّلام، وإذا كان المجتمع الإنسانيُّ يشبِه البنيانَ، كان التهاسكُ بين لَبِناتِه أساسَ قوَّتِه وصلابتِه وزيادة نفعِه وطول بقائِه، والإسلامُ يهدفُ إلى بناء مجتمعِ متكاملٍ متواصلٍ أساسَ قوَّتِه وصلابتِه وزيادة نفعِه وطول بقائِه، والإسلامُ يهدفُ إلى بناء مجتمعِ متكاملٍ متواصلٍ

# متحابٍ.

# ما ينبغي على المسلم تجاهَ رَحِمهِ:

ومن هنا فإنَّ المسلم ينبغي عليه الالتزامُ بصلةِ الرحم حتى وإن قطعَه أقاربُه فلم يصلوه؛ ولذا جاء جوابُ النبيِّ لهذا الصحابي الجليل الذي جاء يسألُه عن أقاربِه الذين يصلُهم وهم لا يبادلونه الصِّلة، ويحسنُ إليهم وهم يسيئون إليه، ويصبر على فحشِ أقوالهِم وسوءِ أخلاقِهم، وهم مع ذلك لا يمتنعون عن الإساءة إليه، فأخبرَه النبيُّ عَيِّهُ أنه بفعلِه هذا كأنها يطعمُهم الرَّمادَ الحار الذي لا يستسيغه إنسانُ، كها أنه لا يزال مؤيَّدًا بملائكةِ الله المقربين ليكونوا له عونًا في حياته، مادام يصل رحمه، ويصبر على سوء أخلاقِ أقاربه وذويه.

## معنى صلة الرحم:

وصلةُ الرحم تعني البرَّ بالأقارب والإحسانَ إليهم وتعَهُّدَهم بالزيارة، وإيصالَ الخير لهم، ودفعَ الشرِّ عنهم، وقد بيَّن النبيُّ عَيْ فضلَ صلة الرحم وأنها بركةٌ في المال والعمر في أحاديثَ كثيرةٍ، فعن أنس بن مالك هُ، أن رسول الله عَيْهُ، قال: «مَنْ أَحَبَّ أَنْ يُبْسَطَ لَهُ فِي رِزْقِهِ، وَيُنْسَأَ لَهُ فِي أَثَرِهِ فَلْيَصِلْ رَحِمَهُ». [متَفقُ عليه]، وبيَّن عَيْهُ أنه ليس واصل الرحم بمن يكافئ صلتهم ويبادل زيارتهم وإنما الواصل الحقيقي هو الذي إذا قُطعت رحمه وصلها.

## جزاء قطع الرحم:

## بعضُ ما يرشدُ إليه الحديثُ:

- ١- فضلُ صلةِ الرحمِ.
- ٢- عدمُ مقابلةِ الإساءة بمثلِها.
- ٣- الحِلمُ خلقٌ نبيلٌ والإحسان شيمة العظاء.
- ٤- صلة الرحم من أسباب المعونة والتأييد الإلهي.

## المناقشة والتدريبات

| الآتية: | دات | للفر | معاز | بين | : | س۱ |
|---------|-----|------|------|-----|---|----|
|---------|-----|------|------|-----|---|----|

| (قرابة - أصلهم - يقطعوني - يجهلون عليَّ - تسفهم المل - ظهير) |
|--------------------------------------------------------------|
|                                                              |
| س٢: أكمل ما يأتي بها يناسبه:                                 |
| أ- الاسلام يهدف الى بناء مجتمع،والواجب على المسلم            |
| ب- الملائكة يكونون عونًا للمسلم ما دام                       |
| ج- صلة الرحم تعني                                            |
| د- قطيعة الرحم تكون سببًا في                                 |
| س٣: دلل على ما يأتي:                                         |
| أ- صلة الرحم سبب لبسط الرزق وطول العمر.                      |
|                                                              |
| ب- عقوبة قاطع الرحم.                                         |
|                                                              |
| س٤: اكتب موضوعًا عن فضل صلة الرحم.                           |
|                                                              |
|                                                              |
| س٥: اذكر أهم ما يرشد إليه الحديث.                            |
|                                                              |
|                                                              |

## الحديث السادس عشر: فضل الرّفق ونبذُ العنف

#### نص الحديث:

عن جرير بن عبد الله البجليِّ عَن النبيِّ عَلَيْهُ، قال: «مَنْ يُخْرَم الرِّفْقَ، يُحْرَم الَّخِيْرَ» [رواه مسلمٌ].

## راوي الحديث:

هو جَرِيرُ بن عبد الله بن جابر البَجَلي صحابيٌّ مشهورٌ، يُقال له: يوسفُ هذه الأمَّةِ، لحسنِ صورتِه وجمالِه، وَفَدَ على النبيِّ عَلَيْهِ في رمضان سنة عشر، وفي صحيح مسلم، عن جرير قال: «ما رآني رسولُ الله عَلَيْ إلا تبسَّم في وجهي». [رواه مسلمٌ]، وكان النبي عَلَيْهُ يكرمه ويجله ويجلسه على ردائه ويقول (إذا أتاكم كريم قوم فأكرموه).

روى عن النبيِّ عَلَيْهُ مئة حديثٍ، مات سنة إحدى وخسين من الهجرةِ.

#### معانى المفردات

| معناها                                                                             | الكلمة        |
|------------------------------------------------------------------------------------|---------------|
| وهو وضعُ الشيءِ في موضعِه المناسبِ على سبيلِ التَّلطفِ بدون غلظةٍ أو جفاءٍ، وضدُّه | الرِّ فقُ     |
| العنفُ.                                                                            |               |
| يصيرُ محرومًا من الخيرِ الحاصلِ بسبب الرِّفقِ.                                     | يُحْرَم الخير |

## المعنى العام:

## الرِّفق سبب كل خير:

في هذا الحديث يشيرُ النبيُّ ﷺ إلى أنَّ الرفقَ خيرٌ كلُّه، وأن من يُحرَمِ الرِّفقَ ويتَّصفْ بالشِّدةِ والعنفِ يُحرمِ الخيرَ.

## معنى الرفق وما يترتب عليه:

الرِّفقُ معناه لينُ الجانبِ بالقولِ والفعل والأخذِ بالأسهلِ، فمن أُعطي حظَّه من الرفقِ فقد أُعطيَ حظَّه من الطالب حظَّه من الخيرِ، والرفقُ سببُ كلِّ خيرٍ، ويتأتى به من الأمور ما لا يتأتى بخلافِه، ويسهلُ به من المطالب ما لا يسهل بغيرِه.

واللهُ -عزَّ وجلَ - يجِبُّ الرِّفقَ في الأمرِ كلِّه، ويُثيبُ عليه ما لا يُثيبُ على غيره.

## ما يترتَّبُ على حرمان الرفق:

والإنسان إذا حُرِمَ هذه الصفة الطَّيبة فإنه يخسرُ بسببِ ذلك من الخيرِ الكثيرِ والنفع العميمِ ما الله به عليمٌ، والإنسانُ الذي يتَّصفُ بالجفاء والقسوةِ، ويتَّسمُ بالعنف والغلظةِ تنفرُ منه الطِّباع السليمةُ، والفطر المستقيمة ويُحرَمُ حبَّ الناس وإحسانهم.

## أوْلى المواقفِ بالرِّفقِ:

- ١ الدعوةُ إلى الله -عزَّ وجلَّ قال تعالى: ( ادْعُ إِلَىٰ سَبِيلِ رَبِّكَ بِالْحِكْمَةِ وَالمُوْعِظَةِ الْحُسَنَةِ وَجَادِهُم بِاللَّهِ عِي أَحْسَنُ إِنَّ رَبَّكَ هُوَ أَعْلَمُ بِمَن ضَلَّ عَن سَبِيلِهِ وَهُوَ أَعْلَمُ بِاللَّهْ تَدِينَ ) [النحل: ١٢٥].
  - ٢ مقامُ التعليم: كما علَّم النبيُّ عَيْكِيُّ المتكلمَ في الصلاةِ.
  - ٣- مقامُ الأمر بالمعروف بمعروف والنهي عن المنكر بها ليس بمنكر.
    - ٤ مقام معاملة الوالدين والأساتذة والمعلمين.
      - ٥ مقام التداوي والعلاج.
    - ٦ مقام النصح والوعظ والتذكير لاسيها مع ذوي الهيئات.
  - ٧- مقام التعامل مع الضعفاء، وكبار السن وذوى الاحتياجات الخاصة.
    - ٨- مقام التعامل مع المخالفين في الرأى والفكر.
      - ٩ مقام التعامل مع العصاة والمذنبين.

## ما ورد في خلق الرفق:

حثَّ رسولُ الله ﷺ على الرفقِ في أحاديث عديدة منها: حديث عائشة -رضي الله عنها- عن النبيِّ قال: «إنَّ الرِّفْقَ لَا يَكُونُ فِي شَيْءٍ إلَّا زانَهُ، ولا يُنْزَعُ مِنْ شَيْءٍ إلَّا شانَهُ» [رواه مسلمٌ].

وكان ﷺ يقول لها (مهلا ياعائشة إن الله رفيق يحب الرفق في الأمر كله ويعطي على الرفق مالا يعطى على الرفق مالا يعطى على العنف) [متَّفقٌ عليه].

## بعضُ ما يرشد إليه الحديث:

- ١- الحُثُّ على التَّحلى بالرفق، والتَّخلي عن الشدة والعنف.
  - ٢- الرفقُ والتلطفُ في الأمور سببُ الخير العظيم.
    - ٣- يحصلُ بالرفق ما لا يحصلُ بالشدة والعنف.
    - ٤- الحثُّ على حسن الأخلاقِ واجتناب سيِّئِها.
- ٥ الرفق يؤنس النفوس ويُقرِّبُ القلوب، والعنف يُنَفرُ القلوب ويزعج النفوس.

## المناقشة والتدريبات

## س١: أكمل ما يأتي:

| ان يلقب لشدة جماله، قدم على                    | أ- راوي الحديث هو وك                          |
|------------------------------------------------|-----------------------------------------------|
| رآه إلا روي له حُديث                           | النبي ﷺ في سنة وما                            |
|                                                | مات سنة                                       |
| .، و«يحرم الخير» معناها                        | ب-معنى «الرفق»                                |
| ······································         | ج-ورد في خلق الرفق عن النبي ﷺ قال             |
|                                                | س ٢: ما أولى المواقف بالرفق؟                  |
|                                                |                                               |
|                                                | س٣: ما الذي يترتب على حرمان الرفق؟            |
|                                                |                                               |
|                                                | س٤: اختر الإجابة الصحيحة مما بين الأقواس:     |
| (الرفق – العنف – القوة والشدة).                | أ-هذا الحديث يبيِّن فضلَ:                     |
| (كله – بعضه – جزءه).                           | ب- الله -عز وجل- يحب الرفق في الأمر:          |
| (الأمر بالمعروف – الدعوة إلى الله – هما معًا). | ج-أوْلي المواقف بالرفق:                       |
|                                                | <b>س٥</b> : اشرح الحديث بأسلوبك شرحًا موجزًا. |
|                                                |                                               |
|                                                | س٦: اذكر بعض ما يرشد إليه الحديثُ.            |
|                                                |                                               |
|                                                |                                               |

## الحديث السابع عشر: إماطة الأذي من أسباب المغفرة **الم**

#### نص الحديث:

عن أبي هريرة ، أن رسول الله ﷺ قال: «بَيْنَمَا رَجُلٌ يَمْشِي بِطَرِيقٍ، وَجَدَ غُصْنَ شَوْكٍ عَلَى الطَّرِيقِ فَأَخَّرَهُ، فَشَكَرَ اللهُ لَهُ، فَغَفَرَ لَهُ» [رواه البخاري ومسلم].

#### معانى المفردات:

| معناها                                                        | الكلمة      |
|---------------------------------------------------------------|-------------|
| هو طرَفُ الشجرةِ ما دام ثابتًا فِيها، وجمعُه أغصانٌ وغصون.    | غُصن        |
| نحَّاه عن الطريق، وفي نسخةٍ أُخرى «فأخذه» أي: أخذَه من الطريق | فأخَّرَه    |
| إذهابًا لضررِه.                                               |             |
| قَبِلَ منه هذا الفعلَ اليسيرَ وأعطاه الثواب الكثير.           | شكر الله له |

#### المعنى العام:

#### العبرة من قصص السابقين:

في هذا الحديث الشَّريف يحكي لنا النبيُّ عَلَيْ قصة رجلٍ من الأمم السابقة، كان يسيرُ في طريقٍ عمومي فوجد غصنَ شوك على قارعة الطريق فنحَّاه جانبًا؛ لأنه ربها تسبب في إيذاء أحدٍ، أو مضايقة الناسِ في طريقهم، فقَبِلَ اللهُ منه هذا العمل الطيب فغفرَ له ذنوبَه، بهذا الفعلِ الذي يظنُّه كثيرٌ من الناس أنَّه يسير، ولكن فضلَه عندَ الله كبيرٌ، وهذا من واسع فضلِ الله ورحمتِه بعباده، وجزيل كرمه، ولطيف عطائه.

## فضلُ إماطةِ الأذى عن الطريق:

في هذا الحديثِ الشريف يعلِّمُ النبيُّ عَلَيْهُ أُمَّتَه أَدبًا من آداب الطريق، ويُبيِّنُ فضلَ إماطة الأذى عن طريق الناسِ، ويرسِّخُ أن قليلَ الخير يحصلُ به كثيرُ الأجرِ، وينبِّهُ على فضيلةِ كلِّ ما فيه نفعٌ للناس ودفعُ الضررِ عنهم، وإن كان في نظرِ الناس أمرًا يسيرًا.

## سَعةُ فضل الله تعالى:

والحديث يبيِّنُ مزيد كرم الله تعالى؛ حيث إنَّه لا يُضِيعُ عمل عاملٍ وإن كان قليلًا، فهو سبحانه يجازي العبدَ على إحسانه إلى نفسه، وإلى المخلوقين، وإلى الكون الذي أمَرَ بعمارته.

## ما ورد في فضل إماطة الأذى عن الطريق:

وردَت رواياتٌ أخرى لهذا الحديثِ توضِّحُ ثوابَ الله تعالى لهذا الرجلِ فقد قال النبيُّ ﷺ: «لقد رأيتُ رجلًا يتقلَّبُ في الجنَّةِ في شجرةٍ قطعَها من ظهرِ الطَّريقِ كانت تؤذِي المسلمين». [رواه مسلم].

وفي رواية: «مرَّ رجلٌ بغصنِ شجرةٍ على ظهرِ طريقٍ، فقال: واللهِ لأُنحينَّ هذا عن المسلمين لا يؤذيهم، فأدخل الجنة». [رواه مسلم].

وقد عدَّ رسولُ الله عَلَيْ هذه الفضيلة، وهي إماطةُ الأذى عن طريقِ الناس من شُعبِ الإيهان، فعن أبي هريرة هن ، قال: قال رسول الله عَلَيْ: «الإيهانُ بضعٌ وسبعون – أو بضع وستون – شعبةً، فأفضلُها قولُ لا إله إلا الله، وأدناها إماطةُ الأذى عن الطريق، والحياءُ شعبةٌ من الإيهان» [متفق عليه].

## بعضُ ما يرشدُ إليه الحديثُ:

- ١ حرصُ النبيِّ عَلَيْهُ على تعليم أمَّتِه ما فيه خيرُهم ورشادُهم.
- ٢- حرصُ الإسلام على تحصيل النفع للمجتمع ودفع الضرر عنه.
  - ٣- دفعُ الضررِ عن الناس من أجَلِّ القربات وأعظم الطاعات.
    - ٤- إماطةُ الأذى عن الناس سببٌ من أسباب المغفرةِ.
- ٥- إيصالُ الخيرِ للناس ودفعُ الضررِ عنهم من أهم مبادئ الإسلام.
  - ٦- عِظَمُ كرَمِ اللهِ تعالى بالإثابةِ على أعمال البرِّ، ولو كانت يسيرةً.

## المناقشة والتدريبات

| س ١: بَيِّنْ معاني المفردات الآتية: (غُصن - فأخره - فأخذه - فشكر الله له) |
|---------------------------------------------------------------------------|
|                                                                           |
| س٧: أكمل ما يلي:                                                          |
| (أ) يحكي الحديث قصة:                                                      |
| (ب) كان إكرام الله تعالى لهذا الرجل بأمرين: أحدهما: شكر الله له، وثانيها: |
| (ج) إماطة الأذى عن الطريق سبب                                             |
| (د) الهدف من ذكر قصص السابقين                                             |
| س٣: اشرح الحديث بأسلوبك شرحًا مختصرًا.                                    |
|                                                                           |
| س٤: بين أهمية إزالة الأذى من طريق الناس.                                  |
|                                                                           |
|                                                                           |
| <b>س٥</b> : ورد في حديث آخر أن إماطة الأذى من شعب الإيهان. اذكره.         |
|                                                                           |
| س7: في هذا الحديث بيان لسعة فضل الله تعالى. وضح ذلك.                      |
|                                                                           |
|                                                                           |
| س٧: اذكر أهم ما يرشد إليه الحديثُ.                                        |
|                                                                           |
|                                                                           |

## الحديث الثامن عشر: الرفق بالحيوان

#### نص الحديث:

عن عبد الله بن عمر ﴿ أن رسول الله ﷺ قال: ﴿ عُذَّبَتِ امْرَأَةٌ فِي هِرَّةٍ سَجَنَتْهَا حَتَّى مَاتَتْ فَدَخَلَتْ فِي عَن عبد الله بن عمر ﴿ أَن رسول الله ﷺ قال: ﴿ عُنَسَتْهَا، ولا هِي تَركَتْهَا تَأْكُلُ مِنْ خَشَاشِ الْأَرْضِ ﴾. [رواه البخاري ومسلم].

## معاني المفردات:

| معناها            | الكلمة      |  |
|-------------------|-------------|--|
| قطَّة.            | ۿؚڒۜۘة      |  |
| حَشراتها وهوامها. | خَشاش الأرض |  |

#### المعنى العام:

## رحمة الإسلام بالحيوان:

الإسلام دينُ الرحمةِ، وقد أرسلَ اللهُ نبيَّه عَلَيْ رحمةً للعالمين فقال تعالى: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَاكَ إِلا رَحْمَةً لِلْعَالَمِينَ ﴾ [الأنبياء: ١٠٧]، وقال عَلَيْ (إنما بعثت رحمة، ولم أُبعث عذابًا) [رواه امسلم].

فجاءت رسالتُه رحمةً للناس جميعًا، بل شملَت هذه الرحمةُ الحيوانَ الأعجمَ، والجهادَ الأصمَّ، ومن هنا بيَّن النبيُّ عَيِيٍ في هذا الحديث نموذجًا لصنف من الناس نُزِعَت من قلوبهم الرحمةُ، وهي تلك المرأةُ التي كانت عندها قطةٌ قامَت بربطِها وحبسِها، فلم تطعمها ولم تسْقِها في وقت حبسِها، ولا هي تركتُها تأكلُ من حشراتِ الأرض وهوامِها؛ فكانت قسوةُ قلبها سببًا في دخولها النارَ، واستحقاقِها العذابَ، وبعدِها عن رحمةِ الله ورضوانِه؛ فمَن لا يَرْحَمْ لا يُرْحَمْ.

## أسبقيَّةُ الإسلام بالرحمةِ بالحيوان:

يبيِّنُ هذا الحديثُ رحمة الشريعةِ الإسلاميةِ التي جاءت بتشريعاتٍ عظيمةٍ سبقَت النُّظمَ والقوانينَ الدوليةَ الحديثةَ التي نظَّمَت حقوقَ الحيوان وأقامت جمعيات للرفق به؛ حيث أمَرَت الشريعةُ بالإحسان ومراعاة حقوقِ الحيوانِ، بتولي طعامه وشرابه وعلاجه وأن المسلم يؤجر على ذلك ويكون سببًا في مغفرة الله له ودخوله الجنة.

## الرحمةُ في الإسلام خُلُقٌ عامٌّ:

وإذا اهتم الإسلامُ بالحيوان وأمَرَ بالرفقِ به، فإنه من بابٍ أولى يأمُرُ بالرفقِ والرحمة بالأهلِ والأولادِ والزوجةِ والأقاربِ والجيرانِ وبجميع الناسِ.

## ما ورد من أحاديث في فضل الرحمة بالحيوان:

وفي حديثٍ آخرَ يبيِّن النبيُّ عَلَيْهِ صورةً متقابلة بخلاف صورة حديثِنا، فيذكُرُ قصةَ رجلٍ رحيمِ القلبِ، عظيمِ النَّفسِ، فعنْ أَبِي هُرَيرةَ هُ ، أَنَّ رَسُولَ الله عَلَيْهِ قال : «بَيْنَها رَجُلٌ يَمْشِي بِطَرِيقِ اشْتَدَّ عَلَيْهِ القلبِ، عظيمِ النَّفسِ، فعنْ أَبِي هُرَيرةَ هُ ، أَنَّ رَسُولَ الله عَلَيْهِ قال : «بَيْنَها رَجُلٌ يَمْشِي بِطَرِيقِ اشْتَدَّ عَلَيْهِ العَطَشُ ، فَوَجَدَ بِئُرًا ، فَنَزَلَ فِيهَا فَشَرِبَ ، ثُمَّ خَرَجَ فإذا كَلْبُ يَلْهَثُ يَلْهَثُ يَأْكُلُ الثَّرَى مِنَ الْعَطَشِ ، فقال الرَّجُلُ لَقَدْ بَلَغَ هذا الْكَلْبَ مِنَ الْعَطَشِ مِثْلُ الَّذِي كَانَ بَلَغَ مِنِي ، فَنَزَلَ الْبِئْرَ فَمَلاً خُفَّهُ مَاءً ، ثُمَّ أَمْسَكُهُ الرَّجُلُ لَقَدْ بَلَغَ هذا الْكَلْبَ مِنَ الْعَطَشِ مِثْلُ الَّذِي كَانَ بَلَغَ مِنِي ، فَنَزَلَ الْبِئْرَ فَمَلاً خُفَّهُ مَاءً ، ثُمَّ أَمْسَكُهُ بِفِيهِ حَتَّى رَقِيَ فَسَقَى الْكَلْبَ فَشَكَرَ اللهُ لَهُ فَعَفَرَ لَهُ قالوا : يا رَسُولَ اللهِ، وإنَّ لَنَا فِي هَذِهِ الْبَهَائِمِ لأَجْرًا؟ فَقَالَ: فِي كُلِّ كَبِدٍ رَطْبَةٍ أَجُرٌ » [متفق عليه، وهذا لفظ الإمام مسلم].

## بعضُ ما يرشدُ إليه الحديثُ:

- ١- فضلُ التَّخلُّق بصفة الرحمةِ.
- ٢- مراعاةُ حقوقِ الحيوان من الأخلاقِ النبيلة والصفاتِ الكريمةِ.
  - ٣- قسوةُ القلبِ تودي بصاحبها إلى دخول النار.
  - ٤- الرِّفقُ بالحيوان سببٌ من أسباب المغفرة ودخولِ الجنةِ.

## المناقشة والتدريبات

|            |                                         | س ١: بين معاني المفردات الآتية: (هرة - خشاش الأرض).               |
|------------|-----------------------------------------|-------------------------------------------------------------------|
|            | ••••••                                  |                                                                   |
|            |                                         | س ٢: ما سببُ دخول المرأة النارَ في الحديث؟                        |
|            | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • |                                                                   |
|            | • • • • • • • • • •                     | س٣: ما الذي يدلُّ عليه هذا الحديثُ؟                               |
|            | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • |                                                                   |
|            | •••••                                   | س ٤: اذكر حديثًا آخرَ يُبيِّنُ رحمةَ الإسلام بالحيوان.            |
| •••••••••• | • • • • • • • • • •                     | ••••••                                                            |
|            | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | <ul> <li>س٥: اشرح الحديث بأسلوبك شرحًا أدبيًّا جميلًا.</li> </ul> |
|            |                                         |                                                                   |
|            |                                         | س7: ضع علامة (√) أو (×) أمام العبارات التالية:                    |
| (          | )                                       | (أ) دخلت هذه المرأةُ النارَ بسببِ قطةٍ حبسَتْها.                  |
| (          | )                                       | (ب) دخل رجلٌ الجنةَ بسببِ كلُّبٍ سقاه من عطشٍ.                    |
| (          | )                                       | (ج) الرِفقُ خاصٌّ بالإنسان فقط.                                   |
| (          | )                                       | (د) نُظُمُ وِقوانينُ الإسلام لا تهتم بالحيوان.                    |
| (          | )                                       | (هـ) رحمةُ الإسلامِ لا تشمل الجماد.                               |
|            |                                         | س٧: دلِّل من السُّنةِ على توابِ مَن رَحِمَ الحيوانَ.              |
|            |                                         |                                                                   |
|            |                                         |                                                                   |
|            |                                         |                                                                   |

## الحديث التاسع عشر: صفة النبي ﷺ وحسن خلقه 🌓

#### نص الحديث:

عن عبد الله بن عمرو رضي الله عنهما، قال: لَمْ يَكُنِ النَّبِيُّ ﷺ فَاحِشًا وَلاَ مُتَفَحِّشًا، وكان يَقُولُ: «إِنَّ مِنْ خِيَارِكُمْ أَحْسَنَكُمْ أَخْلاقًا». [متفق عليه].

#### معانى المفردات:

| معناها                                                                                | الكلمة                          |
|---------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------|
| ليس ذا فُحْشٍ في كلامِه وأفعاله، والمراد بالفحشِ: سوءُ الخلقِ، وبذاءةُ اللسانِ، ونحوِ | لم يكن النبيُّ عَلِيَّةٍ فاحشًا |
| بالفحشِ: سوءُ الخُلقِ، وبذاءةُ اللسانِ، ونحوِ                                         |                                 |
| ذلك.                                                                                  |                                 |
| لم يكن متكلِّفًا الفحشَ، فالمتفحِّشُ: الذي                                            | ولا متفحِّشًا                   |
| لم يكن متكلِّفًا الفحشَ، فالمتفحِّشُ: الذي يتكلَّفُ الفحشَ ويتعمَّدُه.                |                                 |

#### المعنى العام:

## عصمةُ النبيِّ عَلَيْهُ من الوقوع في الخطأ:

يصفُ لنا الصحابيُّ الجليلُ عبدُ الله بن عمرو ﴿ أَدبَ رسولِ الله ﷺ في حديثه، وكيف كان مُهذَّبًا في كلامِه وتعاملِه مع الناس فيقول: «لم يكن النبيُّ ﷺ فاحِشًا ولا مُتَفَحِّشًا» أي لم يكن الفُحْشُ فيه خُلقًا أصليًّا ولا كسبيًّا.

والفُحشُ: هو ما يَشتدُّ قُبحُه من الأقوالِ والأفعالِ؛ فلا يصدرُ منه عَلَيْ الكلامُ القبيحُ والفعلُ المرذولُ طبعًا ولا تَطبُّعًا ولا مجاراةً لغيرِه، فلا يستفزُّه السُّفهاءُ فيجاريهم في سَفَهِهم؛ لأنَّه أملكُ الناسِ لغرائزِه، وانفعالاتِه النفسيَّةِ، فإذا تجرَّأ عليه سفيه بالشتيمةِ لا يرد عليه بمثلها؛ امتثالا لأمر ربه الذي أدَّبهُ بقوله: (وَأَعْرِضْ عَنِ ٱلْجَهِلِينَ ) [الأعراف: ١٩٩].

ثم قال عبد الله بن عمرو ﴿ وَكَانَ يقول: ﴿ إِنَّ مِنْ خِيَارِكُمْ أَحْسَنَكُمْ أَخْلاقًا ﴾ أي أكمَلُ المؤمنين إيهانًا أكثرُ هم تمسُّكًا بفضائلِ الأخلاق ومحاسنِ الشِّيَمِ ؛ ولا شك أن من اتَّصف بحُسْنِ الأخلاق، وكريم الصِّفاتِ، وجميلِ العادات كان من خيار الناسِ، وأخيارِهم؛ لأنَّ حسْنَ الخلُقِ يدعو إلى المحاسن، ويكفُّ عن المساوي.

وأمَّهاتُ مكارمِ الأخلاق هي: بشاشةُ الوجهِ، وكفُّ الأذى، وبَذلُ النَّدى.

#### ما معنى حسن الخلق؟

ومعنى ذلك أن حُسْنَ الخلقِ هو مخالطةُ الناس بالجميل، والبشر، والتوددُ لهم، والإشفاقُ عليهم، واحتمالهُم، والحلمُ عنهم، والصبرُ عليهم في المكارِه، وتركُ الكبر والاستطالةِ عليهم، ومجانبةُ الغلظةِ والغضبِ والمؤاخذةِ، وبالجملة فحسْنُ الخلق معناه: التحليِّ بالفضائلِ، والتخلِّي عن الرذائلِ.

## هل حسن الخلق غريزة أو اكتساب؟

اختلفَ العلماءُ في حسن الخلقِ هل هو غريزةٌ؟ أو مكتسبٌ؟ والصَّحيحُ أن منه ما هو غريزةٌ، ومنه ما يُكتسَبُ بالتخلُّقِ، والاقتداء بغيره.

## ما ورد في خلقه ﷺ:

وقد وصف القرآنُ نبيّنا محمدًا على الله عنها على عَلَى خُلُقٍ عَظِيمٍ ) [القلم: ٤]، ووصفته أمُّ المؤمنين عائشةُ -رضي الله عنها - بقولها: «كان خلُقُه القرآنَ، يغضَبُ لغضبِه، ويَرضى لرضاه» [رواه الطبراني في معجمه الأوسطج ١/ ص ٣٠ حديث رقم: ٧٧].

كما وصفته أمُّ المؤمنين صفيَّةُ بنتُ حُيَيِّ بقولها: «ما رأيتُ أحدًا أحسن خُلُقا من رسول الله ﷺ» [رواه الطبراني في الأوسط وأبو يعلى باختصار].

## فضلُ حسن الخلقِ:

وقد حثَّ النبيُّ عَيَالِيَّ فِي أحاديثَ كثيرةٍ على حُسْنِ الْخُلقِ فدعا قائلًا: «اللهم كما حسَّنتَ خَلْقِي فحسِّنْ خُلُقِي» [أخرجه أحمد في مسنده].

وقال: «إنَّ المؤمنَ لَيدرِكُ بحسْنِ خُلُقِه درجةَ الصَّائمِ القائمِ» [أخرجه أحمد، والبخاري في الأدب المفرد].

وقال: «أَكْمَلُ المؤمنين إيهانًا أَحْسَنُهم خُلُقًا» [رواه أبو داود في سننه].

وقال: «إنَّ من أحبِّكم إليَّ وأقربِكم منِّي مجلسًا يومَ القيامةِ أحاسِنكم أخلاقًا» [رواه أحد].

وقال: «البرُّ حسنُ الخلُقي» [جزء من حديث رواه مسلم عن النَّواس بن سمعان عليه ].

وقال: «ما شيءٌ أَثْقَلُ في الميزانِ من حُسْنِ الْخُلُقِ» [فتح الباري لابن حجر العسقلاني ج٧، ٤٥٨].

## وقال: «إنكم لن تَسَعوا الناسَ بأموالِكم، ولكن يسَعُهم منكم بسْطُ الوجهِ وحُسْنُ الْخُلُقِ» [رواه أبو يعلى].

وسئل عَيْكَ : مَنْ أحبُّ عبادِ الله إلى الله؟ قال: «أحْسَنُهم خُلُقا» [١٩٩ه/٣ رواه الطبراني].

وسئل ﷺ: عن أكثرِ ما يُدْخِلُ الناسَ الجنّة فقال: «تقوى الله، وحُسْن الْخُلقِ» [البخاري في الأدب المفرد]. وللّخص رسالته الشريفة كلّهَا في جملةٍ واحدةٍ فقال: «إنّها بُعِثتُ لِأُثَمَّمَ مكارمَ الأخلاقِ» [البيهقي في سننه]. ما يُرشدُ إليه الحديث:

١- فضيلةُ حسن الْخُلقِ؛ لأنَّه يورثُ صاحبَه محبَّةَ الله، ومحبَّةَ عبادِه.

٢- بيانُ فضيلةِ صاحبِ الْخُلقِ الحسنِ، وبيانُ أنَّه صفَّةُ أنبياءِ الله -تعالى- وأوليائِه.

٣- كان النبيُّ عَيْكَ أَكْمَلَ الناسِ خُلُقًا.

٤- حسنُ الخلقِ منه ما هو وَهْبِيُّ، ومنه ما هو كَسْبِيُّ.

٥- أن الفحش والتفحش من الصفات التي ينفر منها الناس.

٦- أن أصحاب الخلق الحسن يكونون قريبين من النبي عليه في الجنة.

## الناقشة والتدريبات

| س ١: بيِّن معاني ما يلي: (لم يكن النبي ﷺ فاحشًا - ولا متفحشًا).                                             |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| س٢: أكمل ما يلي:                                                                                            |
| ١ - معنى قوله: «إن من خياركم أحسنكم أخلاقا»                                                                 |
| ٢-إن المؤمن ليدرك بحسن خلقه                                                                                 |
| ٣- أمهات مكارم الأخلاق هي، وو.                                                                              |
| ٤ – إنكم لن تسعوا الناس بأموالكم ولكن يسعهم منكم، و                                                         |
| ٥ – كان خلقه ﷺ، يغضب، و                                                                                     |
| س٣: علل ما يأتي:<br>أ- النبي ﷺ لا يستفُّزه السفهاء.<br>ب- من اتَّصفَ بحُسْنِ الخُلُقِ كان من خِيارِ الناسِ. |
| ب من الطهف بعسلِ الحلقِ فان من عِيارِ الناسِ.<br>جـ- فضيلةُ حسْنِ الخلُقِ.                                  |
| جد تصيبه حسن الخُلُق من القرآنِ الكريم والسنَّةِ النبوية المطهرة.                                           |
| س٥: اكتب بعضَ ما يُرشِدُ إليه الحديثُ.                                                                      |
| س٦: اكتب رسالة الكترونية لأصدقائك تبيِّن لهم فيها فضيلة حسْنِ الخُلقِ، وأهميَّتَه في إصلاح المجتمع          |
|                                                                                                             |

## الحديث العشرون: المرء مع من أحبًا

#### نص الحديث:

عن عبد الله بن مسعود ﷺ قال: جاء رَجُلٌ إلى رَسُولِ الله ﷺ فَقَالَ: يا رَسُولَ الله كيف تَرَى في رَجُلُ إلى رَسُولَ الله ﷺ: «اللُّرْءُ مَعَ مَنْ أَحَبَّ» [متفق عليه].

## معاني المفردات:

| معناها                                         | الكلمة          |
|------------------------------------------------|-----------------|
| أي: في الأعمالِ وطُرقِ الكمالِ: فلم يعمَلْ     | لَّا يلحق بهم   |
| بعمَلِهم، إذ لو عَمِلَ بمثلِ عمَلِهم لكان منهم |                 |
| ومعهم.                                         |                 |
| أي يُحْشَرُ مع مَن أحبَّه، ويكون رفيقًا له.    | المرء مع من أحب |

#### المعنى الإجمالي:

## حُبُّ الصَّحابةِ للنبيِّ عَلَيْهُ:

- يبيِّنُ الحديثُ الشريفُ كيف كان الصحابةُ يجبُّون رسولَ الله على: حبًّا شديدًا، وكانوا ينعَمون بالنَظرِ إليه ويفرَحون بمُجالستِه، ولكنَّهم كانوا يتفكَّرون فيها أعدَّ اللهُ لنبيّه الكريم من المقامِ الرَّفيع، والمنزلةِ العظيمةِ في الآخرة؛ فيرون أنَّهم دونَه في الفضل فيخافون أن يُحرموا من النَّظرِ إليه في الآخرة، ومن مرافقتِه في الجنة؛ فلهذا سأل هذا الصحابيُّ الجليلُ رسولَ الله على سؤالًا غيرَ صريحٍ عن هذا الأمر، فكان الجوابُ من رسول الله على مطَمْئِنًا لهذا الصحابي أنَّ المرءَ يومَ القيامة يكون مع من أحبَ.

## معنى حُبِّ الله ورسولِه عَلَيْهُ:

كما يبيّنُ الحديثُ الشريف فضلَ حبِّ الله وحبِّ رسولِه عَلَيْ، والصالحين وأهلِ الخيرِ الأحياءِ والأمواتِ، ومن فضل محبَّةِ اللهِ ورسولِه عَلَيْ: امتثالُ أمرِهما، واجتنابُ نهيهما، والتأدُّبُ بالآداب الشرعيَّةِ، ولا يُشترَطُ في الانتفاعِ بمحبَّةِ الصالحين أن يعمَلَ عملَهم، إذ لو عملَه لكان منهم ومثلَهم. كما لا يلزمُ من كونه مع مَن أحبَّ أن تكونَ منزلتُه وجزاؤه مثلَهم من كلِّ وجهٍ.

## ما ورَدَ من أحاديثَ أخرى في نفس المعنى:

وقد وَرَدَ حديثٌ آخَرَ يؤكِّد نفسَ هذا المعنى، فعن أنس بن مالك ، قال: جاء رجلٌ إلى رسول الله على فقال: يا رسول الله على الساعةُ؟ قال: «وما أعدَدتَ للساعةِ؟» قال: حبَّ الله ورسولِه، قال: «فإنَّك مع من أحبَبتَ» قال أنس : فها فَرِحْنا، بعدَ الإسلامِ فرحًا أشدَّ من قول النبيِّ ورسولِه، قال: «فإنك مع من أحببت» قال أنس ف: فأنا أُحِبُّ الله ورسولَه، وأبا بكرٍ وعمرَ، فأرجو أن أكونَ معهم، وإن لم أعمَل بأعمالهم». [متفق عليه].

## ما يُرشدُ إليه الحديثُ:

- ١ عِظَمُ فضلِ الله على أُمَّتِه، وجزيلُ عطائه، ولطيفُ نعمائه.
  - ٢- بيانُ عظيم حبِّ الصحابةِ لرسولِ الله عَلَيْةِ.
  - ٣- محبةُ رسولِ الله ﷺ سببٌ في دخولِ الجنةِ.
- ٤- الحثُّ على صحبةِ الصالحين والأخيارِ، واجتنابِ صحبةِ المفسدينَ والأشرارِ.
  - ٥ توجيه النبي عَيْكَة للسائل إلى ماينفعه في دينه ودنياه.



## المصادر والمراجع

- ١- فتح الباري شرح صحيح البخاري لابن حجر العسقلاني.
  - ٢- المنهاج شرح صحيح مسلم بن الحجاج، للإمام النووي.
- ٣- فتح المبدي شرح مختصر الزبيدي، للشيخ عبد الله الشرقاوي.
- ٤- المنهل الحديث في شرح الحديث للدكتور موسى شاهين الشين.
- ٥- فتح المنعم بشرح صحيح مسلم، للدكتور موسى شاهين الشين.
  - ٦- صفوة صحيح البخاري للشيخ عبد الجليل عيسى.



## الهداف دراسة وحدة السيرة

## بنهاية دراسة هذه الوحدة ، يتوقع من الطالب أن:

- ١ يتعرف على أسباب الغزوات (خَيْبر مؤتة خُنين تبوك).
  - ٢ يتعرف ما ترتب على هذه الغزوات من نتائج.
    - ٣ يذكر أسباب فتح مكة، وأحداث الفتح.
  - ٤\_ يستنبط الدروس المستفادة من حجة الوداع.
    - ٥ يستخرج شمائل الرسول عليه.
    - ٦\_ يستشعر أحداث وفاة الرسول عليه.
  - ٧ يقدر قيمة تحمل الرسول على للمشاق في سبيل الله.



#### سبب فتح خيبر:

ازدادت نقمة اليهود على المسلمين بعد أن أخرج رسول الله على يهود بني قينقاع وبني النضير وبني قريظة من المدينة (٢)، فلجأ بعضهم إلى يهود خيبر، وقاموا بتدبير المؤامرات لإيذاء المسلمين، فكان لابد من إخراجهم من خيبر، حتى يأمن المسلمون شرهم.

#### خروج النبي عَلَيْدٌ إلى خيبر:

خرج النبي على من المدينة إلى خيبر بعد عودته من الحديبية، في جيش عدده (١٦٠٠) مقاتل، فوصل بعد ثلاثة أيام، وبات الجيش أمام حصون خيبر، وعند خروج اليهود في الصباح إلى مزارعهم، وجدوا الرسول على والمسلمين أمام حصونهم، فولوا هاربين، وصاحوا: محمد والجيش! فقال رسول الله على: «خَربت خيبر، إذا نزلنا بساحة قوم فساء صباح المُنْذَرين».

## أحداث الغزوة:

جمع يهود خيبر أموالهم وعيالهم في حصن (الكتيبة)، وجعلوا مقاتليهم في حصن (النطاة)؛ فأمر النبي على بقطع النخيل المحيط بالحصن؛ لأنَّ كثرته تعوق تحركات الجيش، فخرج اليهود يدافعون عن حصونهم؛ لأن هزيمتهم تعني القضاء الأخير على اليهود في بلاد العرب، واستمر القتال ثلاثة أيام واليهود يحاربون، فإذا شعروا بالهزيمة؛ رجعوا إلى حصونهم وأغلقوها عليهم.

ثم قال النبي على في مساء يوم: «لأعطين الراية غدًا لرجل يحب الله ورسوله، ويحبه الله ورسوله، ويحبه الله ورسوله» (")؛ وفي الصباح أعطى الراية لعلى بن أبي طالب ...

<sup>(</sup>١) واحة كبيرة على بعد ٩٦ ميلا من المدينة ، وهي على ثمانية بُرُد من المدينة لمن يريد الشام، اليوم: تبعد عن المدينة (١٦ كم) شمالًا على طريق الشام.

البريد= ٩٦-١٢x موقيل سميت باسم رجل من العماليق هو: خيبر بن قانية. الروض الأنف: ٦/ ٥٤٥ ولفظ خيبر بلسان اليهود: الحصن. معجم ياقوت الحموى: ٢/ ٤٠٩.

<sup>(</sup>٢) لنقضهم العهد.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن ماجه والنسائي.

تقدم عليٌّ الله الحصن، فخرج إليه أهله، ودارت المعركة، وقتل قائد الحصن الحارث بن أبي زينب، فتولَّى بعده أخوه: مَرْحَب، وقاتل عليًّا حتى كاد أن يقتله، إلَّا أنَّ عليًّا ضربه فقتله، ودخل المسلمون الحصن وفتحوه، ثم سقطت الحصون واحدًا بعد الآخر، فطلب اليهود الصلح، وبعد مفاوضات مع المسلمين، تصالحوا على حقن دماء المقاتلة من اليهود، وترك الذرية لهم.

ثم سألوا رسول الله على أن تبقى خيبر تحت أيديهم يعملون فيها، ويزرعونها؛ لأنهم أعرف بأراضيهم، على أن يأخذوا نصف محصولها، فوافق الرسول على أن يأخذوا نصف

#### نتائج الغزوة:

استشهد من المسلمين في هذه الغزوة حوالي (٢٠) شهيدًا، بينما قُتِل من اليهود (٩٣) قتيلا. وبهذه الغزوة ساد سلطان المسلمين على جزيرة العرب.

#### تقسيم الغنائم:

غنم المسلمون من خيبر ألف رمح، وأربعمائة سيف، ومائة درع، وخمسمائة قوس، وبعض الحاصلات الزراعية والماشية، فقسمها النبي على بين المسلمين، للفارس ثلاثة أسهم وللراجل سهم واحد.

وكان من بين الغنائم عدة صحائف من التوراة، فطلب اليهود ردها إليهم، فأمر النبي على بردِّها لهم، وهذا يدل على احترام الإسلام والمسلمين للكتب المُنتزلة، ومدى تسامحهم الذي أصبح مضرب الأمثال.

## الدروس المستفادة من هذه الغزوة:

- ١\_ جواز مصالحة أهل الكتاب ومعاملتهم.
- ٢ بيان سماحة الإسلام واحترامه للكتب السماوية المنزلة.
  - ٣\_ ثقة النبي ﷺ في نصر الله عز وجل له.

<sup>(</sup>١) الراجل: من يسير على رجليه.

## الناقشة والتدريبات

| س١:متى كان فتح خيبر؟ وكم كان عدد جيش المسلمين؟                                  |
|---------------------------------------------------------------------------------|
|                                                                                 |
| س٢: وما موقف يهود خيبر لمَّا رأوا جيش المسلمين؟                                 |
| س٣: عَلَام صالح الرسول ﷺ أهل خيبر؟                                              |
|                                                                                 |
| س٤ اختر الإجابة الصحيحة مما بين القوسين:                                        |
| (أ) قسَّم رسول الله ﷺ غنائم خيبر بين المسلمين:                                  |
| للفارس سهم وللراجل سهمان ـ للراجل سهم وللفارس سهمان - للفارس ثلاثة أسهم وللراجل |
| سهم).                                                                           |
| (ب) كان من بين غنائم المسلمين عدة صحائف من:                                     |
| (الإنجيل ـ التوراة ـ القرآن).                                                   |
| (جـ) عدد قتلي اليهود في فتح خيبر:                                               |
| .(^\pi_9\pi_9\)                                                                 |
| * * *                                                                           |

## الموضوع الثاني الله سرية مؤتة (۱)

## جمادي الأولى سنة (٨ هـ / سبتمبر ٢٢٩م)

وقد سمى البخاري هذه السرية غزوة وإن لم يخرج فيها النبي على لكثرة جيش المسلمين فيها وتسمى بغزوة الأمراء.

#### سبب الغزوة:

كان الرسول على قد أرسل الحارث بن عُمير الأَزْدِي بكتاب إلى ملك «بُصْرى» "من جهة هرقل يدعوه إلى الإسلام، فبعث إليه ملك (بُصرى) شرحبيل بن عمرو الغساني ليقتله في الطريق أثناء سفره، فغضب رسول الله على لقتل رسوله فجهّز رسول الله على جيشًا عدده (٣٠٠٠ مقاتل)، وقال لهم: «أمير الجيش زيد بن حارثة، فإنْ قُتل فجعفر بن أبي طالب، فإنْ قُتل فعبد الله بن رواحة، فإنْ قُتل فليختر المسلمون منهم رجلًا فليجعلوه عليهم أميرًا» أي: قائدًا للجيش ".

#### أحداث الغزوة:

خرج الجيش وودَّعه النبي عَلَيْهُ ودعا لهم بالنصر، وأوصاهم أنْ يدعوا من هناك إلى الإسلام، وألَّا يقتلوا النساء ولا الأطفال، ولا يقتلوا راهبًا في صومعته، ولا يهدموا المنازل ولا يقطعوا شجرًا.

## الجيش الإسلامي في مؤتة:

لمّا خرج الجيش من المدينة سمع العدو بمسيرهم، جمع شُرَحْبِيل بن عمرو الغَسّاني مائة ألف من قبائل العرب، واستنجد بملك الروم فجمع لهم هرقل أكثر من مائة ألف مقاتل من الروم، وسمع المسلمون بذلك فأقاموا في «مَعَانٍ» (أليلتين يُفكرون في أمرهم، وقالوا: نكتب إلى رسول الله عليه فنُخبره بعدد عدونا، فَشَجَّعهم عبدالله بن رواحة على التَّقدم، وقال لهم: «يا قوم انطلقوا إنما هي إحدى الحسنين، إمَّا نصرٌ وإمَّا شهادة».

<sup>(</sup>١) مؤتة: مدينة تقع في الشام، جنوب شرقي عمان، وتتبع اليوم المملكة الأردنية الهاشمية.

<sup>(</sup>٢) مدينة تقع في محافظة (حُوران) جنوبي دمشق وتعرف باسم بُصرى الشام.

<sup>(</sup>٣) أخرجه البيهقي في دلائل النبوة (٤/ ٣٦٢، ٣٦٢).

<sup>(</sup>٤) مدينة تقع في جُنوبي (الأَردن) على طريق الحجاز.

### التقاء الجيشين واستشهاد القادة الثلاثة:

التقت قوة المسلمين الروم؛ فأخذ اللِّواء زيد بن حارثة، فقاتل حتى استشهد عنها بالرماح، ثم أخذ اللِّواء جَعْفَر بن أبي طالب فأبلى بلاءً حسنًا، حتى أحاط العدو بفرسه، فَنزلَ عنها ثم انطلق يُقاتل الروم حتى قُطعت يداه فاحتضن الراية بِعَضُديه (() وقاتل حتى استشهد، ثم انتقلت القيادة لعبد الله بن رواحة، ولم يزل يقاتل حتى استشهد ...

## خالد بن الوليد سيف الله المسلول:

وبعد استشهاد القُوَّاد الثلاثة اتفق الناس على تَولية خالد بن الوليد في فاستطاع أن يُوحِّد الصفوف ويجمع الشمل، وظل يُقاتل العدو حتى أقبل الليل، فأخذ في تنظيم الجيش من جديد فقد من كان في الخلف، وأخَّر من كان في الأمام، فلما أصبح الصباح ظن العدو أن مددًا جاء للمسلمين، فلم يهاجموهم.

أما خالد بن الوليد على المحافظة على المسلمين بالانسحاب، واستطاع ببراعة ومهارة أن يُنقذ الجيش الإسلامي من خطر محقق، وعاد إلى المدينة.

وقد واسى الرسول عليه، فضمهم وذرفت عين قال: ائتوني ببني جعفر، فدخلوا عليه، فضمهم وذرفت عيناه بالدمع، وقال: «اصنعوا لآل جعفر طعامًا فقد أتاهم ما يَشْغَلهم».

## أهم الدروس المستفادة من هذه الغزوة:

١ في وصية النبي ﷺ للجيش تعاليمُ سامية، ومبادئُ إنسانية راقية، فلا قتْلَ ولا هدْمَ ولا حرقَ ولا قطعَ إلا بحقٍّ، فإن لسيوف المسلمين أخلاقًا.

٢\_ قوة الإيمان والثقة في الله تعالى والتسليم واليقين بأن النصر من عند الله تعالى.

٣- التدبير الحكيم من خالد بن الوليد على حينما حفظ للمسلمين هيبتهم.

<sup>(</sup>١) العضد: وهو الساعد من المرفق إلى الكتف.

## المناقشة والتدريبات

| ي ﷺ الإمارة؟ وبم    | ولمن عقد النبح  | حَمَالِاللهِ ؟<br>وسيسه | س ١: ما سبب غزوة مؤتة؟ وكم كان عدد جيش النبي أوصى النبي الجيش حين ودَّعه؟ |
|---------------------|-----------------|-------------------------|---------------------------------------------------------------------------|
|                     |                 |                         |                                                                           |
|                     |                 |                         |                                                                           |
|                     |                 |                         |                                                                           |
|                     |                 |                         |                                                                           |
|                     |                 | • • • • • •             |                                                                           |
| ُ فيما يأتي:        | م العبارة الخطأ | X) أماه                 | س٢: ضع علامة (√) أمام العبارة الصحيحة، وعلامة (                           |
|                     | (               | )                       | (أ) كانت غزوة مؤتة في السنة السابعة من الهجرة.                            |
|                     | (               | )                       | (ب) جمع هرقل أكثر من مائة ألف مقاتل.                                      |
|                     | (               | )                       | (جـ) واسى الرسول علي أسر الشهداء.                                         |
|                     |                 |                         | س٣: أكمل ما يأتي:                                                         |
| ءً حسنًا، ثم انتقلت | فأبلى بلاءً     | اءا                     | أخذ اللواء فقاتل حتى استشهد، ثم أخذ اللوا                                 |
| لمي توليه           | اتفق الناس عا   | الثلاثة،                | القيادة إلى حتى استشهد وبعد استشهاد القادة                                |
|                     |                 |                         | 🥮 فوحّد الصفوف وجمع الشمل.                                                |
|                     |                 |                         | * * *                                                                     |

## الموضوع الثالث الله فتح مكة رمضان ٨ هـ، يناير ٢٣٠م

#### سبب الغزوة:

أتاح صلح الحديبية لكل قبيلة عربية أن تدخل في حِلْفِ رسول الله على إن شاءت، أو تدخل في حِلْفِ وسول حِلْفِ قريش، فارتضت بنو بكر أن تدخل في عَقْدِ قريش، وارتضت خزاعة أن تدخل في عَقْدِ رسول الله على، وفي تلك السنة (الثامنة) اعْتَدَتْ بَنُو بَكْر عَلَى خُزَاعة، فقتلت منهم نحو عشرين رجلا، وتجهز وأمدت قريشُ بني بكر بالمال والسلاح، فلما بلغ ذلك الرسول على غضب غضباً شديدًا، وتجهز لقتال قريش وقد أخفى أمره.

#### خروج النبي عَلَيْ من المدينة:

سار رسول الله على من المدينة في يوم العاشر من رمضان، وكان عددهم قرابة عشرة آلاف، وفي (مَرِّ الظَّهْرَان) عَثَرَ حرسُ رسول الله على أبي سفيان ابن حرب واثنين معه، فأسروهم، وجاؤوا بهم إلى النبي على أبو سفيان، وقال العباس للنبي على (إن أبا سفيان رجل يُحب الفَخْر، فاجْعل له شيئًا يَفتخِرُ به»، فقال على «من دخَل دار أبي سُفيان فَهو آمن»(١).

#### الجيش يدخل مكة:

وصل جيش المسلمين إلى مكة، فأعلن مُنادِي الرسول على: «من دخلَ دارهُ وأغلق بابَه فهو آمِن، ومن دخل المسجد فهو آمِن، ومن دخل دار أبى سفيان فهو آمِن»('').

ثم دخل رسول الله على مكة وهو راكب راحلته، متواضعًا شاكرًا لله تعالى على هذا الفتح الأكبر، ثم طاف رسول على البيت، وأزال ما حوله من أصنام بلغت (٣٦٠) صنمًا، ثم دخل الكعبة، وصلى فيها ركعتين، ووقف على بابها، وقريش تنظر ما هو فاعل بها، فقال فيما قال وقتها: «يَا مَعْشَرَ قُريْش،

<sup>(</sup>١) سنن أبي داود جزء ٣ ص ١٦٣.

<sup>(</sup>٢) صحيح مسلم: "من ألقى سلاحه فهو آمن، ومن دخل دار أبي سفيان فهو آمن، ومن أغلق بابه فهو آمن"، وفي مسند ابن راهويه: "ومن دخل داره فهو آمن، ومن ألقى سلاحه فهو آمن ومن أغلق بابه فهو آمن".

مَا تَظُنُّونَ أَنَّي فَاعِلٌ بِكُم؟ » قَالُوا خَيْرًا؛ أَخْ كَرِيمْ، وَابنُ أَخِ كَرِيمِ، فَقَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْ: «اليَوْمَ أَقُولُ لَكُمْ مَا تَظُنُّونَ أَنَّي فَاعِلٌ بِكُم؟ » قَالُوا خَيْرًا؛ أَخْ كَرِيمْ، وَابنُ أَخِي يُوسفُ مِنْ قَبْل: ﴿ لَا تَثْرِيبَ عَلَيْكُمُ ٱلْيَوْمَ لَيُغْفِرُ ٱللهُ لَكُمُ وَهُو أَرْحَمُ ٱلرَّحِمِينَ ﴾ (" فَا قَالَ أَخِي يُوسفُ مِنْ قَبْل: ﴿ لَا تَثْرِيبَ عَلَيْكُمُ ٱلْيَوْمَ لَيُعْفِرُ ٱللهُ لَكُمُ وَهُو أَرْحَمُ ٱلرَّحِمِينَ ﴾ (" اذْهَبُوا فَأَنْتُم الطُّلَقَاءُ » (" ).

#### نتائج الفتح الأعظم:

- ١ القضاء على الوثنية والشرك في أغلب جزيرة العرب.
- ٢ القضاء على الصراع بين القبائل فانصرفت الجهود إلى نشر الإسلام.

#### أهم الدروس المستفادة من فتح مكة:

- ١ العفو عند المقدرة، وسمو خلقه عليه.
- ٢\_ المحافظة على الدماء، وتقديس حرمة البيت الحرام.
- ٣- حرص الإسلام العظيم على تأمين حياة الناس، والمحافظة على أرواحهم.
  - ٤\_ حرص الإسلام على احترام العهود والمواثيق.
  - ٥ شكر النبي على الله على جزيل نعمته وعظيم نصره.

<sup>(</sup>١) سورة يوسف. الآية: ٩٢.

<sup>(</sup>٢) سنن البيهقي الكبرى جـ ٩ صـ ١١٨.



|                                | س ١: ما سبب فتح مكة؟ وفي أي سنة كان الفتح؟   |
|--------------------------------|----------------------------------------------|
|                                |                                              |
|                                |                                              |
|                                |                                              |
|                                |                                              |
|                                |                                              |
|                                |                                              |
|                                |                                              |
|                                |                                              |
|                                | س ٢: اختر الإجابة الصحيحة مما بين القوسين:   |
|                                | (أ) سار النبي على من المدينة في يوم من رمضان |
|                                | ۱٫٫ سار النبي هي س المدينة في يوم س رمصان    |
| (التاسع_العاشر_الحادي عشر).    |                                              |
|                                | (ب) قال النبي ﷺ: من دَخَل دار فهو آمن.       |
| (أبي بكر ـ عثمان ـ أبي سفيان). |                                              |
|                                |                                              |
|                                |                                              |
|                                | س ٣: ما نتائج فتح مكة؟                       |
|                                |                                              |
|                                |                                              |
|                                |                                              |
|                                |                                              |
|                                |                                              |
|                                |                                              |
|                                |                                              |
|                                |                                              |

# الموضوع الرابع المعنفذوة حُنينن (۱۰ من شوال ۸ هـ / فبراير ۲۳۰ م

## سبب الغزوة:

حينما فتح الله تعالى على رسوله على مكة، وخضعت له قريش بعد بَغْيِها وعدوانها، ضاقت صدور أشراف (هَوَازِن) و (تَقِيف) بالنصر الذي آتاه الله عزَّ وجلَّ رسوله على والمؤمنين.

#### استعداد العدو:

خرجت (هَوَازِن) و(ثَقِيف) يتقدمهم مالك بن عَوْف سيّدُ هَوَازِن، الذي أَمَرهم أن يأتوا ومعهم أموالهم ونساؤهم وأبناؤهم، حتى نزلوا وادي أوْطَاس (١)، وإنما أَمَرهُم بذلك حتى يمتنعوا عن الفِرار، ويدافعوا عن الأهل والمال والولد.

## تعبئة جيش المسلمين:

خرج رسول الله على للقتال في هذه المعركة، ومعه (١٢٠٠٠) من المسلمين، (١٠٠٠٠) من أهل المدينة، و(٢٠٠٠) من أهل مكة، وسار المسلمون معجبين بكثرتهم، فخورين بقوتهم قائلين: «لن نُغْلَبَ اليوم من قلة».

## أحداث المعركة:

علم مالك بن عوف بقدوم رسول الله على، فجمع أصحابه في وادي حنين، وانتشروا يختبؤون في أنحائه، وأمرهم أن يحملوا على النبي على وأصحابه، حملة واحدة.

ووصل المسلمون إلى وادي حنين، فنزلوا فيه، فأمطرهم العدو بوابل من النبال، ففرَّ كثير منهم منهزمين.

## شجاعة رسول الله ﷺ:

<sup>(</sup>١) وادٍ بين الطائف ومكة . معجم الأماكن الواردة في صحيح البخاري : ١٩٥.

<sup>(</sup>٢) أوطاس: سهل يقع على طريق حاج العراق إذا أقبل من نجد قبل أن يعد الحرة - السرايا والبعوث النبوية حول المدينة: ٢١٩.

لكن رسول الله على القتال في سبيل الله على بغلة له بيضاء \_ ينادى في الناس ويحثهم على القتال في سبيل الله تعالى: «إِلَيَّ يَا عِبَادَ اللهِ، أَنَا النَّبِيُّ لَا كَذِبَ، أَنَا ابْنُ عَبْدِ المُطَّلِب»(۱).

#### النصر بعد الهزيمة:

أخذ العباس بن عبد المطلب ينادي بأعلى صوته: يَا أَصْحَابَ السَّمُرَة ()، فرجعوا يقاتلون الكفار، وكان النداء: يا للأنصار، وأشرف رسول الله على ينظر إلى قتالهم قائلا: «الْآنَ حَمِيَ الوَطِيسُ»، ثم أخذ حُصيَّاتٍ من الأرض فرمى بهن وجوه الكفار، فانهزموا وولوا هاربين، واتَّبَعَهم المسلمون يقتلون ويأسرون.

#### تقسيم الغنائم:

كانت غنائم المسلمين في هذه المعركة (٢٤٠٠٠) من الإبل، و(٢٠٠٠) من الشياة، و(٢٠٠٠) من الشياة، و(٢٠٠٠) وقية من الفضة، و(٢٠٠٠) آلاف من الذراري والنساء، وأعطى رسول الله على أناسًا يُؤَلِّفُ قلوبهم ليحسن إسلامهم.

## أهم الدروس المستفادة من هذه الغزوة:

- ١- النصر لا يكون بكثرة العدد، ولا جودة السلاح، وإنما النصر من عند الله تعالى.
  - ٢\_ شجاعة النبي عليه وثبات قلبه.
  - ٣- فضل الصحابة، ومدى محبتهم لرسول الله عليه ودينه.

<sup>(</sup>١) متفق عليه.

<sup>(</sup>٢) وهو بذلك يُذَكرهم بالشجرة التي بايعوا تحتها بيعة الرضوان.



| س ١: في أي سنة كانت غزوة حنين؟ وما سببها؟ وكيف استعد العدو للحرب؟                        |
|------------------------------------------------------------------------------------------|
|                                                                                          |
|                                                                                          |
|                                                                                          |
|                                                                                          |
| س ٢: ضع علامة $(\sqrt)$ أمام العبارة الصحيحة، وعلامة $(X)$ أمام العبارة الخطأ فيما يأتي: |
| (أ) خرجت هوازن وثقيف يتقدمهم مالك بن عوف.                                                |
| (ب) خرج رسول الله ﷺ يوم حنين ومعه ٢٠٠,٠٠٠ من المسلمين. ( )                               |
| (جـ) وصل المسلمون إلى وادي حنين فنزلوا فيه.                                              |
| (د) وقف النبي على ناقته، ينادي الناس ويحثهم على القتال. ( )                              |
|                                                                                          |
| س٣: ما الدروس المستفادة من هذه الغزوة؟                                                   |
|                                                                                          |
|                                                                                          |
|                                                                                          |
|                                                                                          |
|                                                                                          |
| * * *                                                                                    |

# الموضوع الخامس الموضوع الخامس فخروة تبوك أو العسرة رجب ٩ هـ / أكتوبر ٦٣٠ م

#### سبب الغزوة:

بلغ المسلمين أن الروم قد جمعت جموعًا كثيرة بالشام، فأمر رسول الله على الناس للخروج إلى تبوك، ودعا الأغنياء إلى البذل والإنفاق.

#### الاستعداد للغزوة:

أراد رسول الله على الخروج لقتال الروم، وكان ذلك في فصل الصيف، والناس في عُسْرَة من العيش، وكانت ثمار المدينة قد طابت؛ فأعلن رسول الله على الجهة التي سيتجهون إليها.

وكان المنافقون يقولون: ﴿ لَا نَنفِرُواْ فِي ٱلْحَرِّ ﴾ "، لكن أقبل المؤمنون إلى رسول الله ﷺ بكل ما أمكنهم من المال والعدة، وجاء عثمان ﷺ بثلاثمائة بعير مُحَمَّلَة بالزاد والعتاد، وبألف دينار من المال، فقال رسول الله ﷺ: ﴿ لَا يَضُرُّ عُثْمَان مَا عمل بعد اليوم ﴾ "، وجاء أبو بكر ﷺ بكل ماله، وجاء عمر ﷺ بنصف ماله.

#### البكاؤون:

أقبل رجال من المسلمين أُطْلِقَ عليهم (البكاؤون) يطلبون من رسول الله على أن يحملهم معه على الدواب فحمل بعضهم، واعتذر إلى البعض وقال لهم كما حكاه القرآن الكريم: ﴿ وَلَا عَلَى ٱلَّذِينَ إِذَا مَا أَتَوْكَ لِتَحْمِلَهُمْ قُلْتَ لَا أَجِدُ مَا أَمْمِلُكُمْ عَلَيْهِ تَوَلَّواْ وَّأَعَيْنُهُمْ تَفِيضُ مِنَ ٱلدَّمْعِ حَزَنًا أَلَا يَجِدُواْ مَا يُنفِقُونَ ﴾.

#### أحداث الغزوة:

في شهر رجب سنة تسع من الهجرة سَارَ رسول الله على بالناس ومعه (٣٠٠٠٠) مقاتل، ومن الخيل (٢٠٠٠٠)، وأعطى رسول الله على لواءه لأبي بكر الصديق، ثم سار نحو الشام حتى وصل إلى تبوك، فلم يجد فيها جيشًا للروم، فأقام فيها نحوًا من عشرين ليلة، وكانت هذه آخر غزواته على .

- (١) تقع تبوك شمال الحجاز وتبعد عن المدينة ٧٧٨ ميلًا.
  - (٢) سورة التوبة. الآية: ٨١.
  - (٣) رواه الطبراني المعجم الكبير جزء ١٨ صـ ٢٣١.

## موقف المُخَلَّفينَ بعد عودة الرسول عليه:

جاء المنافقون الذين تخلفوا عن غزوة تبوك إلى الرسول على يعتذرون فقبل منهم علانيتهم، واستغفر لهم ؛ ولكن جاءه نفر من المسلمين الصادقين منهم: كعب بن مالك، ومرارة بن الربيع، وهلال بن أمية، صدقوا الله ورسوله، وندموا على ما فاتهم، فأمر الرسول على المسلمين بمقاطعتهم خمسين يومًا حتى تاب الله عليهم، وعفا عنهم.

## أهم الدروس والعبر في هذه الغزوة:

- ١ أهمية الجهاد بالمال فقد جهَّزَ عثمان رضي الله عنه ثلث جيش العسرة.
  - ٢\_ أن الله عزَّ وجلَّ غفور رحيم يفتح باب التوبة أَمَام العصاة والمذنبين.
- ٣- بيان خطر النفاق والمنافقين على المجتمع المسلم في السلم والحرب.



|                  | ين؟         | س ١: في أي سنة كانت غزوة تبوك؟ وما سببها وما موقف البكائ                                                            |
|------------------|-------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|                  |             |                                                                                                                     |
|                  |             |                                                                                                                     |
|                  | •••••       |                                                                                                                     |
|                  |             |                                                                                                                     |
| الخطأ فيما يأتي: | لعبارة ا    | س ٢: ضع علامة $()$ أمام العبارة الصحيحة، وعلامة $(X)$ أمام ا                                                        |
| (                | )           | (أ) خرج رسول الله عليه لقتال الروم وكان في فصل الصيف.                                                               |
| (                | )           | (ب) جاء عثمان على بألفي دينار إلى النبي على الله النبي الله النبي الله النبي الله الله الله الله الله الله الله الل |
| (                | )           | (جـ) سار النبي علي بالناس ومعه ثلاثون ألف مقاتل.                                                                    |
|                  |             | س ٣: استنبط درسين مما درسته من أحداث الغزوة؟                                                                        |
|                  | • • • • • • |                                                                                                                     |
|                  |             |                                                                                                                     |
|                  |             |                                                                                                                     |
|                  |             |                                                                                                                     |
|                  | •••••       |                                                                                                                     |

# الموضوع السادس **الساد** حجة الوداع

#### شهرذي الحجة ١٠هـ/مارس ٦٣٢م

كانت حجة الوداع هي الحجة الوحيدة التي أداها رسول الله على بعد البعثة، ولما سمع الناس أن رسول الله على سيحج في تلك السنة توافدوا على المدينة من شتى أنحاء الجزيرة في جماعات كثيرة حتى بلغ عددهم أكثر من مائة ألف مسلم، كلهم يريد أن يأتم ويَقْتَدي برسولِ الله على، ويأخذ عنه مناسِكه، وأحرم المسلمون في ٢٥ من شهر ذي القعدة، سنة ١٠ هـ.

ثم وصلوا مكة في اليوم الرابع من ذي الحجة، فتوجه الرسول على والمسلمون إلى الكعبة، فاستلم وصلوا مكة في اليوم الرابع من ذي الحجم الأسود، وَقَبَّلَهُ وطَافَ بالبيت سبعًا، ثم سعى بين الصفا والمروة سبعًا.

ثم ذهب إلى مِنًى، ومنها إلى جبل عرفات؛ فأقيمت له خيْمة، فاستراح حتى زالت الشمس، ثم ركب ناقته القصواء، وخطب في الناس خطبة الوداع المشهورة.

ثم ترك رسول الله على عرفات، وقضى ليلةً بالمُزدَلِفة، ثم ذهب إلى مِنى، ورَمَى في الطريق إليها الجمرات، ثم نَحَر الهَدْي، وحَلَق رأسهُ، وبذلك قد أتمَّ حَجهُ، وعَلَمَ الناس مناسكهم، وما فرض عليهم.

#### أهم الدروس المستفادة من حجة الوداع:

- ١- حجة الوداع هي الحجة الوحيدة التي أداها الرسول على.
  - ٢\_ حرص الصحابة على الاقتداء برسول الله على.
  - ٣- حرص النبي على تعليم أمته ما فيه نفعها.

\* \* \*

# المناقشة والتدريبات

|                  | حرك ركب الحجيج؟        | حجة الوداع؟ ومتى ت                      | س١: في أي سنة كانت    |
|------------------|------------------------|-----------------------------------------|-----------------------|
|                  |                        |                                         |                       |
|                  |                        |                                         |                       |
|                  |                        |                                         |                       |
|                  |                        |                                         |                       |
|                  |                        |                                         |                       |
|                  |                        | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • |                       |
|                  |                        |                                         | س ٢: أكمل ما يأتي:    |
| ت ثم سعى بين     | ، وقبَّلهُ، طاف بالبيـ | ر الكعبة، استلم                         | لمَّا وصل النبي ﷺ إلى |
| بمت لها، فاستراح |                        |                                         |                       |
|                  |                        |                                         | حتى زالت الشمس، ثم رك |



## يوم الاثنين ١٢ ربيع الأول سنة ١١ هـ٧ يونيو سنة ٦٣٣ م

مرض رسول الله عليه في أواخر شهر صفر سنة ١١هـ، وكان أول وجعه عليه صداعًا شديدًا يجده في رأسه، واشتد عليه المرض حتى أُغْمِي عليه من شدة مرضه ١٣ يومًا وقيل سبعة أيام، وكان يُمَرَّض عليه السلام في بيت السيدة عائشة على وكانت تدعو له بالشِّفَاء.

ثَقُل المرض برسول الله على فلم يَعُد يَقْدر على الخروج إلى الصلاة مع الناس فقال «مُروا أبا بَكْر فَلْيُصلِّ بالنَّاسِ»(''، وفي فجر يوم الاثنين اثني عشر (١٢) من ربيع الأول، من العام الحادي عشر للهجرة، نام رسول الله على فجعلت تتغشَّاهُ سكْرة الموت، وكان بين يديه إناء فيه ماء فكان يُدْخِل يديه في الماء فيمسح بها وجهه ويقول: «لَا إِلَهَ إِلَّا اللهُ، إِنَّ لِلْمَوْتِ لَسَكَرَاتٍ»، وكانت فاطمةُ عليه إذا رأت منه ذلك قالت: واكرب أبتاه فيقول لها عليه الصلاة والسلام «لَيْسَ عَلَى أَبِيكِ كَرْبٌ بَعْدَ الْيَوْم».

وفي الصباح رفع رسول الله عليه يده، وجعل يقول: في الرفيق الأعلى، حتى قُبض إلى رحمة الله ورضوانه، وهو في الثالثة والستين من عمره، قضى منها ثلاثة وعشرين (٢٣) عامًا يُجَاهد من أجل تبليغ رسالة الله، ونشر دعوته.

#### الدروس المستفادة من وفاة الرسول عَلَيْهُ:

- ١\_ وفاء زوجات النبي له ﷺ.
- ٢\_ حب الصحابة لرسول الله على حبا شديدًا.
- ٣- الموت هو الحقيقة الكبرى، قال تعالى لنبيه: ﴿ إِنَّكَ مَيِّتُ وَإِنَّهُم مَّيِّتُونَ ﴾ ".
  - ٤\_ ضرورة الاجتماع تحت راية إمام حتى لا تتشعب الأمور.
    - ٥ فضل أبي بكر رضى الله عنه .

<sup>(</sup>١) رواه البخاري ومسلم. (٢) سورة الزمر. الآية: ٣٠.

## المناقشة والتدريبات

| لخطأ فيما يأتي:                         | مام العبارة ا                           | س ١: ضع علامة $()$ أمام العبارة الصحيحة، وعلامة $(X)$ أ |
|-----------------------------------------|-----------------------------------------|---------------------------------------------------------|
| (                                       | ۱۱هـ. (                                 | (أ) مرض رسول الله ﷺ في أواخر شهر رمضان في سنة ا         |
| (                                       | )                                       | (ب) كان على يُعرَّض في بيت السيدة عائشة على .           |
| (                                       | )                                       | (ج) قُبضَ ﷺ وهو في الثالثة والسبعين من عمره.            |
|                                         |                                         |                                                         |
|                                         | الدعوة؟                                 | س ٢: كم سنةً قضاها رسول الله عليه في تبليغ الرسالة ونشر |
| • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • |                                                         |
| • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • |                                                         |
|                                         | • • • • • • • • • • •                   |                                                         |
|                                         |                                         |                                                         |



كانت أخلاق النبي على وشمائله صورة ناطقة بالسمو والكمال، فلقد اتصف على بالخلال الكريمة والصفات الحميدة، فكان على أجود الناس، وكان أجود ما يكون في شهر رمضان.

وكان على حَسَن الخَلْقِ والخُلقِ، وأطيب الناس رائحة، وألْينَهُم كفًا، وأحْسَنَهم عِشْرة، وأشدَّهم لله خشية.

وكان على لا يغضب لنفسه ولا ينتقم لها؛ وإنما يغضب إذا انتهكت حرمات الله فلا يقوم لغضبه شيء حتى ينتصر الحق.

وكان على خُلُقُهُ القرآن، وكان أكثر الناس تواضعًا يَقضي ويَسعى في حوائج أهله، ويحنو على الضعفاء.

وكان على من أشد الناس حياءً، وما عاب طعامًا قط إذا اشتهاه أكله وإلَّا تركه، ولا يأكل مُتكئًا، وكان يَمُرُّ الشهر والشهران ولا يوقد في بيته نار لنضج الطعام.

وكان على يقبل الهدية، ولا يقبل الصدقة، وكان يُصلِح نعله ويرقع ثوبه بنفسه، ويَزُور المريض، ويُجيب دعوة الداعي من غني أو فقير.

وكان على فراشه من جِلد حَشْوه لِيف، وكان زاهدًا متقللًا من أمتعة الدنيا كلها، وقد عرض الله عليه الدنيا فَأبَى أن يأخذها واختار الآخرة.

وكان عَيْ كثير الذكر للَّه، دائم الفكر، أكثر ضحكه التبسُّم وكان يَمْزحُ ولا يَقُول إلا حقًّا، وكان يكرم أصحابه ويتلطف بهم عَيْد.

\* \* \*

<sup>(</sup>١) الشمائل: أي الخصال التي تبين الجانب الأخلاقي.



### قطاع المعاهد الأزهرية نموذج استرشادي لامتحان أصول الدين: الورقة الأولى (التفسير والحديث) للصف الثالث الإعدادي الفصل الدراسي الأول

## أولًا - التفسير:

١- قال تعالى: ﴿ لَقَدْ مَنَّ ٱللَّهُ عَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ إِذْ بَعَثَ فِيهِمْ رَسُولًا مِّنْ أَنفُسِهِمْ يَتَلُواْ عَلَيْهِمْ ءَاينتِهِ عَلَيْهِمْ ءَاينتِهِ عَلَيْهِمْ وَيُعَلِّمُهُمُ ٱلْكِئنَبَ وَٱلْحِكْمَةَ وَإِن كَانُواْ مِن قَبْلُ لَفِي ضَلَالٍ مُّبِينٍ ﴾.

أ) وضِّح معاني المفردات الآتية: (مَنَّ - وَيُزَكِّيهِمْ - وَٱلْحِكْمَةَ - ضَكَلِ مُّبِينٍ).

ب) لِمَ خَصَّ الله تعالى في الآية الكريمة المؤمنين بالذِّكر دون غيرهم؟

جـ) لماذا ختمت الآية بقوله ﴿ وَإِن كَانُوا مِن قَبَّلُ لَفِي ضَلَالِ مُّبِينٍ ﴾؟

د ) ما الدروس المستفادة من الآية الكريمة?

٢ - قال تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓا إِن جَآءَكُمُ فَاسِقُ بِنبَإٍ فَتَبَيّنُوّا أَن تُصِيبُوا قَوْمًا بِجَهَالَةِ فَنُصْبِحُوا عَلَى مَا فَعَلَتُمْ نَادِمِينَ ﴾.

أ) وضِّح معاني المفردات الآتية: (فَاسِقُ - فَتَبَيَّنُوا مَ جِعَهَا لَةٍ - نَدِمِينَ).

ب) هل يقتصر وجوب التثبت من الأخبار على أخبار الفساق؟ مع التعليل.

جـ) لِمَ جـاء التعبير بـ ﴿ إِن ﴾ المفيدة للشـك في قوله تعالى: ﴿ إِن جَآءَ كُرُ ﴾؟

د ) لِمَ جاء ( الفاسق والنبأ ) بصيغة التنكير ؟

#### ثانيًا - الحديث:

١ - عن ابن عمر الله على الله على الله على الله على الله على البحار، حتى ظننت أنه سيورثه).

أ) لِمَ ظن النبي ﷺ أن جبريل على سيجعل للجار نصيبًا في الميراث؟

ب) ما حد الجوار كما تقول السيدة عائشة أم المؤمنين على ؟

جـ) ما أنواع الجيران؟ وما حق كل منهم؟

٢ عن عبد الله بن مسعود ، قال: سألت رسول الله ، أي الأعمال أحب إلى الله؟ قال: «الصلاة على وقتها» قلت: ثم أي؟ قال: «بر الوالدين»، قلت: ثم أي؟ قال: «ثم الجهاد في سبيل الله» قال: حدثنى بهن، ولو استزدته لزادني).

أ) وضِّح معانى المفردات التالية: (الأعمال- الصلاة على وقتها- الجهاد في سبيل الله).

ب) ما سبب ترتيب الأعمال كما جاء في الحديث؟

جـ)لِمَ خصَّ الرسول ﷺ هذه الثلاثة بالذكر؟ وعلام يدل قول ابن مسعود ﷺ:(ولو استزدته لزادني)؟

د) اذكر ثلاثة مما يرشد إليه الحديث.

## قطاع المعاهد الأزهرية نموذج استرشادي لامتحان أصول الدين الورقة الثانية: (التوحيد والسيرة النبوية) للصف الثالث الإعدادي الفصل الدراسي الأول

## أولًا - التوحيد:

١ - أ) ما السمعيات؟ مع التعليل . وما طريق ثبوتها؟ وما حكم الإيمان بها؟

ب) ضع علامة  $(\lor)$  أمام العبارة الصحيحة وعلامة (×) أمام العبارة الخطأ فيما يأتي مع تصويب الخطأ والتعليل للصواب:

| - الإيمان بسؤال القبر واجب وإنكاره بدعة.                                   | ( ) | ( |
|----------------------------------------------------------------------------|-----|---|
| - يوزن عمل كل مَن يحاسب حتى مَن لا حسنة له.                                | ( ) | ( |
| - هناك طائفة من الناس تدخل النار بغير حساب.                                | ( ) | ( |
| - الإيمان بالصراط مندوب شرعًا.                                             | )   | ( |
| - إنكار وجود الثواب والعقاب فسق.                                           | ( ) | ( |
| - أ) ما ( الجنة - النار )؟ وما حكم الإيمان بهما؟ وما حكم إنكارهما؟ ولماذا؟ |     |   |
| ) علل أو دلل لما يأتي:                                                     |     |   |
| ١ – أحوال الناس في الحشر مختلفة.                                           |     |   |
| - لا يستقل العقل بإدراك السمعيات.                                          |     |   |
|                                                                            |     |   |

#### ثانيًا - السيرة النبوية:

٣-الإيمان بالحساب واجب وإنكاره كفر.

۱ – أ) متى كان فتح خيبر؟ وكم كان عدد جيش المسلمين؟ وما موقف يهود خيبر لما وجدوا الرسول على والمسلمين أمام حصونهم؟

### ب) تَخيّر الإجابة الصحيحة مما بين القوسين فيما يأتى:

- ١ كانت غزوة مؤتة في السنة ( السادسة السابعة الثامنة ) من الهجرة.
- ٢- في غزوة مؤتة جمع هرقل أكثر من (عشرة آلاف خمسين ألف مائة ألف) مقاتل من الروم.
- ٣- في فتح مكة سار النبي على من المدينة في يوم (التاسع العاشر الحادي عشر) من رمضان.
  - ٤ في فتح مكة قال النبي على من دخل دار:
  - (عمر بن الخطاب أبي سفيان خالد بن الوليد) ، فهو آمن.
  - ٢ أ)ما سبب غزوة مؤتة؟ ولم سماها البخاري هذه «غزوة»، مع أن النبي إلى لم يخرج فيها؟
     ب) في ضوء دراستك املاً الفراغات التالية بالكلمات المناسبة:
- ١-واسى النبي على أسر شهداء غزوة مؤتة، حين قال: ائتوني ببني .....فدخلوا عليه فضمهم، وذرفت عيناه بالدمع عليه .
- ٢-في فتح مكة طاف النبي على بالبيت، وأزال ما حوله من أصنام بلغت.....صنمًا.
- ٣-استشهد في غزوة خيبر من المسلمين حوالي (.....) شهيدًا، بينما قتل من اليهو د (.....) قتيلًا.
  - ج)ما أهم الدروس المستفادة من فتح مكة؟

|                 | ••••                                    | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | •••••             | ادارة :           |
|-----------------|-----------------------------------------|-----------------------------------------|-------------------|-------------------|
|                 | <br>طالب                                | ول متابعة ال                            | ۔۔۔۔۔۔۔           | معهد :            |
| توقيع ولي الأمر | •                                       | الدرجة                                  | •                 | P                 |
|                 | (                                       | ) من (                                  | )                 | اختبار شهرأكتوبر  |
|                 | (                                       | ) من (                                  | )                 | اختبار شهر نوفمبر |
|                 | (                                       | ) من (                                  | )                 | اختبار شهر ديسمبر |
|                 | (                                       | ) من (                                  | )                 | اختبار شهر يناير  |
|                 | (                                       | ) من (                                  | )                 | اختبار شهر فبراير |
|                 | (                                       | ) من (                                  | )                 | اختبار شهر مارس   |
|                 | (                                       | ) من (                                  | )                 | اختبار شهر أبريل  |
|                 | (                                       | ) من (                                  | )                 | اختبار شهر مايو   |
|                 |                                         |                                         |                   | ملاحظات:          |
|                 | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | • • • • • • • • • |                   |
|                 | • • • • • • • • • • • • •               | •••••                                   | • • • • • • • • • |                   |
|                 |                                         |                                         |                   |                   |
|                 |                                         |                                         |                   |                   |
|                 |                                         |                                         |                   |                   |

الأزهر الشريف

منطقة:

|                 | جدول متابعة الطالب | عهد : |
|-----------------|--------------------|-------|
| توقيع ولي الأمر | الدرجة             |       |

الأزهر الشريف

| توقيع ولي الأمر |   | الدرجة |   | P              |
|-----------------|---|--------|---|----------------|
|                 | ( | ) من ( | ) | التطبيق الأول  |
|                 | ( | ) من ( | ) | التطبيق الثاني |
|                 | ( | ) من ( | ) | التطبيق الثالث |
|                 | ( | ) من ( | ) | التطبيق الرابع |
|                 | ( | ) من ( | ) | التطبيق الخامس |
|                 | ( | ) من ( | ) | التطبيق السادس |
|                 | ( | ) من ( | ) | التطبيق السابع |
|                 | ( | ) من ( | ) | التطبيق الثامن |

|     |     |     |   |     |   |     |   |     |   |     |   |   |     |   |   |     |   |     |     |   |     |     |   |   |     |   |   |     |   |   |     |   |     |   |   |     |   |   |     |   |     |   |     |   |     |     |   |     |   |     |   |   | : ( | _ | L   | 24 | >   | <b>)</b> | L   |
|-----|-----|-----|---|-----|---|-----|---|-----|---|-----|---|---|-----|---|---|-----|---|-----|-----|---|-----|-----|---|---|-----|---|---|-----|---|---|-----|---|-----|---|---|-----|---|---|-----|---|-----|---|-----|---|-----|-----|---|-----|---|-----|---|---|-----|---|-----|----|-----|----------|-----|
| • • | • • | • • | • | • • | • | • • | • | • • | • | • • | • | • | • • | • | • | • • | • | • • | • • | • | • • | • • | • | • | • • | • | • | • • | • | • | • • | • | • • | • | • | • • | • | • | • • | • | • • | • | • • | • | • • | • • | • | • • | • | • • | • | • | • • | • | • • | •  | • • | •        | • • |
|     |     |     |   |     |   |     |   |     |   |     |   |   |     |   |   |     |   |     |     |   |     |     |   |   |     |   |   |     |   |   |     |   |     |   |   |     |   |   |     |   |     |   |     |   |     |     |   |     |   |     |   |   |     |   |     |    |     |          |     |

| تواصل المعلم مع ولي ا      |               |
|----------------------------|---------------|
| رسالة من المعلم لولي الأمر | تاريخ الرسالة |
|                            |               |
|                            |               |
|                            |               |
|                            |               |
|                            |               |
|                            |               |
|                            |               |
|                            |               |
|                            |               |
|                            |               |
|                            |               |
|                            |               |
|                            |               |

الأزهر الشريف

منطقة

إدارة :....

# لعرض فيديوهات الشرح قم بعمل مسح لهذا الباركود



## قائمة الموضوعات

| رقم الصفحة | الموضوعات                                                |
|------------|----------------------------------------------------------|
| ٣          | مقدمة الكتاب                                             |
| ٥          | الوحدة الأولى (التوحيد)                                  |
| ٧          | أهداف در اسة السمعيات                                    |
| ٨          | قسم السَّمعيات                                           |
| ٩          | سؤال القبر                                               |
| 11         | نعيم القبر وعذابه ودليلهما وحكم الإيمان بهما             |
| 17         | المناقشة والتدريبات                                      |
| ۱۳         | أهداف دراسة أهوال يوم القيامة وأحداثه                    |
| ١٤         | البعث والنَّشْر                                          |
| 10         | الحَشْرالله العَشْرالله الله الله الله الله الله الله ا  |
| ١٦         | الميزان                                                  |
| 1٧         | الحساب                                                   |
| ١٩         | الصراطا                                                  |
| ۲۱         | أهداف دراسة الثواب والعقاب والجنة والنار والملائكة والجن |
| **         | الثواب والعقاب                                           |
| 74         | الجنة والنار                                             |
| 7 £        | المناقشة والتدريبات                                      |
| 40         | الملائكة                                                 |
| **         | الجنا                                                    |
| ۲۸         | المناقشة والتدريبات                                      |
| 44         | أهداف دراسة قسم التصوف                                   |
| ۳.         | قسم التصوف                                               |

| رقم الصفحة | الموضوعات                                             |
|------------|-------------------------------------------------------|
| ٣٠         | أصول التصوف                                           |
| 47         | المناقشة والتدريبات                                   |
| ٣٨         | الوحدة الثانية (التفسير)                              |
| ٣٩         | أهداف الدراسة                                         |
| ٤٠         | الموضوع الأول: لا يأتون بمثله                         |
| ٤٣         | المناقشة والتدريبات                                   |
| ٤٤         | الموضوع الثاني: فضل الله على العباد بإرسال سيدنا محمد |
| ٤٨         | المناقشة والتدريبات                                   |
| ٤٩         | الموضوع الثالث: رحمة الرسول عِيَالِيَّةً بأمته        |
| ٥٣         | المناقشة والتدريبات                                   |
| ٥٤         | الموضوع الرابع: من صفات عباد الرحمن                   |
| ٥٧         | المناقشة والتدريبات                                   |
| ٥٨         | الموضوع الخامس: وجوب التثبت من الأخبار                |
| 71         | المناقشة والتدريبات                                   |
| ٦٢         | الموضوع السادس: من آداب المجالس                       |
| 70         | المناقشة والتدريبات                                   |
| 77         | الموضوع السابع: منهج الإسلام في مجادلة أهل الكتاب     |
| 79         | المناقشة والتدريبات                                   |
| ٧.         | الموضوع الثامن: حرمة مال الغير وقتل النفس             |
| ٧٤         | المناقشة والتدريبات                                   |
| ٧٦         | الموضوع التاسع: من صفات المنافقين                     |
| ۸۰         | المناقشة والتدريبات                                   |
|            |                                                       |

| رقم الصفحة | الموضوعات                                           |
|------------|-----------------------------------------------------|
| ۸١         | الموضوع العاشر: عقوبة الحرابة في الإسلام            |
| ٨٥         | المناقشة والتدريبات                                 |
| ٨٦         | الموضوع الحادي عشر: سلوكيات مذمومة نهي عنها الإسلام |
| ۸۹         | المناقشة والتدريبات                                 |
| ٩٠         | الموضوع الثاني عشر: من مقاصد الشريعة حفظ الأعراض    |
| 9 £        | المناقشة والتدريبات                                 |
| 97         | الوحدة الثالثة (الحديث الشريف)                      |
| ٩٨         | أهداف دراسة وحدة الحديث                             |
| 99         | الحديث الأول: حق المسلم على المسلم                  |
| 1 • 1      | المناقشة والتدريبات                                 |
| 1.7        | الحديث الثاني: الوصية بالجار                        |
| ١٠٤        | المناقشة والتدريبات                                 |
| 1.0        | الحديث الثالث: قيمة العمل                           |
| 1.7        | المناقشة والتدريبات                                 |
| ١٠٨        | الحديث الرابع: المسئولية في الإسلام                 |
| 11.        | المناقشة والتدريبات                                 |
| 111        | الحديث الخامس: النهي عن ترويع الآمنين               |
| 117        | المناقشة والتدريبات                                 |
| 118        | الحديث السادس: خطورة الكلمة                         |
| 110        | المناقشة والتدريبات                                 |
| 117        | الحديث السابع: أحب الأعمال إلى الله تعالى           |
| 114        | المناقشة والتدريبات                                 |
|            |                                                     |

| رقم الصفحة | الموضوعات                                             |
|------------|-------------------------------------------------------|
| 119        | الحديث الثامن: الذين يظلهم الله في ظله                |
| ١٢٢        | المناقشة والتدريبات                                   |
| ١٢٣        | الحديث التاسع: آداب الطريق                            |
| 140        | المناقشة والتدريبات                                   |
| ۱۲۲        | الحديث العاشر: رعاية حقوق غير المسلمين                |
| ۱۲۸        | المناقشة والتدريبات                                   |
| 149        | الحديث الحادي عشر: المفلس يوم القيامة                 |
| ١٣٢        | المناقشة والتدريبات                                   |
| 144        | الحديث الثاني عشر: ترك الشبهات مخافة الوقوع في الحرام |
| ١٣٦        | المناقشة والتدريبات                                   |
| 147        | الحديث الثالث عشر: الدعوة إلى الهدى أو الضلال         |
| 149        | المناقشة والتدريبات                                   |
| ١٤٠        | الحديث الرابع عشر: فضل الصدقة والعفو والتواضع         |
| 187        | المناقشة والتدريبات                                   |
| 184        | الحديث الخامس عشر: فضيلة صلة الرحم وحرمة العقوق       |
| 150        | المناقشة والتدريبات                                   |
| 187        | الحديث السادس عشر: فضل الرفق ونَبْذِ العُنْف          |
| ١٤٨        | المناقشة والتدريبات                                   |
| 1 8 9      | الحديث السابع عشر: إماطة الأذى من أسباب المغفرة       |
| 101        | المناقشة والتدريبات                                   |
| 107        | الحديث الثامن عشر: الرفق بالحيوان                     |
| 108        | المناقشة والتدريبات                                   |

| رقم الصفحة | الموضوعات                                          |
|------------|----------------------------------------------------|
| 100        | الحديث التاسع عشر: (صفة النبي ﷺ، وحُسْنُ خُلُقِهِ) |
| 101        | المناقشة والتدريبات                                |
| 109        | الحديث العشرون: الْمَرْءُ مَعَ مَنْ أَحَبّ         |
| ١٦١        | المناقشة والتدريبات                                |
| ١٦٤        | الوحدة الرابعة (السيرة النبوية)                    |
| ١٦٦        | أهداف دراسة وحدة السيرة                            |
| ١٦٧        | الموضوع الأول: غزوة خيبر                           |
| 179        | المناقشة والتدريبات                                |
| 17.        | الموضوع الثاني: غزوة مؤتة                          |
| ١٧٢        | المناقشة والتدريبات                                |
| ۱۷۳        | الموضوع الثالث: فتح مكة                            |
| 140        | المناقشة والتدريبات                                |
| ۱۷٦        | الموضوع الرابع: غزوة حُنَيْن                       |
| ۱۷۸        | المناقشة والتدريبات                                |
| 1 🗸 ٩      | الموضوع الخامس: غزوة تبوك أو العسرة                |
| ۱۸۱        | المناقشة والتدريبات                                |
| ١٨٢        | الموضوع السادس: حجة الوداع                         |
| ١٨٣        | المناقشة والتدريبات                                |
| ١٨٤        | الموضوع السابع: وفاة رسول الله ﷺ                   |
| 110        | المناقشة والتدريبات                                |
| ۱۸٦        | الموضوع الثامن: شمائل الرسول ﷺ وأخلاقه             |
| ١٨٧        | نماذج استرشادية                                    |
| 197        | جدول متابعة الطالب                                 |
| 190        | QR-Code لعرض فيديوهات الشرح                        |

